

॥ श्रीः ॥

# इरिदास─संस्कृत─य्रन्थमाला के २२६

-acconcision

॥ श्रीः ॥

# मनुस्मृतिः

सविमर्श 'मिणिप्रभा' हिन्दीटीकासहिता

टीकाकारः-

श्रीगोपालदिगम्बरजैनसिद्धान्तमहाविद्यालय-( मोरैना-मध्यभारत ) प्रधानाध्यापक-'विहार' राज्यान्तर्गत 'केसठ' ( श्राहाबाद ) वास्तन्य प० श्रीरामस्वार्थमिश्रात्मज व्याकरण-साहित्याचार्य-साहित्यरल-रिसर्चस्कालर-मिश्रोपाह-

पण्डित श्री हरगोविन्द शास्त्री

प्राक्कथनलेखकः---

श्रीमान् आचार्य बदरीनाथ वर्मा शिज्ञामन्त्री (बिहारराज्य)



चौखम्बा-संस्कृत-सीरिज, बनारस-१

प्रकाशक:--

बयक्रणदास हरिदास गुप्तः, चौखम्बा-संस्कृत-सीरिज आफिस, पो० बाक्स नं० ८, बनारस

पुनर्भुद्रणादिकाः सर्वेऽधिकाराः प्रकाशकाधीनाः ।
The Chowkhamba Sanskrit Series Office。
P. O. Box 8, Banaras.

AND DISTRIBUTED B

मुद्रकः— विद्याविलास प्रेस्ट्र बनारस-१

# माक्कथन

# त्राचार्य श्री बद्रीनाथ वर्मा

शिक्षा तथा सूचना मन्त्री, बिहारराज्य

[ MINISTER OF EDUCATION & INFORMATION, BIHAR. ]

मैंने मनुस्मृतिकी हिन्दी टीका परिडतवर श्री हरगोविन्द मिश्र शास्त्रीकृत देखी है। यह अपने ढङ्गकी नयी पुस्तक है। विद्वान अनु-वादकने अपने इस संस्करणमें कई विशेषताएँ समाविष्ट की हैं, जो साधारण पाठकोंके लिये बहुत उपयोगी हैं। हिन्दीमें 'मणिप्रभा' नामसे विशद टीका तो है ही, दुरूह स्थलों में भावार्थको और भी स्पष्ट करनेके उद्देश्यसे 'विमर्श' द्वारा गृहार्थको सरल भाषामें समस्तानेका प्रयत्न किया गया है। किस श्लोक या किन श्लोकोंमें किस विशिष्ट विषयका प्रतिपादन किया गया है, इसको साधारण पाठककी दृष्टिमें स्पष्टकर देनेके लिये उपयुक्त शीर्षक भी लगा दिये गये हैं। आरम्भमें हिन्दीमें एक विषया-नुक्रमणिका और अन्तमें श्लोकानुक्रमणिका लगाकर पुस्तककी उपादेयता और उपयोगिता विशेषरूपसे बढ़ा दी गयी है। यह प्रन्थ केवल अनुवाद नहीं, पर मनुस्मृतिको सममने और कहाँ क्या वर्णित या श्रतिपादित है, इसको आसानीसे दूं ढ निकालनेकी कुझी भी है जो साधारण पाठकके लिये बहुत महत्त्वपूर्ण है। आज जब जनसाधारणमें संस्कृतका पठनपाठन हासपर है और शिक्तित वर्ग भी संस्कृत नहीं जानते, ऐसी पुस्तकोंकी बड़ी आवश्यकता है, जिनसे संस्कृत नहीं जाननेवाले भी अपने धर्मप्रन्थोंका ज्ञान प्राप्त कर सकें और अपनी संस्कृतिकी रक्षा करनेमें समर्थ हो सकें। इसमें सन्देह नहीं कि पं० श्री हरगोविन्दशास्त्रीने बड़े परिश्रम और अध्यवसायसे इस प्रन्थकी रचना की है। इसके लिये वे धन्यवादके पात्र हैं और अपने कार्यमें पर्याप्त सफलता प्राप्त करनेपर बधाई के भी। मुझे आशा है हिन्दीभाषी जनता इस प्रन्थका उचित समादर करेगी और इसे अपने व्यवहारमें लाकर परिष्ठतजीको आवश्यक प्रोत्साहन देगी, जिससे वे और भी इस तरहके प्रन्थरहोंका सम्पादन और अनुवादकर हिन्दूसमाजकी सेवा कर सकें।

जात अपनीतिता निरायद्वाचे बना की सर्वे हैं। यह बन्ध केवल

to rule use for the favor language of the parties

पटना }

बद्रीनाथ वर्माः

नेवले विवस, करा, ज्यानरण, विरुक्त, ज्यानिय और प्रोंच है अंग है। जेवा

## माना प्रस्तावना व विवास

सृष्टि का यह नित्य नियम है कि चौरासी लाख योनियों में से किसी भी योनिमें उत्पन्न प्राणी अधिकसे अधिक सुख पाना चाहता है; उनमें से प्रायः मनुष्ययोनि ही ऐसी है, जिसमें उत्पन्न होकर वह प्राणी पुण्य कर्मों के द्वारा सुखसाधनका उपार्जन तथा मोक्षलाभ भी कर सकता है। शेष समस्त योनियों में तो प्राणियों के कर्मों का क्ष्यमात्र होता है। सुख-दुःखका साधनभूत कमशः पुण्यापुण्य कर्मों का उपार्जन प्रायः नहीं होता। इनका उपार्जन तो एकमात्र मनुष्ययोनिमें ही होता है। इसी कारण महिषयोंने इस योनि को सर्वश्रेष्ठ माना है। यथा—

#### 'कदाचिल्लभते जन्म मानुष्यं पुण्यसञ्जयात्।

अन्यच-

'नरत्वं दुर्लभं लोके ....।' ( अग्नि पुराण )

प्राणीके सुख-दुःखका कारण पूर्वकृत पुण्य-पाप अर्थात धर्म-अधर्म ही है, यही कारण है कि एकसमान ही व्यापारादि करनेवाले प्राणियों में से कोई सफल तथा कोई असफल होता हुआ देखा जाता है । इसके अतिरक्त पूर्वकृत किसी पुण्यातिशयसे उत्तम मनुष्य-योनिमें जन्म पाकर भी अनेक प्राणी अन्यान्य जघन्य कर्मों के प्रभावसे दुःखी तथा किसी किसी अत्यन्त जघन्य कर्मके प्रभावसे घोड़ा-कुत्ता आदि तिर्यंग्योनिमें जन्म पाकर भी अनेक प्राणी पूर्वकृत अन्यान्य पुण्य कर्मों के प्रभावसे मानव-दुर्लभ भोगोपभोग साधनों के मिलनेसे सुखी देखे जाते हैं; अत एव यह मानना पड़ता है कि प्राणीको पूर्वकृत कर्मों के अनुसार ही सुख-दुःखकी प्राप्ति होती है और ये ही पूर्वकृत पुण्य-अपुण्य कर्म देव या भाग्य कहे जाते हैं। जैसा कहा भी है—

### 'पूर्वजन्मकृतं कर्म तद्दैवमिति कथ्यते।

अब यहां प्रश्न यह उठता है कि निस्को पुण्य तथा किसको अपुण्य कर्म माना जाय ?, इसका सरल एवं सर्वसम्मत उत्तर यह है कि वेद तथा स्मृतिमें विद्ति कर्म ही धर्म तथा तदिरुद्ध कर्म अधर्म हैं। यथा—

'श्रुतिस्मृतिविहितं कर्म धर्मस्तद्विपरीतमधर्मः।'

और भी-

'वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तहिदाम् ।'

। हिंग्हाराम होत्र पा( मनुव शह् )

-- 9 19 19 19

वेदके शिक्षा, कर्य, न्याकरण, निरुक्त, ज्यौतिष और छन्द ये ६ अङ्ग हैं। जैसा कहा भी है—

'शिचा कल्पो ध्याकरणं निरुक्तं ज्योतिषां गतिः । छुन्दोनिचितिरित्येतत्षडङ्गो वेद उच्यते ॥' इति ।

पाश्चात्य विद्वानोंके मतसे इन वेदाङ्गोंकी रचना लगभग साढ़े तीन इजार वर्ष पूर्व हुई थी। उन ६ अङ्गोंमें-से 'कल्प' को वेदका प्राण माना गया है, यथा —

मार्कण्डेय पुराणके पूर्वभागके द्वितीयपादके ५१ वें अध्यायमें 'नक्षत्रकरण, वेदकरण, संहिताकरण, आङ्किरसकरण और शान्तिकरा' ये पांच प्रकारके करण कहे गये हैं। इनमें-से १ म नक्षत्रकरणमें नक्षत्रोंके स्वाभियोंका; र य वेदकरणमें धर्म-अर्थ-काम-मोक्ष-साधक ऋगादिके विधानका; ३ य संहिताकरणमें मन्त्रोंके ऋषि छन्द तथा देवताओंका; ४ थें आङ्किरसकरणमें अभिचारविधिसे षट्कमोंका और ५ म शान्तिकरणमें दिञ्य, भीम तथा अन्तरिक्षसम्बन्धी उत्पातोंकी शान्तिका सविस्तर से वर्णन किया गया है।

'कल्प' से श्रोत, धर्म तथा गृह्यस्त्रोंका ग्रहण होता है; उनमें से श्रोतस्त्रोंमें अग्निहोत्र दर्शपीणमासादि याग, पशुयाग एवं सोमयागादि श्रोत (वैदिक) विषयोंका वर्णन है। धर्मस्त्रोंमें गृहस्थाश्रमधर्मों के संक्षिप्त वर्णन के साथ-साथ बाह्यणादि चार वर्णों, ब्रह्मचार्थादे चार आश्रमों तथा राजा-प्रजाशों के धर्मका वर्णन है। और गृह्यस्त्रोंमें गृहस्थाश्रमधर्मका विस्तार सहित वर्णन है। उक्त स्त्रोंद्वारा प्रतिपादित सब धर्मोंका स्मृतिग्रन्थोंमें आचार, व्यवहार तथा प्रायक्षित्त—इन तीन विभागोंमें अत्यन्त विस्तारके साथ प्रतिपादन किया गया है। महर्षि 'याज्ञवन्त्रय' ने इन स्मृतियोंकी संख्या २० कही है। यथा—

'मन्वन्निविष्णुहारीतयाज्ञवस्वयोश्वनाऽङ्गिराः । स्वत्राह्म हिन्द्र । स्वत्राह्म हिन्द्र । स्वत्राह्म हिन्द्र ह

( याज्ञ० समृति १।४-५ )

'देवल' ने भी इसी संख्याको स्वीकार किया है। यथा-

'मनुर्यमो विस्षेतेऽत्रिर्देचो विष्णुस्तथाऽङ्गिराः । उश्चना वाक्पतिन्यांस आपस्तम्बोऽथ गौतमः ॥ कारयायनो नारदश्च याज्ञवत्क्यः पराशरः । संवर्तश्चेव शङ्कश्च हारीतो लिखितस्तथा ॥' इति ।

'चतुर्वर्गचिन्तामणि' के दानखण्डके सप्तम प्रकरणमें शास्त्रदान विधिके प्रसङ्गमें 'हेमाद्रि' ने इसी विषयमें 'शङ्क तथा लिखित' के निम्नाङ्कित वचनोंको उद्धृत किया है—

'तत्र धर्मशास्त्रपोतृकथनद्वारा तदनुकममाहतुः शङ्खुलिखितौ—स्मृतयो धर्म-शास्त्राणि, तेषां प्रणेतारो मनुर्विष्णुर्यमदन्नाङ्गिरोऽत्रिबृहस्पस्युशनक्षापस्तम्बवसिष्ठका-स्यायनपराशरम्यासशङ्खलिखितसंवर्तगौतमशातातपहारीतयाज्ञवल्क्यप्रचेतसादयः।

'आदि' शब्दाच बुधदेवळसोमप्रजापतिवृद्धशातातपपैठीनसिच्छागळेयच्यवन-मरीचिवस्सपारस्करपुळस्स्यपुळहम्रतु–ऋष्यश्रङ्गात्रेयाणां म्रहणम् ।'

भविष्यपुराणोक्त-

'अष्टादशपुराणेषु यानि वाक्यानि पुत्रक ! ॥ तान्यालोच्य महाबाहो ! तथा स्मृत्यन्तरेषु च । मन्वादिस्मृतयो याश्च षट्त्रिंशत्परिकीर्तिताः ॥ तासां वाक्यानि क्रमशः समालोच्य ब्रवीमि ते ।'

इस वचनके अनुसार ३६ स्मृतियोंकी सङ्ख्या उपलब्ध होती है। उन स्मृतिकारोंके नाम पैठीनसि' ने इस प्रकार कहे हैं—

> 'तेषां मन्विङ्गरोज्यासगौतमा लिखितो यमः । विख्वापस्तम्बद्दारीताः शङ्काः कार्यायनो गुरुः । प्रचेता नारदो योगी बौधायनितामहौ ॥ समन्तुः काश्यपो बश्चः पैठीनो ज्याघ एव च । सरयव्रतो भरहाजो गार्ग्यः कार्णाजिनिस्तथा ॥ जावालिर्जमद्गिश्च लौगाचिर्वह्मसम्भवः । इति धर्मप्रणेतारः षट्त्रिंशहषयः स्मृताः ॥' इति ।

किन्तु भगवान् मनुने अठारइ ही स्मृतिकारोंके नाम लिये हैं। यथा-

्रीकृष्टिक्षाः पराश्चरो दृत्तः संवर्तन्यासहारिताः । शातातपो वसिष्ठश्च यमापस्तम्बगौतमाः ॥ देवलः शङ्खलिखितौ भारद्वाजोऽशनोऽत्रयः। शौनको याज्ञवल्स्यश्च दशाष्टौ स्मृतिकारिणः॥

परन्तु 'विष्णु' से 'याज्ञवल्क्य' तक अठारह नहीं, अपितु उन्नीस नाम होते हैं तथा एक स्वयं भगवान् मनु; इस प्रकार कुल वीस स्मृतिकार इस वचनानुसार सिद्ध होते हैं।

शिवधर्म, विष्णुधर्म, महाभारत तथा रामायणादिको भी भविष्यपुराणमें स्मृतिहर ही माना है। यथा-

'अष्टादशपुराणानि रामस्य चरितं तथा। विष्णुधर्मादिशास्त्राणि शिवधर्माश्च भारत ॥ कार्ष्णञ्च पञ्चमं वेदं यन्महाभारतं स्मृतम् । सौराश्च धर्मा राजेन्द्र मानवोक्ता महीपते ॥ तथेति नाम येषाञ्च प्रवदन्ति मनीषिणः ।' ( अ० ४ इलो० ८७-८९ )

इनकी व्याख्या करते हुए 'बालम्भट्टी' कारने इन शास्त्रोंको स्पृतिरूपमें ही ग्रहण करनेको कहा है। यथा—

'तत्र तथेत्यस्य तद्वद्विगीतमहाजनपरिगृहीतत्वेन प्रमाणं यत्तद्पि स्मृतित्वेनेव प्राह्मम् ।' इति ।

स्मृतियोंकी इन अठारह, बीस आदि सङ्ख्याओंकी परिसङ्ख्या न मानकर प्रदर्शनार्थं माननेसे परस्परमें कोई विरोध नहीं होता। यही बात योगी याज्ञवल्क्यके मन्वित्रः (१।४-५)' इलोकोंकी व्याख्या करते हुए विज्ञानेश्वर मिक्षने कही है। यथा—

'नेयं परिसङ्ख्या, किन्तु प्रदर्शनार्थमेतत् । अतो बौधायनादेरि धर्मशास्त्रत्व-मविरुद्धम् ।' इति ।

उक्त रलोकद्वयकी व्याख्यामें 'बालम्मट्टी'कार भी 'मिताक्षरा'कार विज्ञानेश्वर मिश्चके ही मतकी पुष्टि करते हैं। यथा—

'यत्तु षट्त्रिंशन्मतचतुर्विशतिमतादि, तस्कैश्चिदेव परिगृहीतःवाद्विगानाच न प्रमाणम् ।' इति ।

इन उपर्शुक्त रमृतियोंके अतिरिक्त 'अङ्गरा' ने निम्नलिखित उपस्मृतियोंका नाम लिया है—

> 'जावाळिर्नाचिकेतश्च छुन्दोळीगाचिकरयपी । व्यासः सनस्कुमारश्च शतद्रुर्जनकस्तथा ॥

१. इदं वचनं साम्प्रतिकमनुस्वतौ नोपलम्यते, किन्तु चतुर्वर्गचिन्तामणौ दान-खण्डे सप्तमप्रकरणे दश्यते ।

ह्याद्रः कात्यायनश्चैव जातूकर्ण्यः कपिक्षरुः । बौधायनः कणादश्च विश्वामित्रस्तथैव च ॥ उपस्मृतय इस्येताः प्रवदन्ति मनीषिणः ।' इति ।

(या० १।४-५ की वालम्भट्टी)

इन स्मृतिग्रन्थोंकी मान्यता तथा तदनुसार आचरण केवल भारतमें ही नहीं, अपि तु इयाम, कम्बोज, जावा, वाली और सुमात्रा आदि द्वीपोंमें भी बहुत प्राचीनकालसे चली आ रही है।

धर्ममूलक वेदोंके रहते स्मृतियोंकी रचनाका कारण यह हुआ कि 'कालकमके प्रभावसे मिविष्यमें अधिकतम मानव वेदके गहन विषयको नहीं समझ सकेंगे' यह सोचकर त्रिकालदर्शी लोकपितामह ब्रह्माने अपने मानसपुत्र मनुको वेदोंका सारभूत धर्मका उपदेश एक लख्त स्रोकोंमें दिया । तदनन्तर उन्होंने भी 'मानव, धर्मके इतने विस्तृत तत्त्वको महण करनेमें समर्थ नहीं हो सकता' यह विचारकर उस ब्रह्मोपदिष्ट धर्मतत्त्व को पुनः संक्षिप्त किया और मरीच्यादि मुनियोंको उसका उपदेश दिया—

'इदं शास्त्रं तु कृत्वासौ मामेव स्वयमादितः । विधिवद्ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं सुनीन्॥'

(मनु० १।५८)

वेदतत्त्वज्ञ ऋषियों के द्वारा स्मृतियों की रचना करना श्री भर्तृहरि भी मानते हैं -

'स्मृतयो बहुरूपाश्च दृष्टादृष्टप्रयोजनाः। तमेवाश्चित्य लिङ्गेभ्यो वेद्विद्धिः प्रकाशिताः॥'

तदनन्तर धर्मतत्त्विज्ञासु सुनियोंके प्रश्न करनेपर भगवान् मनुकी आज्ञासे महर्षि भगुने मनुक्त धर्मतत्त्वका स्मरणकर महर्षियोंको वतलाया—

> 'एतह्वोऽयं स्तुः शास्त्रं श्रावियव्यत्यशेषतः । एतद्धि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं सुनिः ॥ ततस्तथा स तेनोक्तो महर्षिमंतुना स्तुः। तानव्रवीहषीन् सर्वान् प्रीतारमा श्रृयतामिति ॥'

> > ( मनु० ६।५९-६० )

<sup>ः</sup> १. हेमाद्रौ दानखण्डे 'छुन्द्रशतद्भु'स्थाने 'स्कन्दः शरभू' इति भिन्ने नामनी उपलभ्येते ।

सर्वं भगवान् मनुने जो कुछ जिसका धर्म कहा है, वह सब वेदों में कहा गया है—

'यः कश्चिःकस्यचिद्धमों मनुना प्रतिपादितः । स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमयो हि सः॥'

(मनु० २।७)

शास्त्रकारोंने तो यहां तक कहा है कि 'मनुस्मृतिके विपरीत धर्मादिका प्रतिपादन करनेवाली स्मृति श्रेष्ठ नहीं है और वेदार्थके अनुसार रचित होनेसे मनुस्मृति की प्रधानता है—

> 'मनुस्मृतिविरुद्धा या सा स्मृतिर्न प्रशस्यते । वेदार्थोपनिबद्धत्वात्प्राधान्यं हि मनोः स्मृतेः॥

यद्यपि-

'मनुमेकाश्रमासीनमभिगम्य सहर्षयः। प्रतिपुज्य यथान्यायमिदं वचनमन्त्रवन्॥'

(मन्० १११)

इत्यादि वचर्नोसे ज्ञात होता है कि इस ग्रन्थके रचयिता भगवान् मनु नहीं हैं, तथापि— 'स्वायम्भुवो मनुर्धीमानिदं शास्त्रमकत्पयत् ।'

(मन्० शश्०२)

तथा—

'एतद्वोऽयं ऋगुः शास्त्रं श्राविष्यस्यशेषतः । एतद्धि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिळं सुनिः ॥'

(मनु० १।५९)

इत्यादि वचनोंसे इस शास्त्रका प्रतिपाद्य विषय मनूक्त होनेसे इस प्रन्थका नाम "मनुस्मृति' असङ्गत नहीं कहा जा सकता । इसी बातकी पृष्टि याज्ञवल्क्य स्मृतिके अन्यतम टीकाकार विज्ञानेश्वर भिक्षुके निम्न वचनसे भी होती है—

'याज्ञवल्क्यशिष्यः कश्चित्प्रश्लोत्तररूपं याज्ञवल्क्यमुनिप्रणीतं धर्मशास्त्रं संचिप्य कथयामास, 'यथा मनुप्रणीतं भृगुः ।' ( या० समृ० १।१ का अवतरण ) ।

# पुरुषार्थचतुष्टयप्रतिपादकत्व—

जहां अन्यान्य स्मृतियों में से किसी में 'अर्थ' का प्रतिपादन किया गया है तो किसी में 'काम' या 'धर्म' का; किन्तु एकमात्र इस मनुस्मृतिमें ही काम, अर्थ, मोक्ष तथा धर्मरूप चारों पुरुषार्थों का विश्वद रूपसे प्रतिपादन किया गया है। यथा—'द्वितीयमायुषो भागं इतदारो गृहे वसेत्।' (मनु० ४।१) के द्वारा प्रतिपादित 'काम' का—'ऋतुकालाभि-

गामी स्थास्वदारिनरतः सदा। पर्ववर्जं ब्रजेच्चेनां तद्वतो रितकाम्यया॥ (मनु० ११४) इत्यादि वचनोंसे; 'अक्छेशेन शरीरस्य कुर्वीत धनसञ्जयम्।' (मनु० ४१३) इत्यादि वचनोंद्वारा प्रतिपादित 'अर्थ' का—'यात्रामात्रप्रसिद्धवर्थं स्वैः कर्मभिरगिहितैः।' (मनु० ४१३) तथा—'ऋतामृताभ्यां जीवेतु मृतेन प्रमृतेन वा। सत्यानृताभ्यामि वा न श्ववृत्त्या कदाचन ॥ कुशूळधान्यको वा स्थात्कुम्भीधान्यक एव वा। व्यहै-हिको वापि भवेदश्वस्तिनिक एव वा॥' (मनु० ४५-६) इत्यादि वचनोंसे नियमन करके आगे—'सर्वमात्मिन संपश्येत्सचासच समाहितः। सर्व द्वात्मिन सम्पश्येन्नाधर्में कुरुते मनः॥ (मनु० १२११८) से आरम्भकर—एवं यः सर्वभूतेषु पश्यत्यात्मान-मात्मना। स सर्वसमतामेत्य ब्रह्माभ्येति परं पद्म्॥' (मनु० १२११५५) वचनोंसे आत्मज्ञानरूप मोक्षसाधक धर्मका अधमें-निवृत्तिपूर्वक प्रतिपादन किया गया है, अत एव यह मनुत्स्यृति ही 'काम, अर्थ, मोक्ष और धर्म' रूप चारों पुरुषार्थोंका प्रतिपादन करने वाली है।

इसके अतिरिक्त इस अन्थमें 'वर्णधर्म, आश्रमधर्म, वर्णाश्रमधर्म, गुणधर्म, निमित्तधर्म, तथा सामान्य धर्म'—इस प्रकार साङ्गोपाङ्ग धर्मका विशव रूपसे प्रतिपादन किया गया है । इस बातको मनुभगवान्ने स्वयं कहा है। यथा—

'अस्मिन् धर्मोऽखिलेनोक्तो गुणदोषौ च कर्मणास्। चतुर्णामपि वर्णानामाचारश्चेव शाश्वतः॥'

(मनु० १।१०७)

यही कारण है कि आचार्योंने तो इसकी सर्वश्रेष्ठता स्वीकार की हो है, साथ ही न्यायालयोंमें भी इस मनुस्मृतिके आधारपर विधि (कानून) बनाकर तदनुसार न्यवहार-निर्णय किया जाता है।

'धर्मशास्त्रन्तु वै स्मृतिः।' 'स्मृतिस्तु धर्मसंहिता' (अमर शहाह)

तथा 'धर्मशाखं स्यारस्मृतिः धर्मसंहिता' (अभिधानचिन्तामणि श१६५)

इत्यादि वचन-प्रमाणसे स्मृतिग्रन्थोंको ही धर्मशास्त्र कहते हैं। इस बातको योगी याज्ञवल्क्यने भी अपनी स्मृतिमें 'मन्वित्रिविष्णुः धर्मशास्त्रप्रयोजकाः' (१।४-५) वचनों द्वारा स्वीकार किया है तथा 'मिताक्षरा' कार 'विज्ञानेश्वर भिक्षु'ने उक्त श्लोकोंको व्याख्यामें उसे स्पष्ट किया है।

#### प्रत्येक अध्यायकां विषय—

मनुस्मृतिके बारह अध्याय हैं। इनमें-से प्रथम अध्यायमें-संसारोत्पत्तिका, द्वितीय अध्यायमें-जातकर्मादि संस्कारविधि, ब्रह्मचर्य व्रतविधि और गुरुके अभिवादनविधिकाः त्तीय अध्यायमें-ब्रह्मचर्य व्रतकी समाप्तिके बाद समावर्तन, पञ्चमहायज्ञ और नित्य श्राद विधिका. चतर्थ अध्यायमें -ऋत-प्रमृत आदि जीविकाओं के लक्षण तथा स्नातक (गृहस्थ) के नियमका: पञ्चम अध्यायमें-दूध-दही आदि भद्य तथा प्याज लहसून आदि अभस्य पदार्थी और दशाहादिके द्वारा जनन-मरणाशीचमें ब्राह्मणादि द्विजातियोंकी तथा मिट्टी, पानी आदि के द्वारा द्रव्य एवं वर्तनोंकी शुद्धिका और स्त्रीधर्मका, षष्ठ अध्यायमें-वानप्रस्थ तथा संन्यास आश्रमका, सप्तम अध्यायमें व्यवहार ( मुकदमों ) के निर्णय तथा करग्रहण आदि राजव धर्मका, अष्टम अध्यायमें-साक्षियोंसे प्रश्नविधिका, नवम अध्यायमें-साथ तथा पृथक रहने पर स्त्री तथा पुरुषके धर्म, धन आदि सम्पत्तिका विभाजन, चत-विधि, चौरादि निवारण तथा वैदय एवं शहरे अपने-अपने धर्मके अनुष्ठानका, दशम अध्यायमें-अम्बष्ठ आदि अनु-लोमज तथा सत-मागध-वैदेह आदि प्रतिलोमज जातियोंकी उत्पत्ति और आपित्तकालमें कर्तव्य धर्मका, एकादश अध्यायमें पापकी निवृत्तिके लिए कुच्छ-सान्तपन-चान्द्रायणादि प्रायश्चित्त विधिका और अन्तिम द्वादश अध्यायमें कर्मानुसार तीन प्रकार की (उत्तम. मध्यम तथा अधम ) सांसारिक गतियों, मोक्षप्रद आत्मज्ञान, विहित एवं निषद्ध गुण-दोषों की परीक्षा, देशधर्म, जातिधर्म तथा पाखण्डिधर्मका, वर्णन किया गया है।

यथा—

'जगतश्च समुत्पत्तं संस्कारविधिमेव च ।

व्रत्यभोपचारं च स्नातस्य च परं विधिम् ॥
द्राराभिगमनं चैव विवाहानां च छत्तणम् ।

महायज्ञविधानं च श्राद्धकरूपं च शारवतम् ॥

वृत्तीनां छत्तणं चैव स्नातकस्य व्रतानि च ।
राज्ञश्च धर्ममिखिछं कार्याणां च विनिर्णयम् ॥
साचित्रश्नविधानं च धर्म स्वीपुंसयोरि ।
विभागधर्म यूतं च कण्टकानां च शोधनम् ॥
वैश्यशुद्धापचारं च सङ्कीर्णानां च सम्भवम् ।
सासरगमनं चैव त्रिविधं कर्मसम्भवम् ।
निःश्रेयसं कर्मणां च गुणदोषपरीत्तणम् ॥
देशधर्मान् जातिधर्मात् कुळधर्माश्च शारवतान् ।
पाखण्डगणधर्माश्च शास्त्रेऽस्मिन्नुकवान्मनुः ॥

पाखण्डगणधर्माश्च शास्त्रेऽस्मिन्नुकवान्मनुः ॥

पाखण्डगणधर्माश्च शास्त्रेऽस्मिन्नुकवान्मनुः ॥

(मनु० १।१११-११८)

is the statement

EN IN THE STREET

है कार प्रसी लंदी

# राष्ट्रभाषा ( हिन्दी ) अनुवादका उद्देश्य-

इस प्रनथके हिन्दी अनुवाद भी यत्र तत्रसे प्रकाशित हुए हैं, किन्तु उनमें-से कुछ भावानुवाद मात्र हैं तो कुछ इतने संक्षिप्त हैं कि उनसे मनु भगवान् का आश्रय प्रायः बहुत-से स्थलों में विशद नहीं हो पाता। इसी उद्दर्यसे मैंने इस प्रनथका 'मणिप्रभा' नामक हिन्दी अनुवाद किया है। इसमें इलोकोक्त शब्दों के आधारपर ही अर्थ किया गया है और जहां उतनेसे प्रनथाशय विशद नहीं होता, वहां 'विमर्श' में कुल्लुकभट्ट' कुत (१) 'मन्त्रथं मुक्ता-वली' का आधार लेकर गृहाश्यों को पूर्णतया स्पष्ट किया गया है। क्षेपक इलोकों को भी तत्तत्स्थलों में [] इस चिह्नके मध्यमें रखकर उनका भी अनुवाद कर दिया गया है, जो प्रायः किसी भी पूर्व प्रकाशित मनुस्मृतिमें नहीं है।

अब तक इस प्रन्थके जितने संस्करण संस्कृत या हिन्दीमें प्रकाशित हुए हैं, उनमें-से किसी संस्करणमें भी रलोकों के पहले उनका शीर्षक नहीं रहने से बिना पूर्ण अर्थ पढ़े उनमें प्रतिपादित विषयों का परिज्ञान पाठकों को सरलतासे नहीं होता था, इस बड़ी भारी कभी को प्रकृत संस्करणमें सर्वत्र रलोकों के पहले हिन्दीमें प्रतिपाद्य विषयको शीर्षक रूपमें देकर पूरा किया गया है। इसके अतिरिक्त प्रन्थके अन्तिम भागमें रलोकानुक्रमणिका तथा प्रारम्भमें हिन्दीमें सविस्तृत विषयस्ची देकर प्रन्थको सर्वतीभावेन उपयुक्त बनाया गया है। इन समस्त विषयों के समाविष्ट होनेसे यद्यि प्रन्थका आकार आशातीत परिमाणमें बढ़ गया है, किन्तु उपयोगिताक आगे प्रन्थाकारकी वृद्धिक कारण होनेवाले व्ययान विषयकी चिन्ता श्रोमान् श्रेष्ठिवर्य श्रो जयकृष्णदास जी ग्रप्त महोदयने लेशमात्र भी नहीं की, एतदर्थ वे धन्यवादके पात्र हैं।

# आभार-प्रदर्शन-

विहारराज्यके खन्ना तथा शिक्षामन्त्रो श्रोमान् सम्माननीय आचार्य बद्रीनाथ जी वर्मा महोदयका विशेष आभार मानता हुआ मैं उनको अनन्तानन्त धन्यवाद-प्रदान करता हूं, जिन्होंने राज्यके उत्तरदायित्वपूर्ण अपने कार्योंमें सतत व्यस्त रहते हुए भी अपनी

(१) जिस प्रकार यह मनुस्मृति सब स्मृतियों में श्रेष्ठ है, उसी प्रकार इस मन्थ की 'कुछ्कू मट' कत 'मन्वर्थमुक्ताबली' नामकी न्याख्या समस्त संस्कृत न्याख्याओं में श्रेष्ठ है, क्यों कि इस न्याख्यामें मनूक्त आश्यों को श्रुति एवं अन्यान्य स्मृतियों के प्रमापक वचनों का उद्धरण देकर स्पष्ट किया गया है तथा जहां —जहां मेधातिथि, गोविन्दराज आदि न्याख्याकारों ने मन्विभातके विपरीत न्याख्या की है, वहां —वहां 'मन्वर्थमुक्तावली' कारने उनका सप्रमाण खण्डन कर स्वमतस्थापन करते हुए गृहाशयों को विशद कर दिया है। यही कारण है कि एकमात्र 'मन्वर्थमुक्तावली' का ही पठनपाठन।दिमें जहां असाधारण प्रचार है, वहां अन्य संस्कृत न्याख्याओं का बहुत विद्वानों को पता तक भी नहीं है।

गुणग्राहिता, सहृदयता एवं भारतीय संस्कृतिके प्रति अगाध स्नेहसे प्रेरित हो इस अन्थका प्राक्तथन लिखनेका कष्ट उठा कर हमें अनुगृहीत किया है। साथ ही मैं पूज्य श्री प०गोपाल शास्त्री नेने (भृतपूर्व प्राध्यापक, राजकीय संस्कृत कालेज बनारस) का भी अतिराय आभारी हूं, जिनकी सम्पादित 'मन्वर्थमुक्तावली' सिहत मनुस्मृतिका आधार मानकर ही इस 'मणिप्रभा' का सम्पादन मैंने किया है। कतिपय स्थलों में 'नेने' महोदयकी टिप्पणीसे भी मुझे बहुत कुछ सहायता मिली है।

इस ग्रन्थको सुसज्जित करने में विशेष सहायक अपने भातृज चि० भरत मिश्र व्याकरणाचार्यको शुभाशीः देना भी में अपना अन्यतम कर्तव्य मानता हूं।

मुझे आशा एवं पूर्ण विश्वास है कि इस अन्थके द्वारा सभी धार्मिक जन अपने - अपने कर्तन्यपथमें संलग्न होकर सदाचारपरायण रहते हुए अपनी भारतीय संस्कृतिकी रक्षाके साथ ही धर्माचरण करनेमें निरन्तर तत्पर हो पुण्यवर्द्धन करते रहेंगे।

अन्तमें आदरणीय विद्वानों एवं स्नेहास्पद छात्रोंसे मैं विनम्न शब्दोंमें निवेदन करता हूं कि पूर्वोक्त साधनोंसे सर्वतांभावेन इस ग्रन्थको परमोपयोगी बनानेका पूर्णतः प्रयत्न करनेपर भी मानवसुलभ दोषके कारण यदि कोई त्रुटि रह गयी हो तो वे मुझे क्षमाप्रादान करते हुए उन त्रुटियोंके विषयमें मुझे स्वचित करेंगे, जिससे आगे संस्करणमें उनका सुधार कर दिया जाय। क्योंकि—

'गच्छतः स्वलनं क्षापि भवस्येव प्रमादतः । इसन्ति दुर्जनास्तत्र समाद्धति सज्जनाः ॥'

मकरसंकान्ति }

विदुषामनुचरः— हरगोविन्द शास्त्री

# विषयानुक्रमणिका

#### प्रथम ऋध्याय

मङ्गला चरण महर्षियोंका मनुसे धर्मविषयक प्रश्न १-३ मनुका महर्षियोंको उत्तर देना संसार, जल, ब्रह्माकी उत्पत्तिका वर्णन और 'नारायण' शब्दकी निरुक्ति ब्रह्म-स्वरूपकथन, स्वर्ग, मन, अह-द्वार तथा महत् तत्त्व भादिकी सृष्टिका वर्णन विनश्वर संसार तथा प्रत्येक जातिके कर्मकी पृथक-पृथक सृष्टि १६-२१ देवराण, वेदत्रय, समयादि तथा स्थूलस् समादिकी सृष्टि कर्मानुसारिणी सृष्टि तथा स्व-स्व कर्ममें प्रवृत्त होनेका दृष्टान्त २८-३० ब्राह्मणादिवर्ण तथा स्त्री-पुरुषकी सृष्टि 39-32 मजु तथा दशप्रजापतियोंकी **उत्पत्ति** 33-38 दश प्रजापतियोंके नाम ३५-३६ सात मनु, देव तथा यत्तादि सृष्टि३७-४२ जरायुज, अण्डज, स्वेदज, उद्भिज ओषधि, वनस्पति, वृत्त, गुच्छा-दिके छच्ण वृत्वादिमें अन्तरचेतना एवं सुखा-दिका अस्तित्व-कथन ४९-५०

ब्रह्माका अन्तर्धान होने तथा जग-स्रलयका वर्णन जीवनिर्गमन एवं देहान्तर्धारण ५४-५६ जाप्रत्-स्वप्नावस्थासे संसार जीवित और नष्ट करना इस शाखका प्रचारकम 46 भृगुसे शास्त्र सुननेके लिए महर्षियों को मनुका आदेश तथा मह-र्षियों द्वारा आज्ञाका पालन ४९-६० मन्वन्तरवर्णन तथा उनके नाम ६१-६३ दिन-रातका प्रमाण तथा सुर्यद्वारा देवादि दिन-रातका विभाजन ६४-६५ पितरों तथा देवेंकि दिन-रातका तथा सत्ययुग आदि चारों युग एवं देवीं तथा ब्रह्माके दिन-६६-७३ रातका प्रमाण 'निमेष' से ब्रह्माके दिन-रातके प्रमा-पु० २२ जचक ब्रह्माका मनको सृष्टवर्थ लगाना ७४ मनसे आकाशकी सृष्टिसे छेकर जलसे भूमिकी सृष्टि तकका वणंन मन्वन्तरका परिमाण तथा उसकी असङ्ख्यता सत्ययुगमें धर्मकी परिपूर्णता तथा त्रेतादि युगोंमें उसका उत्तरो-त्तर हास होना सत्ययुगमें मनुष्योंकी पूर्णायु

| युगानुसार मनुष्योंकी आयु तथा                                                                                                                                                                   | धर्मकी वेदमूलकता (                                                                                                                                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| धर्मका होना और उसका स्पष्टी-                                                                                                                                                                   | धर्मनिर्णयमें विद्वानीका कर्तव्य                                                                                                                                                                     |
| करण ८४-८६                                                                                                                                                                                      | श्रुति-स्मृत्युक्त धर्मका छत्तण                                                                                                                                                                      |
| [ युगोंकी हैंबाह्यादि संज्ञा ] ९                                                                                                                                                               | श्रुति-स्मृतिका परिचय १०                                                                                                                                                                             |
| बाह्यणादिके लिए पृथक्-पृथक् कर्मी-                                                                                                                                                             | नास्तिक-निन्दा तथा धर्मका चतुर्विध                                                                                                                                                                   |
| की सृष्टि तथा उनके कर्म ८७-९१                                                                                                                                                                  | তন্ত্ৰণ 19-13                                                                                                                                                                                        |
| सर्वाङ्गोंमें मुखकी तथा वर्णोंमें ब्राह्म- णकी श्रेष्टता ९२-९३ ब्रह्माके अधुखसे ब्राह्मणोंकी उत्पत्ति 🗸 तथा ब्राह्मण-प्रशंसा ९४-९९ ब्राह्मणको समस्त सम्पत्तिका स्वामी होना और भोग करना १००-१०१ | श्रुति-स्मृतिके विरोधमें श्रुतिकी तथा श्रुतिद्वयके विरोधमें दोनोंकी प्रामाणिकता और श्रुतिद्वयः विरोधका दृष्टान्त १३-१५ [श्रुतिद्वर्शनादिसे मुनियोंकी प्रामा- णिकता तथा धर्में व्यतिक्रमसे हानि ] ३-६ |
| इस शासकी रचनाका उद्देश्य १०२                                                                                                                                                                   | वैदिक संस्कारयुक्तको धर्मशास्त्रका                                                                                                                                                                   |
| ब्राह्मणको यह शास्त्र पढ्नेका अधि                                                                                                                                                              | अधिकार १६                                                                                                                                                                                            |
| कार और इस शास्त्रके अध्ययन                                                                                                                                                                     | ब्रह्मावर्त तथा सदाचारका                                                                                                                                                                             |
| का फल १०३-१०६                                                                                                                                                                                  | <b>छच्चण</b> १७-१८                                                                                                                                                                                   |
| इस शास्त्रमें समस्त धर्म, गुण-                                                                                                                                                                 | [ प्रत्यत्तदर्शनाधारयुक्त चार्वाकादि                                                                                                                                                                 |
| दोषादि तथा वर्णोंके आचारका                                                                                                                                                                     | मतकी अग्राह्मत।                                                                                                                                                                                      |
| वर्णन-कथन 🗸 १०७                                                                                                                                                                                | ब्रह्मर्षि देशका छत्त्रण                                                                                                                                                                             |
| आचारकी प्रधानता १०८-११०                                                                                                                                                                        | ब्रह्मिष देशके ब्राह्मणींसे आचार-                                                                                                                                                                    |
| इस शास्त्रके प्रत्येक अध्यायकी                                                                                                                                                                 | ग्रहण २                                                                                                                                                                                              |
| संवित्त विषय सूची १११-११८                                                                                                                                                                      | मध्य, आर्यावर्त, यज्ञिय और म्लेच्छ                                                                                                                                                                   |
| प्रथमाध्यायका उपसंहार ११९                                                                                                                                                                      | देशोंके उचण २१-२                                                                                                                                                                                     |
| 🤏 💮 द्वितीय ऋध्याय                                                                                                                                                                             | उक्त देशोंमें द्विजातियोंको रहनेका                                                                                                                                                                   |
| धर्म-सामान्यका लचण                                                                                                                                                                             | उपदेश: २                                                                                                                                                                                             |
| सकाम कर्मका निषेध                                                                                                                                                                              | वर्णधर्म-कथन                                                                                                                                                                                         |
| व्रतोंकी सङ्करपमूळता और क्रिया-                                                                                                                                                                | वैदिक मन्त्रोंसे द्विजसंस्कार २                                                                                                                                                                      |
| की कमसापेचता ३-५                                                                                                                                                                               | संस्कारका पापचय हेतुस्व                                                                                                                                                                              |
| [असदाचारीको नरकप्राप्ति]                                                                                                                                                                       | स्वाध्यायका मोच हेतुस्व                                                                                                                                                                              |
| श्रिति-स्मृत्युक्त कर्म पालनसे                                                                                                                                                                 | नवजात बालकोंका जातकमें तथा                                                                                                                                                                           |
| कल्याण प्राप्ति ] २                                                                                                                                                                            | नामकरण संस्कार २९-३                                                                                                                                                                                  |
| धर्मके प्रमाण                                                                                                                                                                                  | प्रत्येक वर्णके नामकरणका पृथक्                                                                                                                                                                       |

| पृथक् वर्णन तथा खियोंका नाम-           | वेदाध्ययन-विधि ७०                                       |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| करण ३१-३३                              | ब्रह्माक्षिका लच्चण ७९                                  |
| बालकोंके बहिनिंगीमन तथा अन्न-          | गुरुके अभिवादनविधि तथा अध्य-                            |
| प्राशन ३४                              | यनके आधन्तर्में कर्तव्य ७२-७५                           |
| चूडाकर्मका समय                         | प्रणव, ब्याहृतित्रय तथा सावित्री                        |
| प्रत्येक वर्णके यज्ञोपवीतका मुख्य      | की उत्पत्ति तथा सावित्रोजप-                             |
| तथा गौण समय ३६-३८                      | का फल ७६-७९                                             |
| ब्रास्यल्बण ३९                         | सावित्रीजपत्यागकी निन्दा ८०                             |
| ब्रात्यके साथ व्यवहार त्याग ४०         | प्रणवादिकी प्रशंसा ८१-८४                                |
| वर्णानुसार ब्रह्मचारियोंका चर्म        | मानस जपकी श्रेष्ठता ८५-८७                               |
| तथा मेखळा ४१-४२                        |                                                         |
| मेखळाका प्रतिनिधि ४३                   | इन्द्रिय-स्यम ८८<br>११ इन्द्रियोंका वर्णन ज्ञानेन्द्रिय |
| वर्णानुसार यज्ञोपवीत ४४                | कर्मेन्द्रियका विभाजनादि ८९-९२                          |
| ब्रह्मचारियोंके दण्ड तथा उसका          | इन्द्रिय-संयमसे सिद्धि ९३                               |
| प्रमाण आदि ४५-४७                       | विषयोपभोगसे इच्छापूर्तिका अभाव                          |
| ब्रह्मचारियोंका भिन्नाचरण और           | एवं उसकी उपेश्वा ९४-९५                                  |
| उसकी भोजन-विधि ४८-५१                   | इन्द्रिय संयमके उपाय ९६                                 |
| दिशानुसार भोजन फळ ५२                   | अनियमित मनकी विकार हेतुता ९७                            |
| [अग्निहोत्रवत् सायंप्रातः भोजन ] ६     | जितेन्द्रियका स्वरूप ९८                                 |
| भोजनकी विधि ५३-५७                      | इन्द्रियासंयमकी निन्दा ९०                               |
| आचमनके योग्य और अयोग्य तीर्थ ५८        | इन्द्रियसंयमकी प्रशंसा                                  |
| ब्राह्म आदि तीथोंके छत्तण ५९           | सन्ध्योपासनका समय, उससे पाप-                            |
| आचमनविधि ६०-६१                         | नाश और उसके अभावमें                                     |
| आचमनका वर्णानुसार जलप्रमाण ६२          | श्रुद्रवत् त्याग १०१-१०                                 |
| उपवीती (सन्य ) आदिके छच्चण ६३          | असामध्येमें साविजी मात्रका जप १०६                       |
| अन्य मेखलादिका ग्रहण ६४                | अनध्यायमें अत्याज्य कार्य १०५                           |
| केशान्त संस्कारका समय                  | नित्यकर्ममें अनध्याय-निषेध १०१                          |
| स्त्रियोंका अमन्त्रक संस्कारविधान ६६   | जप-प्रशंसा १०७                                          |
| खियोंके यज्ञोपवीतका निषेध और           | समावर्तनान्त हवनकर्तव्यता १०८                           |
| समन्त्रक विवाहविधान ६७                 | पदाने योग्य दश्चिध शिष्य १००                            |
| [स्त्रियोंको अग्निहोत्र-सेवादि करना] ७ | अध्ययनाध्यापन तथा उपदेशविष-                             |
| उपनयन संस्कारका उपसंहार ६८             | यक नियम ११०-११६                                         |
| यज्ञोपबीत संस्कारके बाद कर्तव्य ६९     | अध्यापकोंकी मान्यता ११७                                 |
|                                        | 1 10                                                    |

| िएक हाथसे आंभवादन करनेसे                  | परद्रोहनिषेध र                                                       |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                                           | अपमानमें भी सहनशीलता १६२-१६                                          |
| हानि ] ८<br>अविहिताचारकी निन्दा ११८       | सरहस्य वेदाध्ययन करना तथा                                            |
| गुरु आदिके आसनपर बैठनेका                  | उसकी श्रेष्ठता १६५-१६                                                |
| निषेध और उठकर अभिवादन ११९                 | द्विजत्वकथन १६                                                       |
| अभिवादन करनेका फल और                      | उसकी श्रेष्ठता १६५-१६<br>हिजत्वकथन १६<br>हितीय जन्ममें आचार्यको पिता |
| उसकी विधि १२०-१२४                         | तथा सावित्रीको माता होना १७                                          |
| प्रत्यभिवादनकी विधि १२५                   | यज्ञोपवीतहीनका द्विजकर्म तथा                                         |
| विद्वानुको मूर्खाभिवादनका निषेध १२६       | वेद्मन्त्रीचारणका निषेध १७१-१७                                       |
| वर्णानुसार कुश्चल प्रशादि १२७             | यज्ञोपवीत वालेको वेदाधिकार १७                                        |
| अभिवादनमें अप्राद्यनाम १३८-१२९            | गोदानादि वर्तोमें दण्डादि धारण १७                                    |
| छोटे मामा आदिका अभिवादन                   | ब्रह्मचारीके पालनीय तथा त्याज्य                                      |
| निषेध १३०                                 | कर्म एवं नियम १७५-१८                                                 |
| मौसी, फूआ, भौजाई आदिकी                    | आचार्यके लिए जलादि लाना १८                                           |
| अभिवादन विधि १३१-१३२                      | भिचाके योग्य तथा अयोग्य                                              |
| मौसी आदिसे माताकी पुज्यतमता १३३           | गृह १८३–१८                                                           |
| नागरिक आदिके साथ मैत्रीकाल १३४            | समिधा लाना, हवन करना                                                 |
| शतवर्षीय चत्रियसे दशवर्षीय                | नियम त्यागमें अवकीर्णि वत करना १८                                    |
| ब्राह्मणकी पूज्यता १३५                    | विना भिन्ना-याचना किये भोजनका                                        |
| धन, बन्धु आदिकी उत्तरोत्तर मान्य-         | निषेध १८<br>[भिन्ना-प्रशंसा] ९-१                                     |
| ता और उसका अपवाद १३६-१३७                  | [भिन्ना-प्रशंसा] ९-१                                                 |
| रथी आदिके लिए मार्ग देना १३८-१३९          | देव-पितृ-कार्यमें वतवत् भोजन १८                                      |
| आचार्य, उपाध्याय, गुरु और ऋत्वि-          | बाह्मण ब्रह्मचारीके लिए ही उक्त                                      |
| क्का लच्या १४०-१४३                        | ( २।८८ ) विधान १९                                                    |
| क्का उत्तण १४०-१४३<br>अध्यापक-प्रशंसा १४४ | अध्ययन तथा आचार्यहितमें तत्पर                                        |
| डपाध्यायादिसे माताकी तथा पिता-            | रहना १९                                                              |
| से आचार्यकी श्रेष्टता १४५-१५०             | गुरुके आज्ञापालन तथा उनके                                            |
| जाचार्य श्रेष्ठतामें दृष्टान्त तथा        | साथ बैठने, सोने भादिके                                               |
| कारण १५१-११३                              | नियम १९२-१९                                                          |
| आयुसे ज्ञानकी श्रेष्टता १५४               | गुरुके नाम छेनेका निषेध १९                                           |
| वर्णक्रमसे ज्ञानादिकी श्रेष्ठता १५५       | [ गुरुके परोक्षमें नाम छेना ] 9                                      |
| ज्ञान-प्रशंसा तथा मूर्ख्-निन्दा १५६-१५८   | गुरु-निन्दाका निषेध २०                                               |
| मधुरभाषण करना ४ १५९-१६०                   | गुर-परिवादका परिणाम २०                                               |

शुरुको प्रणाम करने एवं उनके पास बैठनेका नियम २०२-२०३ थानादिमें गुरुके साथ बैठना २०४ गुरुके गुरुमें गुरुत्त्व बर्ताव विद्यागुरु आदिके साथ वर्ताव २०६-२०८ गुरुपुत्रके अभ्यङ्गादिका निषेध २०९ गुरुपत्नियोंके साथ वर्ताव २१०-२१४ माता, बहन आदिके साथ एकान्त वासका निषेध 294 युवती गुरुपरनीकी अभिवादन विधि 238-230 ग्रहसेवाका फल 296 ब्रह्मचारीके वेषका कथन तथा ग्राम-वासका निषेध 299 सूर्योदयतक सोने आदिपर प्रायश्चित २२० उक्त प्रायश्चित्त नहीं करनेसे दोष २२१ सन्ध्योपासनकी आवश्यकता स्त्री-श्रद्वादिसे भी उत्तम कार्यको सीखना २२३ त्रिवर्गके विभिन्न स्वरूप 228 आचार्यादिके अपमानका निषेध तथा माता-पितासे उद्धार न होना माता, पिता और आचार्यकी सेवाका महत्त्व और फल 226-239 सहिद्याको नीच आदिसे भी ग्रहण करने आदिका विधान २३८-२४० आपत्तिसं बाह्यणेतरसे भी अध्ययन तथा उसके साथ आत्यन्तिक वासका नियम २४१-२४३ गुरुके पास आत्यन्तिक वासका फल २४४ वत पूर्ण होनेपर गुरुद्धिणा देना ₹86-58€

आचार्यके मरनेपर गुरुपुत्रादिके साथ ब्यवहारादिका वर्णन २४८-२४९ यावजीवन गुरुकुळ वासका ५ळ २४९

#### तृतीय अध्याय

ब्रह्मचर्य समय तथा गृहस्थाश्रममें प्रविष्ट होनेवाछेके प्रति पिताके द्वारा पूजन समावर्तनके बाद विवाह विवाहके भयोग्य कन्या तथा दश कुल आहिका कथन बहुत मोटी और दुबळी आदि कन्याके साथ विवाह निषेध 1 कन्याके श्रम लच्चण 90 भाईसे रहित कन्याके साथ विवाह निषेध 99 सवर्णा स्त्रीकी श्रेष्टता 35 अन्य वर्णोत्पनन स्त्रियोंके विवाह करना 93 हीनवर्ण स्त्रियोंसे विवाह निषेध १४-१५ शूद्राके साथ विवाहका निषेध और विवाह करनेपर फल १६-१९ विवाहके आठ भेद तथा नाम २०-२१ उक्त विवाहोंमेंसे वर्णानुसार हीनता तथा श्रेष्टता 27-25 'ब्राह्म' भादि अष्टविध विवाहोंके ळच्चण 36-58 संकल्पपूर्वक ब्राह्मण विवाह भृगुजीकी विवाहके सम्बन्धमें प्रतिज्ञा 38 'ब्राह्म' आदि चार विवाहींकी प्रशंसा

| निन्दा ४१ विवाहों के संचिप्त फल तथा असवर्णा कन्या के साथ विवाहका विधान और सवर्णा के साथ निषेध ४२-४६ ऋतुकाल में स्त्रीसंभोग तथा उसका समय निरूपण ४५-४७ सम दिनों में पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादि की उत्पत्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्या के मृह्य लेनेका निषेध और सकी निन्दाः ११-१३ कन्या के लिए दृष्य लेनेका अनिषेध ५४ कन्या के लिए दृष्य लेनेका अनिषेध ५४ कन्या के लाद्र अना द्रश्का फल ५६-५८ स्रस्तवादि में स्त्रीका विशेष सरकार १९ इत्पति -सन्तोषका फल ६० बीको अल्ड्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६१ [स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ प्रस्तन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा अनुहतः भावत्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा अनुहतः भावत्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा अनुहतः भाविकी ज्यास्या ७३-७४ अवाकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 'आसुर' आदि चार विवाहोंकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| विवाहों के संविक्ष फल तथा असवणी कन्या के साथ विवाहका विधान और सवणीं के साथ निषेष ४२-४६ ऋतुकाल में स्नीसंभोग तथा उसका समय निरूपण ४५-४९ सम दिनों में पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादि की उत्पत्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्या के मृत्य लेनेका निषेध और कन्या के लिए इन्य लेनेका अनिषेध और कन्या के लादर-अनादरका फल ५६-५८ उत्सवादिमें स्त्रीका विशेष सरकार ६९ दुर्पति-सन्तोषका फल ६० बीको अल्ड्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६३ [की-पुरुषके परस्पर प्रोमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ कुलको अष्ठ बनानेवाले कमें ६३ कुलको अष्ठ बनानेवाले कमें ६३ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी ज्याख्या ७३-७३ अवाक्तमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कन्याके साथ विवाहका विधान और सवर्णाके साथ निषेध ४२-४६  ऋतुकालमें स्नीसंमोग तथा उसका समय निरूपण ४५-४७ सम दिनोंमें पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादिः की उत्पत्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्याके मृत्य लेनेका निषेध और दसकी निन्दाः ११-१३ कन्याके छए द्रन्य लेनेका अनिषेध ९४ कन्याके आदर-अनादरका फल ५६-५८ दरपति-सन्तोषका पल ६० स्तीको अलङ्कृत नहीं करनेसे सन्तानमाव ६१ [स्नी-पुरुषके परस्पर प्रेमका सर्फल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ कुलको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुलको शेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ प्रसमहायज्ञका अनुष्ठान, इनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्यास्या ७३-७४  अवाकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| विधान और सवर्णांके साथ निषेध १२-४३  ऋतुकालमें स्तीसंभोग तथा उसका समय निरूपण १५-४७ सम दिनोंमें पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादि की उत्पत्तिमें अन्य कारण १८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्याके मृख्य लेनेका निषेध और ससकी निन्दा ११-५३ कन्याके लिए दृज्य लेनेका अनिषेध १४ कन्याके लाद्र-अनाद्रका फल ५६-५८ स्त्यादिमें स्त्रीका विशेष सरकार १९ इत्याति-सन्तोषका फल ६० स्त्रीको अल्ड्झ्त नहीं करनेसे सन्तानभाव ६१ [स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ प्रस्महायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्यास्या ७३-७४ अश्रिकमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| निषेध ४२-४३  श्रातुकालमें स्नीसंभोग तथा उसका समय निरूपण ४५-४७ सम दिनोंमें पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादि- की उत्पत्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्याके मृश्य लेनेका निषेध और ससकी निन्दाः ११-१३ कन्याके लिए दृष्य लेनेका अनिषेध ९४ कन्याके आदर-अनादरका फल ५६-५८ स्त्यादिमें स्नीका विशेष सरकार १९ इत्यति-सन्तोषका फल ६० स्त्रीको अल्ड्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६३ [स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सत्फल] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' भादिकी न्यास्या ७३-७४ अश्रिकमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | विधान और सवर्णाके साथ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| स्रमुकालमें स्नीसंभोग तथा उसका समय निरूपण ४५-४७ सम दिनों में पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादिः की उत्पक्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु—गमन ५० कन्याके मृह्य लेनेका निषेध और वसकी निन्दाः ११-५३ कन्याके लिए द्रन्य लेनेका अनिषेध ५४ कन्याके आदर—अनादरका फल ५६-५८ उत्सवादिमें स्त्रीका विशेष सरकार १९ दुर्पति—सन्तोषका फल ६० बीको अल्ड्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६३ [स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ कुलको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पुरुषको प्रस्ता स्त्री ६४ पुरुषको प्रस्ता स्त्री ६४ पुरुषको प्रस्ता स्त्री ६४ पुरुषको प्रस्ता स्त्री ६३ पुरुषको प्रस्ता स्त्री ६४ पुरुषको प्रस्ता स्त्री ६४ पुरुषको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पुरुषको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पुरुषको प्रस्ता स्त्री स्त्र  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| समय निरूपण ४५-४७ सम दिनोंमें पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादिः की उत्पत्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्याके मृत्य लेनेका निषेध और ससकी निन्दाः ५१-५३ कन्याके छिए द्रन्य लेनेका अनिषेध ५४ कन्याके अवहर-अनाहरका फल ५६-५८ स्त्याहोंमें श्लीका विशेष सरकार ६९ द्रग्पति-सन्तोषका फल ६० स्त्रीको अलङ्कृत नहीं करनेसे सन्तानमात्र ६१ स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ कुलको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुलको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ प्रसमहायज्ञका अनुष्ठान, इनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्जमहायज्ञ तथा 'अहुत' आहिकी न्यास्या ७३-७४ स्वातिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सम दिनों में पुत्रोपत्ति तथा पुत्रादि<br>की उत्पत्तिमें अन्य कारण ४८-४९<br>वानप्रश्में ऋतु-गमन ५०<br>कन्याके मृद्य लेनेका निषेध और<br>स्सकी निन्दा ११-४३<br>कन्याके छिए द्रव्य लेनेका अनिषेध ५४<br>कन्याके आदर-अनाद्रका फल ५६-५८<br>उत्सवादिमें श्लीका विशेष सरकार १९<br>इस्पति-सन्तोषका फल ६०<br>बीको अल्ड्कृत नहीं करनेसे<br>सन्तानमान ६१<br>[स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका<br>सरफल ] २<br>स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने<br>का फल ६२<br>इस्लोको प्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३<br>इस्लोको प्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३<br>प्रसमहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम<br>और उसके फल ६१-७२<br>मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत'<br>आदिकी व्याख्या ७३-७४<br>अक्राकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| की उत्पक्तिमें अन्य कारण ४८-४९ वानप्रस्थमें ऋतु-गमन ५० कन्याके मृह्य लेनेका निषेध और वसकी निन्दा ११-५३ कन्याके लिए द्रन्य लेनेका अनिषेध ५४ कन्याके लए द्रन्य लेनेका अनिषेध ५४ कन्याके आदर-अनाद्रका फल ५६-५८ उस्सवादिमें स्त्रीका विशेष सरकार १९ द्रम्पति-सन्तोषका फल ६० वीको अल्ड्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६३ [की-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ कुलको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा अहुत' आदिकी न्यास्या ७३-७४ अश्रिकमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| वानप्रश्वमें ऋतु-गमन ५० कन्याके मृहय लेनेका निषेध और ससकी निन्दा ११-१३ कन्याके लिए द्रन्य लेनेका अनिषेध १४ कन्याके लिए द्रन्य लेनेका अनिषेध १४ कन्याके आदर-अनादरका फल ५६-५८ स्रस्यादिमें श्लीका विशेष सरकार १९ द्रम्पति-सन्तोषका फल ६० बीको अलङ्कृत नहीं करनेसे सन्तानमाव ६१ [श्ली-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल] २ स्त्रीके प्रसन्त तथा अग्रसक्च रहने का फल ६२ इल्लोके प्रसन्त तथा अग्रसक्च रहने का फल ६२ इल्लाके प्रसन्त तथा अग्रसक्च रहने का फल ६२ इल्लाके प्रसन्त तथा अग्रसक्च रहने का फल ६२ इल्लाके प्रसन्त वस्त अग्रसक्च वस्त वस्त वस्त वस्त वस्त वस्त वस्त वस्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कन्याके मृहय लेनेका निषेध और  ससकी निन्दा ११-१३  कन्याके लिए द्रन्य लेनेका अनिषेध ९४  कन्याके आदर-अनादरका फल ५६-५८  सस्यादिमें श्लीका विशेष सरकार १९  इस्पति-सन्तोषका फल ६०  स्रीको अल्ड्झ्त नहीं करनेसे सन्तानभाव ६१  [स्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल] २  स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२  इल्को श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३  फलको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३  पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२  मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा अहुत' आदिकी न्यास्या ७३-७४  मत्राकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्तकी निन्दा ११-१३ कन्याके छिए द्रन्य छेनेका अनिवेध १४ कन्याके छए द्रन्य छेनेका अनिवेध १४ कन्याके आदर-अनादरका फळ ५६-५८ स्त्रतादिमें खीका विशेष सत्कार १९ द्रुग्पति-सन्तोषका फळ ६० बीको अळङ्कृत नहीं करनेले सन्तानमाव ६१ [ खी-पुरुषके परस्पर प्रेमका सत्फळ ] २ स्त्रीके प्रसन्त तथा अग्रसक्ष रहने का फळ ६२ इछको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुछको अष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्याख्या ७३-७४ अश्विकी वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कन्याके छिए द्रन्य लेनेका अनिवेध १४ कन्याको अलङ्कृत करना ५५ कन्याको अलङ्कृत करना ५५ कन्याके आदर-अनादरका फल ५६-५८ टरसवादिमें श्लीका विशेष सरकार १९ दरपति-सन्तोषका फल ६० बीको अलङ्कृत नहीं करनेसे सन्तानमाव ६३ [ स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्त तथा अग्रसक्त रहने का फल ६२ इल्लको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुलको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पद्ममहायक्तका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायक्त तथा 'अहुत' आदिकी न्याख्या ७३-७४ अकाकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कन्याको अलङ्कृत करना ५५ कन्याके आदर-अनादरका फल ५६-५८ टरस्तवादिमें श्लीका विशेष सरकार १९ दरपति-सन्तोषका फल ६० स्त्रीको अलङ्कृत नहीं करनेसे सन्तानमाव ६३ [स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफल ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फल ६२ इल्को शेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ इल्को शेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ प्रसमहायज्ञका अनुष्ठान, हनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्यास्या ७३-७४ अवाक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कन्याके आदर-अनादरका फळ ५६-५८  हस्सवादिमें स्त्रीका विशेष सरकार १९  हम्पति-सन्तोषका फळ ६०  बीको अळङ्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६३  [ स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफळ ] २  स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फळ ६२  इख्को नीच बनानेवाले कर्म ६३  कुछको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३  पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२  मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्यास्या ७३-७४  अकाकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| टरसवादिमें खीका विशेष सरकार १९ दरपति-सन्तोषका फळ ६० द्वीको अळ्ड्छत नहीं करनेसे सन्तानमाव ६१ [ खी-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफळ ] २ दत्तीके प्रसन्त तथा अप्रसन्त रहने का फळ ६२ इछको नीच बनानेवाले कर्म ६३ इछको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्याख्या ७३-७४ अक्षिक्तेमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| दुग्पति-सन्तोषका फळ ६० द्मीको अळ्ड्कृत नहीं करनेसे सन्तानभाव ६१ [स्नी-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफळ] २ स्त्रीके प्रसन्त तथा अप्रसन्न रहने का फळ ६२ कुळको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुळको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी ज्याख्या ७३-७४ अकाकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्रीको अळङ्कृत नहीं करनेले सन्तानभाव ६१  [स्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफळ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फळ ६२ कुळको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुळको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६३ प्रसमहायज्ञका अनुष्ठान, इनके नाम और उसके फळ ६४-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आहिकी न्यास्या ७३-७४ स्राक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सन्तानभाव ६१ [ स्वी-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफळ ] २ स्त्रीके प्रसन्त तथा अप्रसन्न रहने का फळ ६२ इष्टको नीच बनानेवाले कर्म ६३ इष्टको अष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, इनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत' आहिकी ज्याख्या ७३-७४ अश्विकी वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| [ सी-पुरुषके परस्पर प्रेमका सरफळ ] २ स्त्रीके प्रसन्त तथा अग्रसक्ष रहने का फळ ६२ कुछको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुछको अेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्याख्या ७३-७४ अक्षिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सरफळ ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फळ ६२ कुछको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुछको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्याख्या ७३-७४ अन्निर्मे वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | सन्तानभाव ६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| सरफळ ] २ स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने का फळ ६२ कुछको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुछको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी न्याख्या ७३-७४ अन्निर्मे वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | [ स्त्री-पुरुषके परस्पर प्रेमका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| का फल ६२ कुछको नीच बनानेवाले कर्म ६३ कुछको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ फुछको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पञ्चमहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फल ६१-७२ मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत' भादिकी न्याख्या ७३-७४ भक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| इन्छको नीच बनानेवाले कर्म ६३<br>इन्छको श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४<br>पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम<br>और उसके फळ ६१-७२<br>मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत'<br>भादिकी व्याख्या ७३-७४<br>भक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्त्रीके प्रसन्न तथा अप्रसन्न रहने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कुछको नीच बनानेवाछे कर्म ६३<br>कुछको श्रेष्ठ बनानेवाछे कर्म ६४<br>पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम<br>और उसके फळ ६४-७२<br>मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत'<br>आहिकी न्यास्या ७३-७४<br>अक्रिक्में वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | का फल ६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| कुछकों श्रेष्ठ बनानेवाले कर्म ६४ पद्ममहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम और उसके फळ ६१-७२ मत्यन्तरसे पद्ममहायज्ञ तथा 'अहुत' आदिकी ज्याख्या ७३-७४ अक्षिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| पञ्चमहायज्ञका अनुष्ठान, उनके नाम<br>और उसके फळ ६१-७२<br>मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत'<br>भादिकी न्याख्या ७३-७४<br>भ्रमकिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| और उसके फळ ६१-७२<br>मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत'<br>भादिकी ज्याख्या ७३-७४<br>भशक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मत्यन्तरसे पञ्चमहायज्ञ तथा 'अहुत'<br>आदिकी न्याख्या ७३-७३<br>अशक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Company of the compan |
| भादिकी ज्याख्या ७३-७४<br>भशक्तिमें वेदपाठ और हवनको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अशक्तिमें वेदपाठ और हवनकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| The state of the s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| करना ७५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| हबनसे बृष्टि होना ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

गृहस्थाश्रमकी प्रशंसा ऋषि आदिकी स्वाध्यायादिसे पूजा नित्यभाद, पितृभाद, बलिवैश्वदेव तथा उसके देवताके नाम तथा विधि बिलवैश्वदेवका फल 63 भिचादान, उसका फल तथा विधि ९४.९५ अपात्र तथा सत्पात्रको दान देनेका फल [दान-फळ तथा वर्णानुसार कार्यसे प्राप्त धर्मको श्रेष्टता ] अतिथिके सत्कार, फल, लचण और उनको भोजन करानेका क्रम आदि 99-998 नवविवाहिता आदिको पहले भोजन कराना 998 स्त्री सहित गृहस्वामीको पहले भोजन करनेका तथा अपने लिये ही भोजन बनानेका निषेध 994-996 [ गुणवानुके लिये प्रिय वस्तुको देना ] ७ गृहागत राजादिका सत्कार ११९-१२० स्त्रियोंको अमन्त्रक बिं देना पार्वण तथा मासिक श्राद्ध १२२-१२३ [ मासिक आदके नहीं करनेसे दोष ] ८ श्राद्धमें भोजन कराने योग्य बाह्यणों की संख्या तथा विस्तारका 358-358 पार्वणश्राद्धकी अवश्य कर्तव्यता १२७ श्रादमें विद्वान् बाह्यणको भोजन करानेकी प्रशंसा तथा मूर्ख ब्राह्मणको भोजन करानेकी निन्दा आदिका वर्णन १२८-१४६

आहमें अनुकर्प कथन १४७-१४८ देवकार्यमें ब्राह्मण-परीसाका निषेध १४९ पिक्कपावनादि बाह्यणीके वर्णनका उपक्रम ] अपाङ्क्तेय ( श्राद्वादिमें विभोज्य ) ब्राह्मण १५०-१६७ मूर्ख तथा पङ्किद्षक बाह्यणको हच्य-कच्य देनेका निषेध १६८-१७० ि वित्तिका लच्चण १७१ परिवेत्तादिको दानका निषेध १७२ दिधिसूपति, कुण्ड, गोलकका **रुद्धण** / १७३-१७४ ् [ कुण्डाकीका रुद्धण ] १० कुण्ड गोलकादिको हव्य-कव्य-दानका निषेध १७५ अपाइन्तेय-भोजनके दोष १७६-१७७ शृद्धयाजक, सोमविक्रयी और व्या-पारी बाह्मणसे प्रतिग्रह छेने आदिका निषेध १७८-१८१ अन्य अपङ्केय ब्राह्मणोंको दान देनेकार्विषेष १८२ पिक्किपावन बाह्यणोंके वर्णनका उप-क्रम तथा उनके नाम १८३-१८६ श्राद्धमें ब्राह्मणको निमन्त्रण देनेका समय तथा निमन्त्रित ब्राह्मणके लिए नियम भादि १८७-१९२ पितरोंकी उत्पत्ति तथा कौन किसके पितर हैं, इसका वर्णन १९३-१९९ अग्निष्वादि षितरोंकी हवनादिसे ृ तृप्ति ] १ मुख्य पितरोंके पुत्र-पौत्रादिको भी पितर होने आदिका वर्णन २००-२०१ पितरोंके लिए चांदीका पात्र ?०२

श्राद्धकी प्रधानता २०३ पितृकार्यके आद्यन्तमें देवकार्य २०४-२०५ निमन्त्रित बाह्यणोंका सत्कार २०६-२०९ निमन्त्रित बाह्यणोंकी आजासे हवन तथा श्राद्धविधि ब्राह्मणभोजन-विधि तथा परोसनेका नियम २२३-२*१८* का निषेध २२९-२३० रोनेका निषेध ब्राह्मणरुचिके अनुसार भोजन कराना, उन्हें सन्तृष्ट करना, भोजनकर्ता बाह्यणोंके नियम, विसर्जन तथा उनसे भाषीर्वाद ग्रहण २३१-२ दोष अन्नको ब्राह्मणाञ्चासे काममे 289-242 छाना २५३ एकोहिष्टमें तृप्तिप्रश्न २५४ श्राद्ध तथा देवकार्यमें श्रेष्ठ सम्पत्तियाँ तथा हविष्यपदार्थ २५५-२५७ पितहोंसे वरयाचना २५८-२५९ शिदमें भोजनकर दुवारा भोजन करनेका निषेध ] १३ बचे हुए पिण्डको नया करे ? इसका कथन २६०-२६३ बादमें जातियोंको भोजनाहि २६४-२६६ पितरोंके तृप्तिकर पदार्थ तथा आद-योग्यकाल एवं उसका फल २६७-२७९ रान्निमें श्राद्धका निषेध २८० समयानुसार आदका फल । १६-२१ प्रतिमास श्राद्ध नहीं करने पर कर्तच्य लौकिकाग्निमें श्राद्धहवनका निषेध २८२ तर्पणका फल पिता आदिको वसु आदि देवोंका स्वरूप होना

'विचस' एवं 'असत' भोजनका विधान तथा अध्यायका उप-संहार ₹24-₹5€ चतुर्थ ऋध्याय ब्रह्मचर्यके बाद गृहस्थाश्रम प्रवेश प्राणियोंके अक्लेशकर शिलोब्ल आदि वृत्तियोंसे जीना; ऋत, प्रमृत भादिके छत्तण तथा अग्नादि संग्रहकी मात्रादिका कथन ब्राह्मणोंके कर्म, जीविका, सन्तोष, वत. वेद स्वाध्याय तथा इन्द्रि-यनिग्रहादिका वर्णन ९-२० पिठित शास्त्रका प्रनः प्रनः पठन पञ्चयज्ञका पालन तथा वाग्यज्ञादि 23-28 अग्निहोत्र. दर्श-पौर्णमास्य श्राद्ध तथा नवसस्येष्टि करना और उसके न करनेसे हानि २५-२८ अतिथि-सत्कारकी कर्तंब्यता, पाष-ण्डीका त्याग और वेदस्नातक का सरकार चत्रियादिसे धनग्रहण, चुधापीडित होनेका निषेध तथा स्वाध्याया-दिमें तत्परता एवं दण्डधार-णादि कथन उदयकाल, अस्तकाल एवं प्रहणमें सर्यको देखनेका निषेध ३७ वछवा भादिकी रस्ती छांघनेका तिषेध 36 मिट्टी, गौ आदिके प्रदक्षिणक्रमसे जाना 39

रजस्वलासम्भोगका निषेध और उसके नहीं पालनेसे हानि. खीके साथ भोजन निषेध ४०-४३ आंजन या प्रसव करती हुई स्त्रीके देखनेका निषेध एक वस्त्र पहनकर भोजनका. नग्न होकर स्नानका निषेध तथा मल-मूत्र त्यागके अयोग्य स्थान एवं विधि मळ-मूत्र त्यागमें दिग्विचारादि ५०-५२ भागको सहसे फूंकने आदि अनेक कर्मोंका निषेध पिकाकी स्वादिष्ट भोजन करने आदिका निषेध ] अग्निहोत्रादिमें दाहने हाथको कप-डेसे बाहर रखना जलादि पीती हुई गायको मना करने आदिका निषेध 49 अधार्मिक ग्राम तथा शृद्धराज्यमें निवासका निषेध ६०-६१ अन्य वर्जनीय कर्म गमनके योग्य एवं अयोग्य वाहन ६७-६८ पुनः अनेक वर्जनीय कर्मों का वर्णन ६९-८३ राजासे दान छेनेका निषेध वधिकादिकी उत्तरोत्तर हीनता दानमें राजाकी हीन श्रेणी होना छोभी राजाके दान छेनेपर प्राप्य नरकोंके नाम एवं दान छेनेका पुनर्निषेध ८७-९१ ब्राह्मसहर्तमें उठना, सन्ध्योपासन करना तथा उसका फल ९२-९४ श्रावणी उपाकर्म, वेदोत्सर्ग कर्म तथा पिचणी रात्रिमें वेदाध्य-यन निषेध

शक्छ तथा कृष्णपत्तमें क्रमशः वेद तथा वेटाङ्रोका अध्ययन 🧸 ९८ अस्पष्ट अध्ययनादिका निषेध 99 गायत्रीका नित्य अध्ययन 900 अनध्यायोका वर्णन 909-926 हो अनध्यार्थोका आवश्यक त्याग अमावस्यादिको खीसम्भोग-निषेध १२८ ि तैलाभ्यङ्गादिका स्याज्य समय ] भोजनके बाद स्नानादि, देव-प्रति-मादिकी छाया छांघना, चौराहे, कृडे-कचरे आदिपर ठहरना, शत्र-सङ्गति, परस्रीसम्भोग, ब्राह्मण-चत्रियादिका अपमान तथा आत्मापमानका 179-120 वेध सत्य तथा प्रिय भाषण करना दसरेके कार्यकी प्रशंसा करना अज्ञातके साथ गमन तथा हीनाङ्ग व्यक्तिकी निन्दाका निषेध १४०-१४१ जुठे मंह गौ आदिके स्पर्शका नि-वेघ तथा प्रायश्चित १४२-१४३ इन्द्रियों एवं गुद्धरोमके स्पर्शका निषेध 388 मङ्गळ द्रव्य तथा आचारसे युक्त रहना तथा उससे लाभ १४५-१४६ गायत्री आदि जपकी श्रेष्ठता एवं उसके द्वारा मुक्तिप्राप्ति १४७-१४९ हवन तथा अन्वष्टका श्राह करना १५० अग्निहोत्रसे दूर मुत्रादि स्थाग, पूर्वाह्ममें शीच दन्तधावनादि, पर्वमें देवदर्शन, मृद्धजनीका अभिवादनादि तथा श्रुति-स्मृः ख्यक्तधर्मका पालन करना १५१-१५५ भाचारप्रशंसा,दुराचार**निन्दा** १५६–१५८ पराधीन कार्यको स्वाधीन करना. उसमें हेतु सुखदुःखका छचण, तष्टिकर कार्य करना १५९-१६१ आचार्याद्-हिंसा, नास्तिक्य, पर-ताडतादि, ब्राह्मण पर दण्डा उठाना या मारने आदिका निषेध और उसका फल १६२-१६९ अधार्मिक होनेका दुष्परिणाम १७०-१७४ सत्यभाषण, शिष्य शासनादि धर्मविरुद्ध अर्थ-कामादिका त्याग १७६ हस्तपादचाञ्चल्यका निषेध 900 शास्त्रोंके विविध कल्पोंमें कर्तब्य १७८ ऋत्विक आदिसे बहसका निषेध और उसके स्याग प्रशंसा आचार्यादिको ब्रह्मलोकादिका स्वामी 962-964 होना यथाशक्य दानप्रहणका त्याग, दान लेने एवं देनेके योग्य तथा अयोग्य व्यक्ति तथा द्रव्योंका वर्णन 365-338 बैडालव्रतिकका लच्चण बिंडाल वतका लच्ण बकन्नतिकका छत्तण एवं उसकी , निन्दा 194-190 प्रायश्चित्तमें वज्जताका निषेध कपरसे वताचरण तथा व्रतियोंके चिह्नको धारण करनेकी निन्दा दूसरेके जलाशयमें स्नानका निषेध २०१ दिसरेके जलाशयमें स्नान करनेके पूर्व कर्तब्य ]

दूसरेकी सवारी आदिके उपभोगका निषेध 202 नदी आदिमें स्नानकी विधि २०३ यम-सेवनकी प्रधानता 508 यम तथा नियमके १०-१० लच्चण एवं ५-५ उपवत ] 30-33 अश्रोत्रियादिकारित यज्ञमें भोजन-निषेध तथा कारण २०५-२०६ अभच्य अन्न, तथा उनसे हानि 200-229 [ चतुर्वर्णके अन्तोंका स्वरूप ] १४ अभन्य अन्न खानेपर प्रायश्चित्त २२२ शूद्रसे प्रकान्न लेनेका निषेध २२३ चिन्द्र-सूर्य-प्रहणमें भोजन निषेध । १५ श्रोन्निय सथा सुद्खोरके अन्नकी समानता तथा अद्वासे दिये गये की प्रशंसा 258-550 [सञ्चयशीलको दानका निषेध] १६-१७ अनस्यापूर्वक दानकी प्रशंसा २२८ जलादि-दानके पृथक् २ फल २२९-२३२ वेददानकी श्रेष्टता, भावानुसार दानफल, सविधि दानको लेना-देना २३३-२३५ तपःसिद्धिसे विस्मित होनेका निषेध तथा विपरीताचरणका फल२३६-२३७ धर्मसञ्जय करना तथा धर्म- 🗡 प्रशंसा इड८-२४३ उत्तम सङ्गति तथा दढवती आदि होनेकी प्रशंसा २४४-२४६ सबसे काष्ट तथा कच्चा अन्न लेना २४७ पापियोंसे भिन्नाग्रहण मर्यादा और भिन्ना न लेनेपर दोष २४८-२४९ विष आदिसे भिन्ना मिळनेपर १८-१९

अयाचित शय्यादि प्रहणका विधान २५०
गुरु आदिके लिए भिन्ना-प्रहण २५१
अपने लिए सज्जनों से भिन्नाग्रहण २५२
अन्नमोजन करने योग्य शूद्ध १५३
शूद्धोंको आत्मनिवेदन तथा उसमें
असत्य भाषणकी निन्दा २५४-२५६
योग्य पुत्रको गृहकार्य-समर्पण तथा
बह्मचिन्तन २५७-२५८
अध्यायका उपसंहार एवं उक्ताचरण
से ब्रह्मलोकप्राप्ति २५९-२६०

#### पश्चम अध्याय

महर्षियोंका भृगुसे मृत्युकारण पृञ्जना और सुगुजीका प्रत्युत्तर देना १-३ वेदाभ्यास न होना आदि मृत्युमें कार्ण लहसुन आदि तथा मांसकी अभ-हब्य-कब्यमें पाठीन मञ्जूलीका मांस भच्य मृग-पद्मी तथा पञ्चनखादिका अपवाद तथा उक्त वचनका प्रतिप्रसव छत्राक आदि अभव्य अभवय-भन्नण करनेपर प्रायश्चित २० वर्षमें १ कृच्छवत अवश्य करना २१ यज्ञार्थ विहित पशु-पत्तीका वध २२-२३ पर्युषित (बासी) पदार्थ २४-२६ प्रोचित आदि मांसका भच्या करना आदिका वर्णन २७-३२

विधिहीन मांसके भच्चणका निषेध ३३-३४ श्राद्धादिमें नियुक्त होकर मांस भच-

ण करना ३५ अग्रोचित मांस-भचणका निषेध ३६

| सच्यासच्य मांसांका तथा तरसम्ब- न्थी अन्यान्य विविध विचार २०-१२२ मांस-मचण-त्यागकी प्रशंसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                     |                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| मांस-मचण-त्यागकी प्रशंसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                     |                                         |
| 'मांस' शब्दकी निरुक्ति  मांस-भचणमें स्वाभाविक प्रवृत्ति  और त्यागकी प्रशंसा  पद्म पद्म पद्म पद्म पद्म पद्म पद्म पद्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                     | आदिकी शुद्धि १०८-११४                    |
| सांस-भचामें स्वाभाविक प्रवृत्ति और त्यागकी प्रशंसा     प्रवित्त तथा द्रव्यकी शुद्धिके वर्णनका     उपक्रम     पण्     सरणाशीच तथा जननाशीचकी     शुद्धिका विशद वर्णन ५८-८७     चण्डालादिके स्पर्श करनेपर शुद्धिका     विधान ८५-८७     इती ब्रह्मचारीको तिलाञ्जलि-दानका     विचार ८८-८९     तिलाञ्जलिक अयोग्य खियां ५०     आवार्यकि तिलाञ्जलि देना     शावर्यक     वणांनुसार शवको बाहर निकालनेके     द्वार     राजादिकी शुद्धिका विचार ९३-९८ प्रेतक्रस्यके बाद वर्णांनुसार स्पृश्य     पदार्थ     पदार्थ     प्रवित्त व्याप्त विकालनेके     द्वार     राजादिकी शुद्धिका विचार ९३-९८ प्रेतक्रस्यके बाद वर्णांनुसार स्पृश्य     पदार्थ     प्रवित्त व्यापकी साहर     प्रवित्त व्यापकरनेविक साहर     प्रवित्त व्यापकी साहर     प्रवित्त व्यापकी साहर     प्रवित्त व्यापकी साहर     प्रवित्व व्यापकी साहर  |                                     |                                         |
| सांस-भचणमें स्वाभाविक प्रश्ति  भौर त्यागकी प्रशंसा  पक्ष प्रेत तथा द्रव्यकी ग्रुद्धिके वर्णनका  उपक्रम  भरणाशीच तथा जननाशीचकी शुद्धिका विश्वद वर्णन ५८-८७ वर्ण्डालादिके स्पर्श करनेपर शुद्धिका विधान  ८५-८७ व्रक्ती ब्रह्मचारीको तिलाञ्जलि-दानका विचार  ८८-८० तिलाञ्जलिके अयोग्य खियां  अवस्यक वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके द्वार राजादिकी शुद्धिका विचार  २३ राजादिकी शुद्धिका विचार  २३ राजादिकी शुद्धिका विचार  २३ राजादिकी शुद्धिका विचार  २३ स्वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके द्वार पदार्थ  पदार्थ  पदार्थ  ९५ असिणण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम  २० श्वको बाहर निकालने आदि पर असिणण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम  २०० शवको बाहर निकालने आदि पर असिणण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम  २०० शवको बाहर निकालने आदि पर असिणण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम  २०० शवको बाहर विकालने आदि पर असिणण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम  २०० शवको बाहर विकालने आदि पर असिणण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम  २०० शवको बाहर विकालने आदि पर असिणण्डाजुद्धिक श्रुद्धता  २०३ श्वक्षक श्रुद्धता  १०० शवका आदिकी अङ्गभेदसे शुद्धता  १०० शवका विचेष अङ्गभेदसे अगुद्धता  १०० शवका विकेष | 'मांस' शब्दकी निरुक्ति ५५           | चमसादि यज्ञपात्र, धान्याराशि,           |
| प्रत तथा द्रव्यकी शुद्धिके वर्णनका उपक्रम  पण  सरणाशीच तथा जननाशीचकी शुद्धिका विशद वर्णन ५८-८४ चण्डालादिके स्पर्श करनेपर शुद्धिका विधान ८५-८७ इती ब्रह्मचारीको तिलाक्षिल-दानका विचार ८८-८९ तिलाक्षिलिके अयोग्य श्रियां ५० आचार्यादिको तिलाक्षिलि देना अवस्यक ९३ वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेक द्वार १३२-१३७ पदार्थ ९२ पतार्थ ९२ अतक्रस्यके बाद वर्णानुसार स्पृश्य पदार्थ ९२ असपिण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम १०० शवको बाहर निकालने लादि पर असपिण्डाजुद्धिकथान विचार १०२-१०३ श्राह्मचारीको शुद्धिका वि- चार १०२-१०३ श्राह्मचारीको शुद्धिका वि- चार १०२-१०३ श्राह्मचारीको शुद्धि १३६-१३७ सल्प्रव्यथं प्राह्मचारीको संस्था तथा ब्रह्मचारी आदिको शुद्धि १३६-१३७ सल्प्रव्यथं प्राह्म महिन्छी संस्था तथा ब्रह्मचारी आदिको शुद्धि १३६-१३७ सल्प्रव्यथं प्राह्म सासिक गुण्डनादि १३० श्राह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ श्राह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ स्वर्थ परार्थ ९२ साह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ साह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ साह्मचार्यके अञ्चकी शुद्धता १३२ साह्मचार्यक अञ्चकी शुद्धता १३२ साह्मचार्यके अञ्चकी शुद्धता १३२ साह्मचार्यक अञ्चकी शुद्धता १३२                                                                              |                                     | चमहा, वंशपात्र, रेशमी भादि              |
| प्रत तथा द्रव्यकी शुद्धिके वर्णनका उपक्रम  पण  सरणाशीच तथा जननाशीचकी शुद्धिका विशद वर्णन ५८-८४ चण्डालादिके स्पर्श करनेपर शुद्धिका विधान ८५-८७ इती ब्रह्मचारीको तिलाक्षिल-दानका विचार ८८-८९ तिलाक्षिलिके अयोग्य श्रियां ५० आचार्यादिको तिलाक्षिलि देना अवस्यक ९३ वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेक द्वार १३२-१३७ पदार्थ ९२ पतार्थ ९२ अतक्रस्यके बाद वर्णानुसार स्पृश्य पदार्थ ९२ असपिण्डाजुद्धिकथनका उपक्रम १०० शवको बाहर निकालने लादि पर असपिण्डाजुद्धिकथान विचार १०२-१०३ श्राह्मचारीको शुद्धिका वि- चार १०२-१०३ श्राह्मचारीको शुद्धिका वि- चार १०२-१०३ श्राह्मचारीको शुद्धि १३६-१३७ सल्प्रव्यथं प्राह्मचारीको संस्था तथा ब्रह्मचारी आदिको शुद्धि १३६-१३७ सल्प्रव्यथं प्राह्म महिन्छी संस्था तथा ब्रह्मचारी आदिको शुद्धि १३६-१३७ सल्प्रव्यथं प्राह्म सासिक गुण्डनादि १३० श्राह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ श्राह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ स्वर्थ परार्थ ९२ साह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ साह्मचारीको साहिक शुद्धता १३२ साह्मचार्यके अञ्चकी शुद्धता १३२ साह्मचार्यक अञ्चकी शुद्धता १३२ साह्मचार्यके अञ्चकी शुद्धता १३२ साह्मचार्यक अञ्चकी शुद्धता १३२                                                                              | और त्यागकी प्रशंसा ५६               | वस्र, शङ्ख, तृण, सूमि, पित्रभित         |
| तीन अपवित्र वस्तु, जलशुद्धि १२७–१२८  सरणाशीच तथा जननाशीचकी शुद्धिका विशद वर्णन ५८–८४  चण्डाळादिके स्पर्श करनेपर शुद्धिका  विधान ८५–८७  इती अझचारीको तिळाक्षिळ-दानका विचार ८८–८९  तिळाक्षिळके अयोग्य खियां ९० आवार्यादिको तिळाक्षिळ देना . आवरयक ९१  वणांनुसार शवको बाहर निकाळनेके हार पदार्थ ९२ प्रेतकुरयके वाद वर्णानुसार स्पृश्य पदार्थ १३८ अत्तकुरयके वाद वर्णानुसार स्पृश्य पतार्थ १३८ अत्तकुरयके वाद वर्णानुसार स्पृश्य पतार्थ १३८ अत्तकुरयके वाद वर्णानुसार स्पृश्य अता आदिकी अङ्गमेदसे ग्रुद्धता १४२ विश्व अस्पिण्डांकी शुद्धका वि- चार १०९–१०२  इत्तक्षा कादिकी अङ्गमेदसे ग्रुद्धता १४२ विश्व करनेपर ग्रुद्ध १४६ वस्तादिकरनेपर ग्रुद्ध १४६ वस्तादिकरनेपर ग्रुद्धि १४७ वस्तादिकरो अष्टता १४६ वस्तादिकरो अष्टता १४६ वस्तादिकरो अष्टता १४६ वस्तादिकरो वाद्द १४७ स्ताधानतमें ग्रुद्धिप्रकार । २० स्ताधानतमें श्रुद्धप्रकार । २० स्ताधानतमें श्रुद्धप्रकार । २० स्ताधानतम्य १०० स्ताधानतम्य १००० स्ताधानकम्य १००० स्ताधानतम्य १००० स्ताधानत्व १०००० स्ताधानतम्य १०००० स्ताधानतम्य १००००० स्ताधानतम्य १००००००००००००००००००००००००००००००००००००                                                                                                                                                                                                        | प्रेत तथा द्रव्यकी शुद्धिके वर्णनका |                                         |
| मरणाशीच तथा जननाशीचकी शुद्धिका विशद वर्णन ५८-८४ चण्डाळादिके स्पर्श करनेपर शुद्धिका विधान ८५-८७  इती ब्रह्मचारीको तिळाअळि-दानका विचार ८८-८५ तिळाअळिके अयोग्य खियां ५० आवार्यादिको तिळाअळि देना . आवश्यक ९१ वणानुसार शवको बाहर निकाळनेके हार ९२ प्रेतक्रथके वाद वर्णानुसार स्पृश्य पदार्थ ९९ असपिण्डशुद्धिकथनका उपक्रम १०० शवको बाहर निकाळने आदि पर असपिण्डांकी शुद्धिका वि- चार १०९-९०३ हाह्मणाश्चरिक अञ्चले शुद्धिका वि- चार १०९-९०३ हाह्मणाश्चरिक शुद्धका वि- चार १०९-९०३ हाह्मणाश्चरिक शुद्धका वि- चार १०९-९०३ हाह्मणाश्चरिक शुद्धका १९० श्वर्मा विधा १०० श्वर्मा १०० श्वर्मा विधा १०० श्वर्मा १०० श्वर्मा विधा १०० श्वर्मा विधा १०० श्वर्मा विधा १०० श् |                                     |                                         |
| चण्डाळादिके स्पर्शं करनेपर शुद्धिका  विधान ८५-८७  व्रती ब्रह्मचारीको तिलाञ्जिल-दानका विचार ८८-८९ तिलाञ्जिलके अयोग्य ख्रियां ९० आचार्यादिको तिलाञ्जिल देना . आवश्यक ९१ वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके द्वार ५२-९८ प्रेतक्रस्यके बाद वर्णानुसार स्प्रस्य पदार्थ ९९ असपिण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्वाको बाहर निकालने आदि पर असपिण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्वाको वाहर निकालने आदि पर असपिण्डक्षुद्धिकथनका १९२ वाहण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्वाको वाहर निकालने असपिण्डक्षुद्धिकथनका १९२ वाहण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्वाको वाहर निकालने असपिण्डक्षुद्धिकथनका १९२ वाहण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्वाको वाहर निकालने असपिण्डक्षुद्धिकथिका १९२ वाहण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्वाको वाहर निकालने असपिण्डक्षुद्धिकथनका १९२ वाहण्डक्षुद्धिकथनका १९२० वाहण्डक्षुद्धिकथनका १९० वाहण्डक्षुद्धिकथनका १९० वाहणका विध्यक्षुद्धिकथनका १९० वाहणका विध्यक्ष्यक्षुद्धिकथनका १९० वाहणका विध्यक्षुद्धिकथनका १९० वाहणका विध्यक्यक्षुद्धिकथन १९० वाहणका विध्यक्षुद्धिकथनका १९० वाहणका विध्यक्षुद् | मरणाशीच तथा जननाशीचकी               |                                         |
| विधान  विचार  ८८-८९ तिलाक्षिलिके अयोग्य स्थियां  असावार्यादिको तिलाक्षिलि देना  असावर्यक  वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके  हार  रशाविकी शुद्धिका विचार  ए३-९८ प्रेतकुर्यके बाद वर्णानुसार स्पृश्य  पदार्थ  असापण्डांकि शुद्धिका विकाल  श्रद्धिक अन्य साधन  नका निषेध  श्रद्धिक अन्य साधन  माहिनपात्र, शरीर, दृब्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                     | [अग्नि आदि नित्य शुद्ध ] १६             |
| विधान  विचार  ८८-८९ तिलाक्षिलिके अयोग्य स्थियां  असावार्यादिको तिलाक्षिलि देना  असावर्यक  वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके  हार  रशाविकी शुद्धिका विचार  ए३-९८ प्रेतकुर्यके बाद वर्णानुसार स्पृश्य  पदार्थ  असापण्डांकि शुद्धिका विकाल  श्रद्धिक अन्य साधन  नका निषेध  श्रद्धिक अन्य साधन  माहिनपात्र, शरीर, दृब्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | चण्डालादिके स्पर्श करनेपर शद्धिका   | स्पर्शमें नित्य शुद्ध पदार्थ १३२-१३६    |
| तिलाखिक अयोग्य खियां १०  भावार्यादिको तिलाखिल देना  भावरयक  वर्णानुसार शतको बाहर निकालनेके द्वार १२-९८  प्रेतकृत्यके वाद वर्णानुसार स्पृश्य  पदार्थ १९  भस्मिण्डहादुक्किथनका उपक्रम १०० शतको बाहर निकालने आदि पर असमिण्डहांकी शुद्धिका वि- चार १०१-१०३  ब्राह्मणशतको शुद्ध हारा निकाल- नेका निषेध १०६  देहुशुद्धिके कारण १०५  सन्धुद्धिको अष्टता १०६  देहुशुद्धिको अष्टता १०६  सम्मोगान्तमें शुद्धिप्रकार ३००  सम्माहिकी संख्या तथा  ब्रह्मचारी आदिकी शुद्धि १६८  सलस्या थागके वाद आचममादि १३८  सलस्य शुद्ध होरो आदिसे उच्छिष्ट १६९  महीं होना १६९  सन्धी आदिको अङ्गभेदसे शुद्धता १६९  सन्दा आदिको अङ्गभेदसे शुद्धता १६९  परपर गिरे कुन्नके वृद्दांको शुद्धता १६९  देहुशुद्धिके कारण १०५  सन्धी आदिको संख्या तथा  प्रदेश सन्धी अर्थक यागके वाद आचममादि १३८  सन्दा सामिक सुण्डना १६९  देहुशुद्धिके कारण १०५  सन्धी आदिको संख्या तथा  प्रदेश सन्धी आदिको शुद्ध १६६  सम्मोगान्तमें शुद्धिप्रकार ३९७  स्रोधमंकथन भादि तथा पति- प्रदेश अन्य साधन १०७  माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                     | गुदा आदिकी शुद्धि १३४                   |
| तिलाखिक अयोग्य खियां १०  भावार्यादिको तिलाखिल देना  भावरयक  वर्णानुसार शतको बाहर निकालनेके द्वार १२-९८  प्रेतकृत्यके वाद वर्णानुसार स्पृश्य  पदार्थ १९  भस्मिण्डहादुक्किथनका उपक्रम १०० शतको बाहर निकालने आदि पर असमिण्डहांकी शुद्धिका वि- चार १०१-१०३  ब्राह्मणशतको शुद्ध हारा निकाल- नेका निषेध १०६  देहुशुद्धिके कारण १०५  सन्धुद्धिको अष्टता १०६  देहुशुद्धिको अष्टता १०६  सम्मोगान्तमें शुद्धिप्रकार ३००  सम्माहिकी संख्या तथा  ब्रह्मचारी आदिकी शुद्धि १६८  सलस्या थागके वाद आचममादि १३८  सलस्य शुद्ध होरो आदिसे उच्छिष्ट १६९  महीं होना १६९  सन्धी आदिको अङ्गभेदसे शुद्धता १६९  सन्दा आदिको अङ्गभेदसे शुद्धता १६९  परपर गिरे कुन्नके वृद्दांको शुद्धता १६९  देहुशुद्धिके कारण १०५  सन्धी आदिको संख्या तथा  प्रदेश सन्धी अर्थक यागके वाद आचममादि १३८  सन्दा सामिक सुण्डना १६९  देहुशुद्धिके कारण १०५  सन्धी आदिको संख्या तथा  प्रदेश सन्धी आदिको शुद्ध १६६  सम्मोगान्तमें शुद्धिप्रकार ३९७  स्रोधमंकथन भादि तथा पति- प्रदेश अन्य साधन १०७  माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                     | बारह मळ १३५                             |
| तिलाखिक क्योग्य खियां ५०  भावार्यादिको तिलाखिल देना  भावस्यक ११  वर्णानुसार शतको बाहर निकालनेके हार १२०  प्रतामिकी शुद्धिका विचार १३०-९८  प्रेतकुरयके वाद वर्णानुसार स्पृश्य ५६  पदार्थ १९  भस्मिण्डशुद्धिकथनका उपक्रम १०० शतको बाहर निकालने आदि पर अस्मिण्डशुद्धिकथनका उपक्रम १०० शतको बाहर निकालने आदि पर उर्वे एरेपर गिरे कुञ्चेके वृद्दोंकी शुद्धता १४६  चार १०१-१०३  ब्राह्मणशतको शुद्ध हारा निकाल- नेका निषेघ १०४  देहशुद्धिके कारण १०५  घनशुद्धिको श्रेष्ठता १०६  द्विशुद्धिके अन्य साधन १००  माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                     | शुद्धवर्थ प्राद्य मिट्टीकी संख्या तथा   |
| अाचार्यादिको तिलाक्षिल देना  अावश्यक  वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके ह्वार  राजादिकी शुद्धिका विचार  पदार्थ   |                                     | ब्रह्मचारी आदिकी शुद्धि १३६-१३७         |
| त्रांनुसार शतको बाहर निकालनेके हार राजादिकी शुक्कित विचार पदार्थ पदार्य पदार्य पदार्य पदार्य पदार्य |                                     | मलमूत्र त्यागके बाद आचमनादि १३८         |
| द्वार प्रभाविक शुद्धिका विचार प्रभाविक शुद्धिका श्री श्री श्री श्री श्री श्री श्री श्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                     | आचमन-विधि १३९                           |
| हार १२०८८ प्रेतकृत्यके बाद वर्णानुसार स्पृश्य पदार्थ १९०० स्प्रा वाहर विचार १९२० पदार्थ १९०० स्प्रा वाहर विकार १९०० स्प्रा वाहर विकार भार १००० स्प्र वाहर विकार विकार १९०० स्प्र वाहर विकार विकार १९०० स्प्र वाहर विकार विकार १९०० विकार १०० विकार १९०० विकार १९०० विकार १०० विकार १९०० विकार १९०० विकार १९०० विकार १०० विकार  | ् जापरथक ५३                         | शृद्धोंका सासिक सुण्डनादि १४०           |
| राजादिकी बुद्धिका विचार १३-९८ प्रेतकुरयके बाद वर्णानुसार स्पृथ्य पदार्थ ९९ भजा आदिकी अङ्गभेदसे गुद्धता १४२ भजा आदिकी अङ्गभेदसे गुद्धता १४३ भस्पिण्डकुद्धिकथनका उपक्रम १०० भ्रावको बाहर निकालने आदि पर अस्पिण्डोंकी बुद्धिका विश्व १०१ चार १०१-१०३ वाह्यणश्वको गुद्ध १३६ वमनादि करनेपर गुद्धि १३६ वमनादि व |                                     |                                         |
| प्रतिकृत्यके बाद वर्णानुसार स्पृश्य पदार्थ ९९  सस्पिण्डबाुद्धिकथनका उपक्रम १०० श्रावको बाहर निकालने आदि पर अस्पिण्डोंकी शुद्धिका वि- चार १०१-१०३ बाह्मणश्वको शुद्ध हारा निकाल- नेका निषेघ १०४ देहशुद्धिके कारण १०५ धनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६ श्राद्धिकी श्रेष्ठता १०६ श्राद्धिकी श्रेष्ठता १०६ श्राद्धिकी श्रेष्ठता १०६ श्राद्धिकी श्रेष्ठता १०६ श्राद्धिके अन्य साधन १०७ माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                     |                                         |
| पदार्थ ९९ असिपण्डक्षुद्धिकथनका उपक्रम १०० कावको बाहर निकाछने आदि पर असिपण्डोंकी शुद्धिका वि- चार १०१–१०२ वाह्यणशावको शुद्ध ह्वारा निकाछ- नेका निषेध १०४ देहशुद्धिके कारण १०५ घनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६ श्रुद्धिके अन्य साधन १०७ माछिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                     |                                         |
| असिपण्डिं प्रक्रिक्ष विकालने आदि पर असिपण्डोंकी शुद्धका वि- असिपण्डोंकी शुद्धका वि- असिपण्डोंकी शुद्धका वि- असिपण्डोंकी शुद्धका वि- उच्छिष्टके स्पर्श होनेपर शुद्धि १४५ वमनादि करनेपर शुद्धि १४६ वमनादि वमनादि १४६ वमनादि १४६ वमनादि वमनादि १६६ वमनादि वमनादि १४६ व |                                     |                                         |
| शवको बाहर निकालने आदि पर असिपण्डोंकी शुद्धिका वि- चार १०१-१०३ ब्राह्मणशवको शुद्ध हारा निकाल- नेका निषेध १०४ देहशुद्धिके कारण १०५ धनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६ शुद्धिके अन्य साधन १०७ माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                     |                                         |
| असिपण्डोंकी बुद्धिका वि<br>चार १०१-१०२<br>ब्राह्मणशावको शुद्ध हारा निकाल-<br>नेका निषेध १०४<br>देहशुद्धिके कारण १०५<br>घनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६<br>शुद्धिके अन्य साधन १०७<br>माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                     |                                         |
| चार १०१-१०३ वमनादि करनेपर शुद्धि १४६ ब्राह्मणशावको शूद्ध द्वारा निकाल-<br>नेका निषेध १०४ सोने आदिके वाद शुद्धि १४७ द्वीधर्मकथन भादि तथा पति-<br>धनशुद्धिके अन्य साधन १०७ [पतिज्ञता—प्रशंसा ] २९<br>माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                     |                                         |
| बाह्मणशावको शूद्ध हारा निकाल-<br>नेका निषेध १०४ सोने आदिके बाद शुद्धि १४७<br>देहशुद्धिके कारण १०५ स्त्रीधर्मकथन सादि तथा पति-<br>धनशुद्धिकी अष्ठता १०६ प्रशंसा ७ १४८-१५४<br>शुद्धिके अन्य साधन १०७ [पतिज्ञता-प्रशंसा ] २९<br>मालिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | असपिण्डोंकी शुद्धिका वि-            |                                         |
| नेका निषेध १०४ सोने आदिके बाद शुद्धि १४७ देहुशुद्धिके कारण १०५ स्त्रीधर्मकथन आदि तथा पति-<br>धनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६ प्रशंसा ७ १४८-१५४<br>शुद्धिके अन्य साधन १०७ [पतिज्ञता-प्रशंसा ] २९<br>माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि- स्त्रियोंको पृथक् यज्ञ करनेका निषेध १५५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                     |                                         |
| देहशुद्धिके कारण १०५ स्त्रीधर्मकथन भादि तथा पति-<br>धनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६ प्रशंसा ७ १४८-१५४<br>शुद्धिके अन्य साधन १०७ [पतिज्ञता-प्रशंसा ] २९<br>माहिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि- स्त्रियोंको पृथक् यज्ञ करनेका निषेध १५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ब्राह्मणशवको शूद्ध द्वारा निकाल-    |                                         |
| माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि- खियोको पृथक् यज्ञ करनका निषध १५%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | नेका निषेध १०४                      |                                         |
| माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि- खियोको पृथक् यज्ञ करनका निषध १५%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | देहशुद्धिके कारण १०५                |                                         |
| माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि- खियोको पृथक् यज्ञ करनका निषध १५%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | धनशुद्धिकी श्रेष्ठता १०६            | प्रशंसा 🗸 १४८–१५४                       |
| माळिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि- खियोको पृथक् यज्ञ करनका निषध १५%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | शुद्धिके अन्य साधन १०७              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मालिनपात्र, शरीर, द्रव्य, मणि-      | स्त्रियोंको पृथक् यज्ञ करनेका निषेध १५५ |
| स्वणादि, अस्तिध पात्र, सान-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सुवर्णादि, अस्निग्ध पात्र, सोने-    | [सधवाको बतादि करनेका निषेध] २२          |

पतिविरुद्धाचरणका निषेध १५६ विधवाके कर्तव्य 320-946 ब्रह्मचर्यसे स्वर्गप्राप्तिके डदाह-रण 949-960 परपुरुष गमन निन्दा तथा व्यभि-चारसे हानि 369-968 पतिव्ययफल 954-956 सृत स्त्रीका श्रीतारिनसे दाह 980 पतिको पुनः विवाह करनेके विषयमें निर्णय 386 पञ्चमाध्यायका उपसंहार 989 षष्ठ अध्याय वनप्रस्थाश्रममें प्रवेश तथा समय १-२ बाम्याहारका त्याग, सस्त्रीक या अस्रीक वनवास, अग्निहोत्र, पञ्चमहायज्ञ, मृगचर्मादिधारण तथा अतिथिसःकार करनेका विधान वानप्रस्थके अन्य नियम ८-१३ मधुमांसादि, पूर्वसञ्चित अन्नादि, प्राज्य अन्नादिका त्याग १४-१६ अग्निप्छभोजी आहि होना अन्न-सञ्चय-प्रमाण, भोजन-काल. स्वयं पक्रफलादि भोजन तथा भुशयन, ऋतुके अनुसार तपश्च-रणपूर्वक देहशोषण १८-२४ अग्निहोत्रसमाप्ति, पेड्के नीचे सोना, भिन्नाचर्याके गृह तथा भिचाप्रमाण 24-26 बेद्स्वाध्याय, महाप्रस्थान तथा उक्त नियमपालनसे ब्रह्मप्राप्ति२९-३२ संन्यासग्रहण, उसका समय, आश्र-मक्रमसे संन्यासग्रहण, देवादि

ऋणसे छूटकर संन्यासग्रहण तथा अन्यथाचरणसे दोष ३३-३७ प्राजापत्य चज्ञ करके संन्यासप्रहण ६८ अभयदान-फल, निःस्पृह होकर संन्यासग्रहण, एकान्तवास तथा संन्यासीके नियम मुक्तके छच्ण तथा संन्यासीके अन्यान्य नियम, वैर, क्रोधाद्वि का त्याग ध्यानमग्न रहना, भिचायाचनाके नियम, पात्र, समयादिका विचार एवं आडम्बर छोड़कर भिज्ञा-ग्रहणादिका वर्णन ४९-५८ इन्द्रियनिग्रहसे लाभ ५९-६३ अधर्मसे दुःख तथा धर्मसे सुख ६४ ब्रह्मकी सुच्यतादि, चिह्नविशेष धर्मकारण होनेका निषेधपूर्वक उदाहरण तथा श्चद्रजीवहत्याका 1 प्रायश्चित्त प्राणायाम-प्रशंसा, ध्यान-योगसे आत्मदर्शन, उससे मुक्तिलाभ ००-७४ मुक्तिसाधककर्म तथा देहका स्वरूप तथा देहत्यागमें उदाहरण ७५-७८ प्रियाप्रियमें पुण्यपापका स्याग, विषयनिःस्पृहता आत्मध्यान, वेद्रजप तथा उसकी प्रशंसा वेदसांन्यासिक कर्मकी कथन चार आश्रम और उनके क्रमशः पालनसे मुक्तिप्राप्ति गृहस्थकी श्रेष्ठता और उसमें द्यान्त दशविध धर्मका सेवन तथा उनके नाम तथा प्रशंसा 39-93

| गृहस्थाश्रममें संन्यासफळ्ळाम ९४-९५     | कारण ५४-५५                                            |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| [वेदभिन्न समस्त कर्मका त्याग] ६        | सन्धि-विग्रहादिका विचार ५६                            |
| संन्यासका फल ९६                        | स्वहितकर कार्यका अनुष्टान ५७                          |
| अध्यायका उपसंहार ९७                    | ब्राह्मणमन्त्री तथा अन्य मन्त्रियोंकी                 |
| सप्तम ऋध्याय                           | नियुक्ति ५८-६३                                        |
| राजधर्म कहनेकी प्रतिज्ञा               | कोष तथा रनिवासके कार्यकर्ताओं                         |
| राजाका प्रजारचण, प्रजारचार्थ           | की नियुक्ति ६२                                        |
| तथा इन्द्रादिके अंशसे राजाकी           | दूतकी नियुक्ति - १                                    |
| सृष्टि, राजप्रशंसा, राजापमान-          | श्रेष्ठ राजदूतका छचण 🔧 ६४                             |
| निषेध, राजाका अनेकरूप होना             | [ श्रेष्ठ राज्यदूतके अन्य छत्तण ] १-५३                |
| राजद्वेषका दुष्परिणाम और               | सेनापति आदिके कार्य ६५                                |
| उसके नियमका अनुहाङ्घन                  | दूतप्रशंसा तथा उसके अन्य कार्य ६६-६७                  |
| करना २-१३                              | दूसरे राजाकी चेष्टा जानकर कार्य ६८                    |
| दण्डकी सृष्टि, उससे सुख, अन्यायी       | राजाके निवासयोग्य देश ६९                              |
| को दण्ड, दण्ड-प्रशंसा १४-२५            | राजाके निवासयोग्य दुर्गीका नाम ७०                     |
| दण्ड देनेवालेका स्वरूप तथा अनु-        | गिरिदुर्ग निर्माण आदि राजाके                          |
| चित दण्ड देनेसे हानि २६-२९             | कर्तच्य ७१-१००                                        |
| दण्डके योग्यायोग्य न्यक्ति तथा         | अप्राप्त-प्राप्तिकी इच्छा करना, सैनि-                 |
| दण्ड-प्रयोगके प्रकार ३०-३२             | काभ्यास।दिकी नित्यकर्तव्यता,                          |
| न्यायी राजाकी प्रशंसा १३               | दण्डयुक्त रहना, कपटल्याग तथा                          |
| भन्यायी राजाकी निन्दा ३४               | प्रकृतिभेदादिका छिपाना १०१-१०५                        |
| वर्णाश्रमकी रचार्थ राजसृष्टि ३५        | [ पूर्णतः विश्वास करनेका निषेध ] १०                   |
| सन्दर्य राजकर्तव्यवर्णनकी प्रतिज्ञा ३६ |                                                       |
| वृद्ध विद्वान् बाह्मणोंकी सेवा, विनयी  | बकादिवत् वृत्ति रखना, विजय-<br>बाधकका वशीकरण, सामादि- |
| होना, क्रमशः विनय-अविनयकी              | की असफलतामें दण्ड प्रयोग,                             |
| प्रशंसा-निन्दा और दृष्टान्त ३७-४२      | साम तथा दण्डकी प्रशंसा                                |
| विद्याग्रहण, इन्द्रियजय, व्यसन-        | राजरचा, प्रजारचणसे राज्य-                             |
| स्थाग तथा उनमें आसक्ति न               | अंशादि तथा राजयरचासे सुख-                             |
| रखना ४३-४५                             | समृद्धि होना १०६-११३                                  |
| कामज १० तथा क्रोधज ८ व्यसनों           | ग्रामपति आदिकी नियुक्ति, उनके                         |
| के नाम ४६-४७                           | कर्तन्य तथा जीविकानिर्णयका                            |
| क्रोभत्याग, व्यसनोंके कष्टप्रद         | कथन ११४-११९                                           |
| होनेका वर्णन ४८-५३                     | प्रामकार्योंका मन्त्रियोंद्वारा निरीचण,               |
| मिन्त्रयोंकी नियुक्ति तथा उसमें        | प्रतिग्राममें उच्चाधिकारीकी                           |

नियुक्ति और उसके कांर्य १२०-१२२ ञ्चसखोरोंसे प्रजारचण तथा उनको दण्डित करना 323-328 दास-दासियोंके वेतन, स्थान और वेतनप्रमाण 354-356 **ब्यापारी आदिसे कर** प्रहण १२७-१३२ श्रोत्रियसे करप्रहणका निषेध, उसका रचण, वृत्तिकल्पना और उसका सत्फळ 133-138 शाकादि वेचनेवाळोंसे स्वरूपतम कर छेना, शिल्पीसे करवाना, करत्याग तथा अधिक करग्रहणका निषेध 930-939 कार्यानुसार तीचण एवं मृदु होना १४० अधानमन्त्रीकी निर्युक्त आदि १४१-१४२ चोर आदिसे प्रजारचण, प्रजा पालनको श्रेष्टता 185-188 मन्त्रणाका समय, मन्त्रियोंको साथ रखना, स्थान, फल, मुकादिको हटाना एवं उसका 384-340 धर्मार्थकाम-चिन्तन 949-942 दत भेजनेका चिन्तन 943 अष्टविधकर्मका चिन्तन 368 वनमें वनेचरादि गुप्तचरोंको नियुक्त कर उनसे कत्रचेष्टा जानना ] 99-92 मध्यमादि राजाओंके प्रचारका चिन्तन 944 राजमण्डलकी १२ तथा ७२ प्रकृ-तियां 348-340 अरि, मित्र और उदासीनके छच्ण १५८ [ 'सध्यस' का लच्चण ] 93

सामादिसे वशीकरण तथा षड्गुण-चिन्तन 949-949 सन्धि आदि षड्गुणोंके २-२ भेद सन्धि विम्रहादिके योग्य समय १६९-१७४ बळवानुका संश्रय करना १७५-१७६ मित्र-उदासीन भादिको बढानेका निषेध, भावी आदि गुण-दोषोंका चिन्तन, राजनीतिका समान्य लचण, शत्रुपर चढ़ाई करनेकी विधि तथा समय १७७-१८५ शत्रसेवी मित्रादिसे सावधानी १८६ व्यूह-रचना 960-999 समतलादि भूमिमें युद्धका प्रकार ब्यूहके भागे योग्य सैनिक रखना. सैनिकोंका उत्साह बढ़ाना १९२-१९४ परराष्ट्र-पीडन, तडागादि भेटन, शत्र प्रकृति-भेदन, सामादि तीन उपायोंसे विजयार्थ प्रयत और उनकी विफलतामें ही युद्ध विजयके बादका कर्तव्य, शत्र वंशजको राज्य देना, धर्मादि कार्यको पूर्ववत् चालु रखना, नये राजाको उपहार देकर आश्वस्त करना आदि २०१-२०५ [ पुरुषार्थ-प्रशंसा ] कर लेकर सन्धि करना, पार्ष्णिया-हादिका विचारकर युद्ध प्रयाण 204-209 मित्र-प्रशंसा ; श्रेष्ठ मित्र, शत्रु तथा उदासीनके गुण आत्मरचार्थ भूमि आदिका त्याग,

आपत्तियों में उपायोंका प्रयोग तथा सिद्धवर्थ प्रयस्न 292-294 राजाका भोजन काल. भोज्य पदार्थं आदिका परीचण २१६-२२० रानियोंके साथ विहार २२१ सैनिकादि-निरीचण 222 गुप्तचरोंकी बात सुनना २२३-२२४ वाद्यश्रवण, भोजन, शयन करना तथा अस्वस्थ होनेपर मुख्य मन्त्रीसे कार्य कराना २२५-२२६ अष्टम अध्याय व्यवहार (मुकदमा) देखनेके इच्छुक राजाका न्यायालयमें जाना. देश कुछ तथा शास्त्रानुसार कार्य देखना 3-3 विवादके २ तथा १८ स्थान ] व्यवहारके १८ भेदोंके नाम ४-७ राजाके अभावमें ३ ब्राह्मणों हारा व्य-वहार-निर्णय, सभा (न्यायालय) का ळचण, अधर्म होनेपर सद-स्योंको दोष, सभामें सत्य-भाषण, असत्यभाषीको दण्ह और धर्मरचा करना 6-99 व्यवहार ठीक नहीं देखनेसे दोष, अधर्मीको दण्डित करनेपर राजाका निर्दोष होना तथा शूदको व्यवहार-दर्शनका निषेध 96-22 ळोकपाल-नमस्कारपूर्वेक तथा वर्ण-33-38 क्रमसे व्यवहार देखना स्वर वर्ण आदिसे अन्तरचेष्टा ज्ञान, बालक एवं वनध्यादिके धनकी राजद्वारा रचण, २५-२८

[पतिता खियोंके प्रति राजकर्तव्य] २ स्त्रियोंका धन लेनेवालेको दण्ड. अस्वामिक धनकी रचाका सम-यादिका कथन चोरोंको दण्ड, चोरित धनमें 38-34 परधनको अपना कहनेवालेको दण्ड, विद्वान् ब्राह्मणको सम्पूर्ण धनका स्वामी होना 36-30 िगड़े धनकी प्राप्ति होनेपर बाह्मण कर्तव्य 1 राजाको भूमिमें गड़े धनका अधि-कारी होना ३८-३९ चोरित धनका वितरण तथा जाति-देशानुसार व्यवस्था ४०-४२ राजाको विवाद खड़ा करनेका निषेध तथा अनुमानसे व्यवहार-निर्णय, सत्यादिसे व्यवहार-दर्शन एवं सदाचारपाळन ४३-४६ ऋणीसे स्वामीको धन दिलवाना तथा उसके उपाय ४७-४९ ऋणदाताको बळपूर्वक ऋणीसे धन लेनेका अधिकार, ऋण लेकर निषेध करनेपर दण्ड [लेखादिके आभावमें दैवी कार्यकरना] ४ ऋणदातासे प्रमाणमें लेखादि मांगना ५२ ऋणमें दिये हुए धनके अनधिकारी होनेके कारण वादीको असत्य धनपरिमाण बताने-वालेको दण्ह तीन साचियोंका होना, साचिकथन, साचीके योग्य तथा अयोग्य ब्यक्ति ६०-६७ स्वी-व्यवहारमें स्वीको साची होना ६८ धनप्रहणसे भिन्न व्यवहारमें साची, बाठक आदिको अभावमें साची बनाना ६९-७१

साहसादि कार्यमें साचीकी परीचा का निषेध, साचियोंके परस्पर विरुद्ध भाषण करनेपर कर्तव्य०२-०४

भसत्य साची होनेमें दोष, श्रुतसाची, निर्लोभ साचीकी श्रेष्टता, सा-चीके स्वाभाविक कथनकी प्रामाणिकता, उससे प्रश्न करनेकी विधि, सत्य बोलनेकी प्रशंसा ७५-८१

[ स्वरीदे या बेचे हुए धनको न्याय-तः पाना ] ९ साचीमें असस्य बोळनेकी निन्दा ८२ [ सत्यकी प्रशंसा ] ६-८

सस्य बोळनेमें कारण, साची भारमा के अपमानका निषेष, साची ब्राह्मणादिसे प्रश्नविधि, असस्य-साची देनेसे दोष; पुनः सस्यकी प्रशंसा तथा असस्यकी निन्दा, विषयभेदसे असस्यका फळ ८३-१०१

गोरचक आदि ब्राह्मणसे शूद्भवत् प्रश्न, धमंबुद्धिसे असस्यसाची देनेमें दोषाभाव और उक्त असस्य भाषणमें प्राय-श्चित्त १०२-१०६

हेढ मास ( या तीन तारीकों ) पर साच्य ( गवाही ) नहीं देनेसे पराजय तथा साचीके आपत्ति आनेपर राजाका कर्तव्य १०७-१०८ साचीके अभाव में शपथादिसे निण्य तथा इसमें दृष्टान्त १०९-११०
रति आदिमें असत्य शपथसे
दोषाभाव १११
बाह्मणादिसे शपथ छेनेके नियम,

बाह्मणादिसे शपथ छेनेके नियम,
शपथमें शुद्धिज्ञान और इसमें
दृष्टान्त १९२-१९६
असत्य प्रतीति होनेपर पुनर्विचार १९७
छोभादिसे साच्यकी असत्यता तथा
उक्तावस्थामें दृण्ड १९८-१२२
वार-वार असत्य साच्य (गवाही)
देनेपर दृण्ड, १२३
दुण्डके दृश स्थान तथा उनके

नाम १२४-१२६ अपराधादिके अनुसार दण्ड, धर्म-विरुद्ध दण्डकी निन्दा तथा वाग्दण्ड-धिग्दण्डादि वर्णन१२६-१३० त्रसरेणु आदिका परिमाण

(तौळ) १३१-१३७ 'प्रथम साहस' आदिका प्रमाण १३८ ऋण छेनेको स्वीकार तथा अस्वी-कार करनेपर दण्ड-नियम, सूद का प्रमाण १३९-१४३

रेहन रखनेपर सूद छेनेका निषेध, बन्धक तथा मंगनीकी वस्तुको छौटाना, गौ आदिको भोग करने पर भी अनधिकार, दश वर्ष भोग करनेपर स्वामित्वहानि और उक्त वचनका अपवाद १४४-१४९ [तीन पीढियोंतक भोग करनेपर] १३

[ तान पाढियातक सांग करनपर ] १२ बन्धक सोगनेपर भाधा सूद, दुगुने से अधिक सूद छेनेका निषेध तथा सूदके प्रकार १५०-१५३

[ऋणीके असमर्थ होनेपर कर्तव्य] १४ लेख (हैण्डनोट) आदिको बद्छ-348-344 स्थान तथा समयका मादा १५६-११७ वृशंक प्रतिमू होनेपर तथा उसके विविध अवस्थाओं में 146-185 \* नहीं देने योग्य ऋण, कुदुम्बार्थ छिये हुए ऋण उत्तराधिकारी 168-169 बलाकारसे किये गयेकी अमान्यता प्रतिभू ( जिमन्दार ) आदि होनेका निषेध 986-980 अप्राद्य धन छेनेका निषेध तथा ग्राह्म धन छेनेका विधान १७०-१७२ समानभावसे शासन अधर्म और धर्मके शासनसे हानि-लाभ, स्वेच्छासे धन छेनेपर दंग्ड, धनामाव होनेपर ऋग चुकानेका उपाय १७२-१०८ भरोहर रखने, उसके वापस नहीं करनेपर उसका निर्णय और दण्ड देने, उसके चोरी आदि हो जाने, उसके विषयमें असत्य कहने तथा उसे वापस करने ्र आदिके नियम १७९-१९६ विना स्वामित्वके बेचनेपर दण्ड 190-199 अज्ञान तथा ज्ञानमें उक्त कार्य करनेपर दण्डका भेद ] १५ आगमसहित, भोगकी प्रामाणिकता २०० सबके सामने खरीदनेपर २०१-२०२ मिलावटी वस्तु बेचनेपर दण्ड २०३

दसरी कन्या दिखाकर तक्कि कन्याके साथ विहाह करानेपर दोनोंके साथ विवाह कराना २०४ पगली आहि कन्याके साथ विवाह करानेपर दण्ड पुरोहित आदिको द्विणा देने, तथा द्विणा लेकर कार्य न करने, सस्मिक्ति कार्यं करनेपर विधान 205-299 दानद्रव्यको छौटानेका नियम. अन्यथा दण्ड १२१२-२१३ स्वस्थ कर्मचारीको कार्य नहीं करने-पर दण्डादि 518-518 शर्त अङ्ग करनेपर दण्ड २१९-२२१ खरीदी बेची वस्तुका मूल्य वापस लेना या देनेके विषयमें नियम 222-23 उसकं व्यतिक्रमादिमें दण्डप्रमाण विना कहे दोषवती कन्याका दान करनेपर तथा कन्याके असत्य दोष कहने पर दण्ड २२४-२२५ दोषयुक्त कन्याकी निन्दा समपदी 375-075 पशुस्वामी तथा रचक (चरवाहे) का विवाद, वेतन, पशुके नष्ट तथा अपहत होनेपर दण्ड. स्वयं मृत पशुकी कान आहि दिखाना, भेंडिये आदिके हारा बकरी आदिको लेजानेपर दण्डादण्डादिका विचार २२९-२३६ गांवके पास गोचरभूमि होनेका असाण, बाद आदिसे सुरचित

उसके अन्य खेतके फसल नष्ट करनेपर रचकको दण्ड, साढ़ आदिके चरनेपर दण्डनिषेध२३७-२४२ राजदेय भागकी पशुद्वारा हानि होनेपर दण्ड एवं पशु-विवादोप-२४३-२४४ सीमाका विवाद, सीमापर वृत्तादि लागना, गुप्त वस्तु रखना, ु उपभोगसे इसका निर्णय करना, उनके साचियोंके कथन-ु को छिखवाना तथा शपथ कराना, असत्य कहनेपर दण्डित ः करना, साचीके अभावमें वने-चर, ग्राम-सामन्त आदिसे पृञ् कर निर्णय, असत्य कहनेपर उन्हें दण्डित करना, सर्वा-भावमें राजा द्वारा विये हुए निर्णयकी मान्यता २४५-२६५ [सीमाके पांच भेद] वाक्पारुष्य दण्ड कहनेकी प्रतिज्ञा २६६ ब्राह्मणादिसे कटु वचन कहनेवाले चत्रियादि पर दण्ड-प्रमाण, अ-भिमानपूर्वक धर्मीपदेशक श्रद-को दण्ड, शास्त्र या देशादिके निन्दक, काना लंगड़ा आदि कहनेवाले, माता-विता आदि की निन्दा करनेवाले आदि व्यक्तियोंका दण्डके नियम २६७-२७७ दण्ड-पारुष्य निर्णय कथन द्विजको मारनेवाले, एकासन पर बठनेवाले, थुक आदिसे अप-मान करनेवाले बाल पकड़ने बाले शहको दण्ड २७९-३८३

सजातीयको आहत कर रक्त बहाने-वाले आदि को दण्ड पेड़ आदि काटनेपर दण्ड २८% मनुष्य और पशुकी पीडाके अनुसार दण्ड-व्यवस्थाः किसी वस्त, च-मादिकत वर्तन रथादिके नष्ट होने ट्रटने फूटने आदि किसी मनुष्य या पश्के मरने आदि पर दण्डविधान २८६-२९८ शिचार्थ स्त्री, पुत्रादिको दण्ड २९९-३०० चोरको दण्ड, चोर निग्रहसे धर्म-अरच्कराजाकी निन्दा, अधा-मिकनियहके ३ प्रकार,पाप नियह सज्जनानुप्रहका फल, आचेप सहना, ब्राह्मणके सवर्णको चुरा-नेवालेका तथा उसके साथ राजाका कर्तव्य, दण्डप्राप्तिसे पापमुक्ति होना ३०१-३१८ कूंप्की रस्बी, अन्नादि, सोना, चांदी आदि, पुरुष, खी, बड़े, पश, स्त, रूई, बांसके वर्तन, नमक आदि, मछ्ली फूल, असम्बन्धी पदार्थ आदिके चुरानेपर दण्डा-दि विधान 319-339 'साहस' तथा स्तेयका उच्चण चोरको दण्डित करना राजाका भावश्यक कर्तव्य गुण दोषज्ञ श्रदादिको दण्ड ३३३-३३८ वनस्पतिकी जड आदि लेना चोरी नहीं 239 चोरसे दान लेनेवाले बाह्मणको दण्ड ३४० दो गन्ना छेनेवाले पथिकको दण्डा-

भाव विना बंधे पशके चोरको दण्ड 💎 ३४२ चोरनिग्रहसे राजाको यश आदिका 383 साहसकर्ताका निग्रह राजकर्तव्य, वाक पारुष्यसे साहसकी अधिक सदोषता, साहसिक चमाकी निन्दा और उपेका नहीं ₹88-380 द्विजको शस्त्र उठानेका समय, भात-तायीको तत्काल मारना ३४८-३५० आततायीके ६ भेद, तथा अन्य आततायियोंके नाम । २३-२५ आततायिवधसे दोषाभाव 📜 '३५१ परस्री-द्वण तथा उसके साथ एकान्त भाषण करनेपर दण्ड. पहले अनिन्दित पुरुषका दोषा-भाव तथा उसका अपवाद ३५२-३५६ 'खी-संप्रहण'का छच्चण तथा उसे करनेवालेको दण्ड ३५७-३५९ भिक्षकादिकी स्त्रीसे भाषणमें दोषा-भाव, निषेधके बाद भाषण करनेपर दण्ड, नटी आदिके ्र साथ भाषण करनेपर राजा कर्तव्य ३६०-३६३ कन्या-सम्भोग करने, अङ्ग्रि-प्रचेप आदिसे कन्याको द्षित करनेवाले, व्यभिचारिणी स्त्री तथा पुरुषको दण्ह ३६४-३७२ पूर्वकलङ्कित पुरुषको पुनः अपराध करनेपर दण्ड, अरिचतादि पर स्रीके साथ सम्भोग करनेवाले ु श्रद्धादिको दण्ड ३७३-३७७

ब्राह्मणी परस्त्रीके साथ सम्भोग करनेवाले बाह्यणको दण्ड तथा ब्राह्मण-वधका निषेध ३७८-३८० सुरचित या अरचित वैश्या चत्रिया आदि परस्रीके साथ सम्भोग करनेवाले चत्रिय वैश्य ब्राह्मण आदिको दण्ड ३८१-३८५ शूदधनको राजकोषमें रखनेका निषेध आदिका कथन ] २८-३० चोर आदिसे रहित राज्यवाले राजाकी प्रशंसा ३८६-३८७ पुरोहित, यजमान, माता-पिता आदिका त्याग करनेपर दण्ड ३८८-३८९ ब्राह्मणोंके शास्त्रीय विवादमें राजाको हस्तचेप करनेका निषेध 390-399 सामाजिक भोजनके विषयमें दण्ड 397-398 कर नहीं लेने योग्य व्यक्ति ३९५ धोवीको कपड़ा धोने, बुनकरको स्त तथा कपड़ा देनेका नियम • 394-390 विकेय वस्तुके करका प्रमाण, प्रतिषिद्ध वस्तुके निर्यात करने पर तथा असमयमें खरीहने बेचनेपर दण्ड ३९८-४०० विदेशमें वस्त बेचनेका निर्णय तथा मृत्य निर्धारण ४०१-४०३ तराजू, बांट, गज आदिका निरीचण ४०३ नावके भाडेको तथा नाविकके दोषसे नष्ट हुई वस्तुके विषयमें निर्णय 808-806

वैश्यादिसे व्यापारादि करवाना, चन्निय वैश्यको दासकर्मका निषेध, लोमसे दासकर्म कराने-पर दण्ड, शूद्रसे दासकर्म करानेका विधानादि, दासके ७ प्रकार, भार्या तथा दासादि-को धनका अभाव, वैश्य-शृदसे अपना-अपना कार्य कराना४१०-४१८ प्रतिदिन आय-व्ययका निरीचण तथा व्यवहारको यथावत् देखनेसे उत्तम गति ४१९-४२०

नवम अध्याय स्री-पुरुषके धर्मकथनकी प्रतिज्ञा

स्ती-रचा, अवस्थानुसार रचाधि-कारी, पिता पत्यादिके निन्दनीय होनेमें कारण, अरचित खियोंसे

हानि बि-रचासे आत्मरचा अशक्तको भी खी-रचा करना, उससे सन्तान रचा, 'जाया' शब्दका अर्थ, पत्यनुकूल सन्तानोत्पत्ति, स्त्री-रचाके उपाय, स्त्रियोंके ६ होष तथा उनका स्वभाव और स्वी-रचामें सावधान रहना ६-१७ िख्योंकी समन्त्रक क्रियाका निषेध १८ **व्यक्तिचार**-प्रायश्चित्त, पत्यनुकूल स्त्रीको होना और पति-संसर्गसे स्त्रीको श्रेष्ठ होनेका दृष्टान्त १९-२४ सन्तानधर्मकथन, स्रीप्रशंसा, अध्य-

मिचार तथा व्यभिचारके 29-39

बीज तथा चेत्रका बलाबल कथन, 32-34 वीजप्राधान्य

बीजप्राधान्य तथा चेत्रके अप्राधान्यके दृष्टान्त. परस्त्रीमें बीजवपनका निषेध, बीजप्राधान्य आदिमें दृष्टान्त स्त्री-पुरुषकी एकता, विक्रवादिसे स्त्रीत्वसे मुक्त्यभाव, भाग-विभाजनादिका एकवार ही होना, चेत्रप्राधान्यके अन्य

24-64 द्रष्टान्त स्वी-धर्म कहनेकी प्रतिज्ञा भीजाईके साथ सम्भोगसे पतित

419-46 होना नियोग द्वारा सन्तानोत्पादनादिका

विवेचन तथा नियोग-निन्दा ५९-६४ ६५-६८ वर्णसङ्करकाळ

वाग्दत्त कन्याके पतिके मरेनेपर देवरको पति बनाना, उक्त कन्याके पुनद्गिका निषेध, स्याग करने योग्य कन्याका वर्णन ६९-७३

स्त्री-बूत्त करके परदेश जाना, पतिके परदेश जानेपर स्त्रीका कर्तव्य और परदेश गये पतिकी तथा द्वेषवती स्त्रीकी प्रतिचाका 20-86 समय

स्रीके जीवित रहते पतिको हितीय विवाह करना तथा पूर्व स्त्रीके साथ व्यवहार ८०-८३

मघपान करनेपर राजदण्ड वर्णानुसार स्त्रियोंका दाय-विभाः गादि, सजातीय स्त्रीके साथ धर्मकार्य तथा गुणी वरके लिए कन्यादान करना ८५-८८

ि 'नम्रिका' कन्याके दानका निषेध

निर्गुणी वरको कन्या-दानका निषेध स्वयंवरणका समयादि वर्णनम्९-९२ ऋतमती-कन्याके विवाहमें कन्या-पिताको द्रव्य लेनेका निषेध, कन्या-वरकी आयुका निरूपण, विवाहावश्यकता स्रीके साथ धर्मकार्य, कन्या-शुरुक देनेवाले पतिके मरनेपर देवरसे विवाह, कन्यामृख्य छेने तथा वाग्दानके बाद दूसरेको कन्या-दान करनेका निषेध ९६-१०० संचेपमें स्त्री-पुरुषके धर्म कर्तच्य 909-902 दाय-भाग कथन, दाय-विभाजनका समय, ज्येष्ठ भाईकी प्रधानता तथा प्रशंसा, भाइयोंका परस्पर व्यवहार तथा पुनः ज्येष्ट-प्रशंसा 303-309 ज्येष्ठ भाईके कर्तव्य च्युत होनेपर छोटे भाईके कर्तव्य, सम्पत्ति-विभाजनमें हेतु ११०-१११ विभाजन करते समय ज्येष्ठ भाईका उद्धार देने तथा सर्वविध सम्प-त्तिके विभाजन करनेका साङ्गो-पाङ्ग निर्णय ११२-१२६ पुत्रिकाकरण तथा उसमें पुरातन इतिहास, माताके धनका क-न्याको अधिकार, 'पुत्रिका'के पुत्रको धनाधिकार, पुत्रिका तथा औरस पुत्रका विभाग, पुत्रहीन पुत्रिकाके धनका अधि-कारी, पुत्रिका के भेद तथा पुत्र-पौत्रादिका धन-भाग आदि १२७-१३७

'पुत्र' शब्दका अर्थ, पौत्र तथा दी-दित्रकी समानता, दौहित्रद्वारा श्राद्ध करनेकी विधि १३८-१४० द्त्तक पुत्र, कामज तथा अशास्त्रीय विधिसे नियोगज पुत्र, चेत्रज पुत्रको पिताके धनका अधि-कारी होने या न होनेका वि-383-380 अनेक जातीया माताओंसे उत्पन्न पुत्रोंके पितृधनाधिकार होने था न होनेका वर्णन १४८-१५५ सजातीया अनेक माताओं में उत्पन्न पुत्रोंका भाग, शूद्रज शूद्रापुत्र-का समान भाग 998-940 दामाद तथा अदायादका बान्धवत्व. द्वादशविध पुत्रोंमें ६ दायाद बान्धव पुत्र तथा ६ बान्धव-पुत्र औरस पुत्रसे चेत्रजादि पुत्रोंकी हीनतातथा उनका विभाग १६१ १६२ चेत्रज पुत्रके बाद औरस पुत्र उत्पन्न होनेपर विभाग १६३-१६५ १२ प्रकारके 'औरस' पुत्रोंके लच्चण तथा नाम १६६-१७८ दासीपुत्रका भाग, चेत्रजादि पुत्रोंको पुत्रप्रतिनिधित्व, औरस पुत्र के रहनेपर दत्तक पुत्रका निषेध १७९-१८१ भाईके एक पुत्रसे सबका पुत्रवान तथा एक पत्नीके पुत्रसे सब पितयोंका पुत्रवती होना, पुत्रों के श्रेष्टत्व और हीनत्वके अनुसार भाग, चेत्रजादि पुत्रोंको पिता

प्वं पितामहके धनका भाग तथा सपिण्डादिको धनका भाग १८२-१८७ सर्वाभावमें बाह्मणको धनका भागी होना, बाह्मणेतर धनका राजाका अधिकारी होना, नियुक्तापुत्र तथा औरस एवं पौनभंत्र पुत्र

भाइयोंको समान अधिकारी होना आदि १८८-१९३ श्री-धनके ६ प्रकार १९४

का भाग, माताके धनका सब

सपुत्रा-अपुत्रा रैत्रीके धनके अधि-कारी, साधारण धनसे रूती— धन करनेका निषेध, रूत्री— भूषणोंकी अविभाज्यता, नपुंसक आदिको धनाधिकारका विवे-चन, नपुंसकके चेत्रज पुत्रको धनाधिकारी होना, अविभक्त धनके अधिकारी, विद्यादिप्राप्त धनका अविभाग १९५-२०६

समर्थ भाईके भाग न लेनेपर, अविभाज्य धन, विदेशादिमें गये भाईको भागका अधिकारी होना, वञ्चक ज्येष्ठ भाईका उद्धारंगभाव, विकर्मियोंके भागकी अप्राप्ति, पिताकी जीविताः वस्थामें उपार्जित धनका समान भाग, पितृ—धन—विभाजनके बाद पुत्रोत्पत्ति होनेपर, सन्तान-हीन पुत्रके धनका अधिकारी, ऋण तथा धनका समभाग और वस्नादिका अविभा-जन चुतकर्म तथा उसका निषेध, दण्हादि वर्णन २२०-२२८ जर्माना देनेमें असामध्य होनेपर २२९ स्त्री, बालकादिको दण्डं, राजाधि-कारीको कार्य न करनेपर। दण्ड, सकपट लेख (हैडनोट भादि) लिखवानेपर दण्ड २३०-२३२ धर्मपूर्वक किये गये कार्यादिका अपरिवर्तन तथा अधर्मप्रवंक किये गये कार्यादिका परि-वर्तन 855-558 चतुर्विध महापातकी, महापात-कियोंको दण्ड, उनके धन-ग्रहणका निषेध, ब्राह्मण पीडकको दण्ड, वध्योपेकामें २३५-२५१ दोष कण्टकोद्धार करना राजकर्तव्य. चोरको दण्डित करना, प्रत्यच तथा परोच चोरके छचण और उनको दण्ड अन्यथा दोष २५२-२६३ चोरोंका अन्वेषण, पकड्नेका उपाय, उनके आश्रयदाताओंको दण्ड २६४-२७१ अपराधी सीमारचक तथा धर्म-अष्ट धर्मजीवी बाह्मणको द्वाड १७२-२७३ चौरोपद्रवनिवारणमें असहाय होने-वालों तथा राजकोषके चोरों. सेंध मारनेवाली, जेबकरी, चोरसहायकों, तडागादिभेदकों तथा राजमार्गको गन्दा करने-

वालोंको दण्ड २७४-२८३

अज्ञ चिकित्सकों, संक्रम-प्रतिमादिः

भेदको, शुद्ध पदार्थोंके द्वित करनेवालीं तथा विषम व्यवहार करनेवालोंको दण्ड २८४-२८६ सहकपर जेल बनव ना प्रकारादि तोइनेवालीं, अभिचार-कर्म करनेवालों, दृषित बीज बेचनेवालीं, चोर सोनारीं तथा खेतीके साधनोंके चारों आदि को दण्ड सात प्रकृतियां एवं सप्ताङ्ग राज्य, सात प्रकृतियोंमें पूर्व-पूर्वकी श्रेष्ठता तथा समानतादि २९४-२९७ राजाको स्व-परशक्ति जानना, कार्या-रमभमें कर्तव्य, उद्योग-प्रशंसा, राज-युगकथन, इन्द्रादिके तेजके तुल्य राजाका आचरण तथा उनके प्रकारादि २९८-३१२ ब्राह्मणको ऋद्ध न करना, ब्राह्मण-प्रशंसा, मूर्ख ब्राह्मणकी भी पूज्यता, ब्राह्मणमें चुत्रियको हान्त होनेका दृष्टान्त. समर्थ चत्रियको भी ब्राह्मण-पीडनका निषेध, उनका परस्पर सहा-थकरव तथा पुत्रको राज्य देकर युद्धमें प्राणत्याग करना राजा कर्तव्य 313-378 वैश्य तथा शद्रके कर्म 🐪 ३२५-३३६ दशम ऋध्याय ब्राह्मणको अध्यापनाधिकार तथा सब वर्णीका स्वामित्व, द्विजवर्ण तथा सजातीयका कथन, पितृ-

त तुल्य पुत्रकी जाति होना, अनु-

छोमज तथा प्रतिछोमज सन्ता-

नोंका वर्णन, उत्पत्त्यनुसार वर्ण-सङ्घर सन्तानींके भेद और उनकी उच्च-नीचाव-कथन तथा वर्णसङ्करकी उत्पत्तिमें प्रतिलोमज-अनुलोमज सङ्कीण जातियोंका विशद कथन ३५-४० यज्ञोपवीत संस्कारके योग्य पुत्र, तप तथा वीर्यके प्रभावसे जाति-श्रेष्टता, क्रियालोपसे जातिही-बता तथा शूद्रस्व को प्राप्त पौण्डक आदि जातियोंके नामध्र-४४ दस्य जाति तथा 'अपसद' और 'अपध्वंसज' जातियां । ४५-४६ स्त, अम्बष्ट आदि वर्णसङ्कर जाति-योंके पृथक-पृथक कर्म तथा तिवास**स्था**न 80-40 चण्डाल तथा श्रपाकके कर्म तथा उनसे भाषणाहिका निषे-धादि 49-46 कर्मसे पुरुष ज्ञान, स्वजनक गुणका त्यागाभाव, वर्णसङ्कर-निन्दा और ब्रह्मादिके छिए वर्ण-प्राणत्याग सङ्गीका 40-62 कर्तव्य वर्ण चतुष्टयके सामान्य धर्म सप्तम जन्मसे उच्च जातिकी प्राप्ति . होना, दो वर्णसङ्करोंमें श्रेष्ठ-रवका निर्णय तथा उसमें दृष्टान्त तथा बीज प्राधान्यमें दृष्टान्त. कर्मानुसार समानता-असमा-नताका अभाव षट् कर्म करना बाह्यणका कर्तव्य, ब्राह्मणादिके स्व-स्वकर्म तथा

जीविकार्थ कर्मोंका तथा आप-दर्भका कथन 68-65 कृषि आदिका बलाबलत्व, ब्राह्मण तथा चत्रियके द्वारा नहीं बेचने योग्य वस्त तथा तिल लाचा आदि बेचनेकी निन्दा ८३-९३ परस्पर बदलने योग्य वस्त, श्रेष्ट-जातीयके वृत्तिका निषेध और दण्ड, परधर्म-सेवनकी निन्दा तथा वैश्य शुद्रके भागद्धर्म ९४-१०६ आपत्तिकालमें हीन जातिसे बाह्य-णको दान लेना तथा निषिद्धा-ध्यापनादि और उसमें 308-906 प्रतिप्रहिनन्दा तथा जपादिसे प्रति-प्रहरोषका नाश १०९-१११ शिल तथा उन्छवृत्तिसे जीविका करना, राजासे धनयाचना, भूमि-गौ आदिके प्रतिप्रहमें पूर्व-पूर्वकी अस्प दोषता, धर्म-युक्त सप्तविध धनागम जीवनके दश हेत तथा बाह्मण-चत्रियको सद लेनेका निषेध ११२-११७ राजाका आपद्रमं 996-970 शहका आपद्धर्म, शहको ब्राह्मण-सेवा करना श्रेष्ठ, श्रद्रवृत्ति नियत करना तथा सेवक शूदको उच्छिष्ट अन्नादि देना १२१-१२५ श्रद्धका अमन्त्रक धर्मकार्य तथा उसे धन-संग्रह करनेका निषेध और अध्यायका उपसंहार 996-939 एकादश अध्याय नवविध स्नातकोंको दान तथा

वेदीके भीतर भिचास देना, भिचामें मिले धनसे दसरे विवाहका निषेध, परिवार युक्त वेदज्ञ बाह्यणके लिए दान देना, सोमयागके अधिकारी, परि-वार-रच्ण न करके दानादिका निषेध, यज्ञ पूरा न होनेपर ब्राह्मणके लिए वैश्यसे धन दिलवाना, छः उपवासके बाद नीचसे भी दान छेना, बाह्यणके धन लेनेका निषेध तथा दुष्टीं से धन लेकर सज्जनके लिए देना 9-98 दैव तथा आसुर धनका छत्तण, यज्ञार्थ चोरी करनेवाले बाह्मण-को दण्डका निषेध, चुधार्त बाह्यणकी वृत्तिकरपना, यज्ञार्थ शूद्रसे भिचा छेनेका, यज्ञार्थ प्राप्त धनको बचानेका और देव-ब्राह्मणके धन छेनेका निषेध 35-05 सोमयागके लिए सामर्थ्य नहीं होने-पर वैश्वानर याग करना, यज्ञ करनेका निषेध, सोमयागके प्रतिनिधि २७-३० बाह्यणको स्वसामर्थ्यसे शत्रको जीतना तथा ब्राह्मणादिको वाक्शस्त्रादिसे शत्रु-पराजय 31-38 करना ब्राह्मणको दूषित वचन कहने तथा कन्या एवं मूर्खादिको अग्निहोत्र करनेका निषेध ३५-३७ यज्ञमें अश्वको दिल्ला देना.

अलप दिवाणाकी निन्दा, अग्नि-होत्र नहीं करनेपर प्रायश्चित्त, श्रद्रधनसे अग्निहोत्र करनेका प्रायश्चित्त योग्य मनुष्य, प्रायश्चित्तके विषयमें मतभेद तथा प्राय-श्चित्तीसे संसर्ग करनेका निषेध प्रायश्चित्त शब्दका अर्थ ] पापके कारण करूप होना तथा उन कुनली भादि कुरूप होनेमें कारण और उसके निवारणार्थ प्रायश्चित्त करना 86-43 पांच महापातक तथा उनके समान भन्य कर्म 48-46 उपपातक तथा जातिअंश वर्ण-सञ्चर, अपात्र, मिलन करनेवाले कर्भ उन पापींके प्रायश्चित्त कहनेका 199 उपक्रम ब्रह्महत्याके प्रायश्चित्त तथा हनके गर्भ तथा यजमान चत्रिय वैश्या-दिकी हत्याका प्रायश्चित्त [ 'आत्रेयी' का लच्या ] सवर्ण-भूमि आहिकी साचीमें असत्य बोलने, गुरुपर मिथ्या दोषा-रोपण करने आदि पर प्राय-श्चित्त तथा सकाम ब्रह्महत्या करनेपर निष्कृति (निस्तार) सुरापानके प्रायश्चित्त, मदिरापानमें दोषका कारण, सुरा-भेद तथा

उनके पीनेका निषेध, मद्यपान से ब्राह्मणस्वादिका नाश सवर्णस्तेय कथनोपक्रम, सवर्ण चुराने तथा. गुरुपरनी सम्भोग करनेका प्रायश्चित्त 30-900 गोहत्यादि उपपातकोंके 906-994 अवकीणीं इा प्रायश्चित्त तथा छच्ण, वायु आदिके उद्देश्यसे हवन करनेमें कारण: जातिअंशकर सङ्करीकरण, चत्रिय-वैश्य शुद्रके वधका प्रायश्चित्त ११७-१३० बिक्ली आदि जानवरों तथा चाषा-दि पिचयों, एवं विविध जीवों के मारनेका प्रायश्चित्त १३१-१४१ वृत्त लतादिके काटने, अन्नादिके जीवोंका वध करने, खेत आदि में ओषध्यादिको नष्ट करनेका प्रायश्चित 185-184 अमुख्यं सुरा तथा सुरपात्रका जल पीने, सुरा-स्पर्शादि करने, मधपके मुखका गन्ध सुंघते, मल-मूत्रादिके भन्तण करनेका प्रायश्चित्त पुनः संस्कारमें त्याज्य कर्म, अभच्य-भन्नण, शुक्तपान करने, सुकरा-दिके मल-मुत्रादि सुखे मांसादि व्याचादिके भच्नण करनेका प्रा-949-948 यश्चित्त ब्रह्मचारीको मासिक श्राद्धका अन्न मधुमांसादि खानेका प्राय-श्चित्त बिल्ली आदिका जुठा खाने, अभचय-

भक्ति पदार्थका वमन करनेका प्रायशिन 939-950 श्वन्यादि, मनुष्यादि, थोडे मृत्यकी वस्त, मिठाई-सवारी आदि. वृणकाष्टादि, मणि-मोती आदि. रूई-रेशम आदिको चुरानेका प्रायश्चित्त 389-986 अगम्यागमनके प्रायश्चित्त-कथनका उपक्रम 988 सोदर भगिनी, फुआ आदिकी पुत्री, अमानुषी, रजस्वला आहि पुरुष, चण्डाली आदिके साथ सम्भोग करनेका प्रायश्चित्त १७०-१७५ व्यभिचारिणीको रोकना तथा ः उसका प्रायश्चित्त 998-999 शहके साथ सम्भोग करनेवाली डिजातीय परिनयोंकी सन्तानी-रपादन नहीं करनेपर प्रायश्चित से ग्रहि 906 पतितोंका प्रायश्चित्त कहनेका **स्पक्रम** 300 पतितके संसर्ग पतित होना तथा उसका प्रायश्चित्त १८०-१८१ महापातकियोंके जीवित रहते ही उदककिया करना १८२-१८४ ब्वेष्ट महापातकीका उद्धार भाग छोटे भाईको देना, प्रायश्चित्त किये हुए छोगोंसे संसर्ग, पतित स्त्रियोंके लिए अन्नादि देना, प्रायश्चित्त नहीं करनेवालीं तथा बालघातक आदिसे संसर्ग त्याग करना १८५-१९० बात्यादिका प्रायश्चित्त, निन्दितसे

उपार्जित धनका स्याग, असत्प्रतिप्रह, बात्य याजनादि, शरणागतका स्यागादि करनेका तथा कत्ता आदिके काटनेपर प्रायश्चित्त १९१-१९८ [ कुत्तेके सुंघे आदि पदार्थीकी श्राद्धिविधि । 90 अपाङ्क्यादिकी शुद्धि 900 जलरहित होकर या जलमें मल-मुत्रादि करने, वेदोक्त कर्म छोडने, ब्राह्मणको धिक्कारने आदिका प्रायश्चित्त २००-२०८ जिनका प्रायश्चित्त नहीं कहा गया है. उन दोषोंका प्रायश्चित्त और पापनाशक उपार्थोको कहनेका उपक्रम 209-290 प्राजापत्य (कृष्छ् ), कृष्युसान्त-यन, अतिकृच्छ, तप्तकृच्छ, चा-न्द्रायण, यवमध्य चान्द्रायण, यति-चान्द्रायण, शिश्चचान्द्रा-यण वर्तोंकी विधि तथा चान्द्रा-यणका महत्त्व और उपर्युक्त वर्तीमें सामान्यतः कर्तव्य २२१-२२५ विद्वत्समुदायके प्रति पाप कहने आदिसे तथा पापानुतापसे पापनिवृत्ति 224-230 शुभ कर्मोपदेश,पापकर्म निन्दा २३१-२३२ प्रायश्चित्तकी अवधि, तपकी प्रशंसा, वर्णक्रमानुसार तप तथा तपकी पुनः प्रशंसा १३३-२४४ [तपका छच्ण] 92 वेदाभ्यासादिसे महापातकादिका नाश

ग्रप्त पाप, मद्यपान, सवर्णस्तेय, गुरु-पतनी सम्भोग, स्थूल सूच्म पाप, अग्राह्य दान ग्रहण, अनेक विध पाप, जलमें मल-मूत्रादि त्याग और महापातकादिका प्राय-286-546 अध्मर्षण मन्त्रकी प्रशंसा, ऋग्वेदा-दिके अभ्याससे सर्वपाप मुक्ति और 'त्रिवृत्'का लच्चण २६०-२६५ बिद्याणके मोचसाधक धर्मानुष्टान तथा वेदकी 'त्रिवृत्' संज्ञा ] १३-१४ द्वादश अध्याय महर्षियोंका भूगकीसे प्रश्न और उनका उत्तर देना मानसिक आदि कर्मोंका उत्तमादि फल तथा मनका कर्म प्रवर्त-दश लच्चणवाले कर्मोंसे ऋमशः त्रि-विध चतुर्विध तथा त्रिविध मानसिक भादि कर्म ५-७ मानसिकादि कर्मोंका फलभोक्ता मन, शारीरिकादि कर्मोंके फल ८-९ श्चिमादि कर्मसे देवत्वादि प्राप्ति. अरचितवाग्दण्डादिसे विज्ञाना-दि नाश, वाग्दण्डादिके स्वरूप तथा उनका धारण करना । २-४ ्त्रिदण्डी, चेत्रज्ञ तथा जीवात्माका परिचय और पञ्चमहाभूतसे मिले मानस और चेत्रजका परमात्मामें न्यास रहना १०-१४ [परमात्माका स्वरूप] जीवोंकी असङ्ख्यता, महाभूतोंसे शरीरका उत्पन्न तथा उसमें

लीन होना, धर्माधर्मके अनुसार क्रमशः सख-दुःखको भोगकर मानव-जन्मलाभ धर्ममें मन लगाना, त्रिविधगुण अधिक गुणके अनुसार देह होना तथा गुणत्रयके विवध रूपसे लच्चण गुणत्रयसे त्रिविध कर्मादिवश अप्रधान नव गतियोंकी प्राप्ति ४०-५२ पाप-विशेषसे गति-विशेषकी प्राप्ति. बहाहत्या, मध्यपान, चोर, गुरु-परनीसम्भोग, हिंसा, पतित-संसर्ग, रल, धान्य, मांस, रेशमी वस्तादि, कस्तूरी आदि, अग्नि आदि और मृग आदि चुराने-वालोंको प्राप्त होनेवाली गतिः योंके नाम 43-60 बळपूर्वक साधारण वस्त छेने पर भी निर्यक्योनि मिलना, उक्त वस्तुओं को चुरानीवाली स्त्रियों-की खीरूपमें उक्त योनियोंको पाना नित्य कर्मस्यागसे शत्रुका दास होना और स्वकर्मश्रष्ट ब्रह्मणादि उल्कामुख प्रेत आदि होना ७०-७२ अधिक विषयसेवनसे विवध नरकीं-की प्राप्ति होना ७३-४० भावानुसार फल भोगना, मोचसा-धक षट् कर्म, ब्रह्मज्ञानकी मुख्यता वैदिक कर्मकी श्रेष्ठता, द्विविध वैदिक कर्म और उनके छन्नण एवं 6-90

समदर्शीको ब्रह्मस्वर्गाप्ति, वेदाभ्या-सादिमें प्रयस्तवान् होना, वेदा-भ्यास-प्रशंसा, वेद-बाह्म स्मृत्या-दिकी निन्दा तथा वेद्दप्रशंसा ९१-९९ वेद्ज्ञाताको सेनापित आदि होना, वेद्ज्ञाताको प्रशंसा, वेद ब्यव-सायीकी श्रेष्ठता १००-१०३ तप तथा विद्यासे मुक्ति होना, प्रस्य चादि प्रमाणका ज्ञान, धर्मज्ञका छत्तण तथा अकथित धर्मस्थळ में कर्तव्य १०४-१०८ तीन ब्राह्मणकी सभा होना १०९-११३
मूर्ख-परिवद्को धर्मनिर्णयका निषेध,
आत्मज्ञानको पृथक् करके उपदेश तथा आत्म-प्रशंसा ११४-११९
वायु आकाशादिका लय होना,
आत्माका स्वरूप, परमात्म-दर्श,
नकी अवस्य कर्तव्यता १२०-१२९
[ इस शास्त्रके अध्ययनका फल ] १०
इस शास्त्रके पहनेसे आचारवान्
इष्टगति पाना १२६
[ इस मानव शास्त्रके पहनेका पुनः
मोच प्राप्तिवर्णन ] ११-१२

इति मनुस्मृतिस्थविषयानुक्रमणिका समाप्ता ।

मन्कधर्मशास्त्रस्य विषयाणामनुक्रमः । हरगोविन्द्मिश्रेण कृतो विद्वन्मुदे भवेत् ॥ १ ॥ धन्वन्तरिजयन्त्यां हि दिग्विशतिमिते समे । पीयूषघटदेशीया दिश्यात्पूर्तिरियं मुद्म् ॥ २ ॥

सर्वविध पुस्तक प्राप्तिस्थानम्— चौखम्बा—संस्कृत—सीरिज, आफिस

गोपाल मन्दिर, पो० बा० नं० ८, बनारस ।

## मनुस्पृतिः

## 'माणिप्रभा' भाषाटीकासहिता।

## मथमोऽध्यायः ।

[ स्त्रयंभुवे नमस्कृत्य ब्रह्मणेऽमिततेजसे मनुप्रणीतान्त्रिविधान् धर्मान्यदयामि शाखतान् ॥ १ ॥ ]

शारदां सारदां ग्रुश्नां शङ्करं लोकशङ्करम् ।

नत्वा मनुक्तधर्माणां व्याख्यां कुर्वे 'मणिप्रभाम्' ॥ १ ॥

( त्रपरिमित तेजस्वी स्वयम्भू ब्रह्माको नमस्कार कर ( मैं भृगु मुनि ) मनुके
कहे हुए विविध नित्य धर्मोंको कहुंगा ॥ १ ॥ )

(विमर्श — यह 'मनुस्मृति' भगवान् मनुसे सुनकर भृगु मुनिने बनायी है (श्लो० ५९-६०) तथा उन्होंने ही इस रूपमें प्रश्नकर्ता महर्षियोंको इसे सुनाया है, इस कारण भगवान् मनुके अर्थप्रवचनकर्ता होनेपर भी प्रन्थके रचयिता नहीं होनेसे अनेक स्थलोंपर (श्लो० ११८, .....) 'भगवान् मनुने कहा है' आदि वचन असः इत नहीं होते तथा ''जैसे मनुक्त वचन भृगु कहते हैं (यथा मनुनोक्तं भृगुः)' यह याज्ञवल्वयस्मृतिके 'मिताचरा' टीकाकार विज्ञानेश्वर भट्टाचार्यका कथन भी सङ्गत होता है। ''ब्रह्माके पुत्र बुद्धिमान् मनुने इस शास्त्रको रचा (स्वायम्भुवो मनुर्धीमानिदं शास्त्रमकल्पयत्–श्लो० १०२)' इस वच्यमाण वचनको भी, याज्ञवल्क्य महिषके शिष्यके द्वारा रचित स्मृति को 'याज्ञवल्क्यस्मृति' नामसे सर्वप्रसिद्ध होनेसे पूर्वापर विरुद्ध नहीं मानना चाहिये।)

मनुमेकाश्रमासीनमभिगम्य महर्षयः।

प्रतिपूज्य यथान्यायमिदं वचनमङ्गुवन् ।। १ ।। महर्षि लोग एकाप्रचित्त तथा सुखपूर्वक बैठे हुए भगवान् मनुके पास जाकर यथोचित ( प्रश्नकर्ताके योग्य श्रद्धा-भक्ति त्र्यादिके साथ ) प्रतिपूजन कर यह वजन बोले—॥ १ ॥

विमर्श-'एकाप्रचित्त तथा सुखासीन' विशेषण होनेसे मनु भगवान्का अना-कुछ होकर उत्तर देने का निश्चय होता है। महर्षियोंके पहुँचनेपर मनुने उन अतिथि-योंका आतिथ्य सत्कार किया, तदनन्तर वे महर्षि स्वयं प्रश्नकर्ता होनेसे उनका श्रद्धा एवं भक्तिके साथ यथावत् प्रतिपूजन किया। इस स्पृतिका विषय-धर्म, सम्बन्ध-उसके साथ मानव शास्त्रका प्रतिपाद्यप्रतिपाद्कभाव रूप और प्रयोजन-स्वर्ग-आदि (अर्थार्जन काम आदि) है।

भगवन्सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वशः । स्रन्तरप्रभवाणां च धर्मान्नो वक्तुमर्हसि ॥ २ ॥

हे भगवन्! सब वर्णों (ब्राइण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद् ) श्रौर श्रम्बष्टादि श्रनुलोमज, 'सूत' श्रादि प्रतिलोमज तथा भूर्जकण्डक श्रादि सङ्कोर्ण (१०१८—४०) जातियोंके यथोचित धर्में को कमशः कहनेके लिये श्राप योग्य हैं (श्रातः उन्हें किहिं)।। २॥

[ जरायुजाण्डजानां च तथा संस्वेदजोद्भिदाम् । भूतप्रामस्य सर्वस्य प्रभवं प्रलयं तथा ॥ २ ॥ स्राचारांश्चीत्र सर्वेषां कार्योकार्यविनिर्णयम् । यथाकामं यथायोगं वक्तुमर्हस्यरोषतः ॥ ३ ॥ ]

[गर्भज (पिण्डज—मनुष्य पग्न ग्रादि), ग्रण्डज (सर्प, मछली, पश्ची श्रादि), स्वेदज (खटमल, ज्रं ग्रादि), उद्भिष्ज (बृक्ष, लता श्रादि) समस्त जीवसमूहके जन्म तथा मृत्युको श्रौर (पूर्वोक्त) स्रवेंके कर्तन्य एवं श्रकर्तन्यके निश्चय तथा श्रावारों को यथायोग्य इच्छानुसार कहनेके लिये श्राप योग्य हैं; त्रातः कहिये।।र-३॥]

त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयम्भुवः । अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतत्त्वार्थवित्प्रभो ।। ३ ॥

क्योंकि है प्रभो । एक आप ही इस सम्पूर्ण अपौरुषेय, अचिन्त्य तथा अप्रमेय वेदके अगिनष्टोमादि यज्ञकार्य और ब्रह्मके जाननेवाले हैं ॥ ३॥ मनुका महर्षियोंको उत्तर देना— स तै: पृष्ठस्तथा सम्यगमितौजा महात्मभि: ।

प्रत्युवाचाच्यं, तान्सर्वान्महर्षीञ्छ यतामिति ॥ ४ ॥
महर्षियांसे इस प्रकार पूछे गये द्यपरिमित ज्ञान—शक्तिवाले मनु उन सब
महर्षियांका सत्कार कर बोले—सुनिये॥ ४॥

संसारोत्पत्ति-वर्णन-

त्रासीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलच्रगम्।

अप्रतक्यमिविज्ञेयं प्रसुप्तमित्र सर्वतः ॥ ४॥

यह संसार (प्रलयकालमें ) तम (प्रकृति ) में लीन, त्राहोय (नहीं जान सकने योग्य ), चिह्नरहित, प्रमाणादि तकोंसे हीन (त्रात एव ) त्राविहेय तथा सर्वत्र सोये हुए के समान था ॥ ४ ॥

ततः स्वयम्भूभँगवानन्यको न्यञ्जयन्निद्म् । । महाभूतादि वृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥

तब स्वयम्भू (स्वेच्छासे शरीरधारण करनेवाले), अत्यक्त—इन्द्रियोंके अगो-चर (नेत्र आदि इन्द्रियोंसे नहीं किन्तु योगसे प्रत्यक्ष होने योग्य), अपरिमित सामर्थ्यवाले और अन्धकार दूर करनेवाले (प्रकृति-प्रेरक) भगवान् आकाशादि

महाभूतोंको व्यक्त करते हुए प्रकट हुए ॥ ६ ॥

विमशं — यहां यह शक्का होती है कि महिष्यों धर्मविषयक प्रश्न करनेपर मगवान् मनुने अप्रासिक्षक सृष्टिकी उत्पत्तिका वर्णन क्यों किया ? इस विषयमें भिधातिथिं तथा 'गोविन्दराज' का मत है कि "इस सम्पूर्णके वर्णनसे 'यह शास्त्र विशिष्ट प्रयोजनवाला है' यह सिद्ध होता है तथा ब्रह्मासे लेकर स्थावर तक संसारकी गतियां जो धर्म तथा अधर्मके कारण हैं, उनका यहां प्रतिपाद्न किया गया है ( ४१४१ )। जीवकी धर्माधर्मके कारण इन गतियोंको देखकर धर्ममें मन लगाना चाहिये ( १११२३ ) यह कहनेवाले हैं, अत एव अनन्तैश्वर्यका कारण धर्म और उससे प्रतिकृत अधर्म है, उसके ज्ञानके लिए महाप्रयोजनवाले इस मानवशास्त्रका अध्ययन करना चाहिये, यह इस अध्यायका अभिप्राय है।" मेधा तिथि तथा गोविन्दराजके इस सिद्धान्तसे मुक्तावलीकार सहमत नहीं हैं,क्योंकि उनके मतमें धर्मका स्वरूप पूछनेपर धर्मका फल कहना असङ्गत ही है, "" इनके मतमें महिषयों के धर्मविषयक प्रश्न करनेपर संसारका कारण होनेसे ब्रह्मका प्रतिपादन

करना भी आत्मज्ञानके धर्मस्वरूप होनेसे असङ्गत नहीं हैं; क्योंकि मनु भगवान्ने धर्य आदि को धर्मका छत्तण वहा है (६।२२), उक्त छत्तणमें 'विद्या' शब्दसे आत्मज्ञानका समावेश हो जाता है, महाभारतमें ज्यास भगवान्ने भी आत्मज्ञानको धर्म स्वीकार किया है। तथा याज्ञवल्क्यस्मृतिमें तो उसे 'परम धर्म' कहा है (या० स्मृ० १।८) यह सिद्धान्त ज्यास तथा श्रुति में भी अभीष्ट है, विशेष जिज्ञासुओंको 'म० मु०' देखनी चाहिये।

योऽसावतीन्द्रियमाद्यः सूत्त्मोऽन्यक्तः सनातनः । सर्वभूतमयोऽचिन्त्यः स एव स्वयमुद्वभौ ॥ ७ ॥

जो भगवान् (परमातमा ) त्रातीन्द्रिय (नेत्र त्रादि इन्द्रियोसे श्राया तथा योगसे प्राह्म ), सूच्मस्वरूप, श्रव्यक्त, नित्य श्रीर सब प्राणियोंके श्रात्मा (त्रात एव) श्रविन्त्य हैं; वे ही परमात्मा स्वयं प्रकट हुए ॥ ७॥

सर्वप्रथम जलकी उत्पत्ति— सोऽभिध्याय शरीरात्स्वात्सिसृश्चर्विविधाः प्रजाः । त्र्यप एव ससर्जाऽऽदौ तासु बीजमवासृजत् ॥ म ॥

उस परमात्माने अनेक प्रकारकी प्रजाओंकी सृष्टि करनेकी इच्छासे ध्यानकर सबसे पहले जल की ही सृष्टि की और उसमें शक्तिरूपी बीजको छोड़ा ॥ ८ ॥

ब्रह्माकी उत्पत्ति—

तद्ग्डमभवद्धेमं सहस्रांशुसमप्रभम् । तस्मिञ्जन्ने स्वयं ब्रह्मा सर्वलोकपितामहः ॥ ६ ॥

वह बीज सहस्रों सूर्योंके समान प्रकाशवाला, सुवर्ण (सोने) के समान शुद्ध अण्डा हो गया; उसमें सम्पूर्ण लोकोंकी स्रष्टि करनेवाले ब्रह्म उत्पन्न हुए ॥ ९ ॥

> 'नारायण' शब्दकी निरुक्ति— आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसूनवः । ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायणः स्मृतः ।। १० ॥

जलको 'नारा' कहते हैं, क्योंकि वह नर ( रूप परमात्मा ) की सन्तान है। वह 'नारा' ( जल ) परमात्माका प्रथम त्राश्रय ( निवास स्थान ) है, इस कारणसे परमात्मा 'नारायण' कहे जाते हैं ॥ ९०॥

[ नारायणपरोव्यक्ताद्रण्डमन्यक्तसंभवम् । अण्डस्थान्तस्विमे लोकाः सप्तद्वीपात्र मेदिनी ॥ ४ ॥ ]

[ श्रतिशय श्रन्धकार युक्त श्रीर श्रव्यक्त संसाररूपी व्यक्त वह श्रण्डा नारायणसे उत्पन्न हुत्रा, उस श्रण्डेके भीतर ये लोक श्रीर सात द्वीपोंवाली पृथ्वी थी ॥ ४ ॥ ]

ब्रह्मस्वरूपकथन-

यत्तत्कारणमन्यक्तं नित्यं सदसदात्मकम् । तद्विसृष्टः स पुरुषो लोके ब्रह्मेति कीर्त्यते ॥ ११॥

वह जो अत्यन्त प्रसिद्ध सबका कारण है, नित्य है, सत् तथा असत् स्वरूप है; उससे उत्पन्न पुरुष 'ब्रह्मा' कहे जाते हैं ॥ ११ ॥

> श्रण्डेको दो खण्ड करना— तस्मिन्नग्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् । स्वयमेवाऽऽत्मनो ध्यानात्तद्ग्डमकरोद्द्विधा ॥ १२ ॥

वह ब्रह्मा उस अपडेमें एक वर्ष (ब्रह्माके वर्षके प्रमाणसे = ३६० ब्रह्माद्वन = एकतीस खर्ष दस अर्ब चालिस करोड़ मानुष वर्ष; देखें श्लो० ६४-७२) तक निवास कर अपने ध्यानके द्वारा उस अपडेको दो दुकड़े कर दिये ॥ १२ ॥

त्राभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं भूमिं च निर्ममे । मध्ये व्योम दिशस्त्राष्टावपां स्थानं च शाश्वतम् ॥ १३ ॥

( श्रौर उन्होंने ) उस अण्डेके उन दो टुकड़ों से स्वर्ग तथा पृथ्वी की सृष्टि को श्रौर बीचमें श्राकाश, श्राठ दिशाश्रों तथा जलका श्राश्रय श्रथीत् समुद्रकी सृष्टि को ॥ १३॥

[ वैकारिकं तेजसं च तथा भूतादिमेव च ।
एकमेव त्रिधाभूतं महानित्येव संस्थितम् ।। ४ ।।
इन्द्रियाणां समस्तानां प्रभवं प्रलयं तथा । ]
[ वैकारिक, तेजस तथा भूत ( जीव म्रादि साधन ) म्रादिकी सृष्टि की । तीन

खण्डमें विभक्त एक ही अण्डा 'महान्' कहलाया और सम्पूर्ण इन्द्रियों की उत्पक्ति तथा नाश की उस ब्रह्माने सृष्टि की ॥ ५ ॥ ]

> मन तथा उससे पूर्व श्रहङ्कारकी सृष्टि— उद्भवर्हाऽऽत्मनश्चेव मनः सदसदात्मकम् । मनसश्चाप्यहङ्कारमभिमन्तारमीश्वरम् ॥ १४॥

ब्रह्माने परमात्मासे सत्-श्रसत् श्रात्मावाले 'मन' की सृष्टि की तथा मनसे पहले 'श्रहम्' (मैं) इस श्रभिमानसे युक्त एवं श्रपने कार्य को करनेमें समर्थ श्रहइरिकी सृष्टि की ॥ १४॥

'महत्' त्रादि तत्वोंकी सृष्टि महान्तमेव चाऽऽत्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च । विषयाणां प्रहीतृणि शनैः पञ्जेन्द्रियाणि च ।। १४ ।।

श्रहङ्कारसे पहले श्रात्मोपकारक 'महत्' तत्व ( बुद्धि ) की तथा सम्पूर्ण त्रिगुण ( सत्व, रजस् श्रीर तमस् से युक्त ) विषयों की श्रीर रूप−रस श्रादि विष∙ योंको श्रहण करनेवाली नेत्रादि पांच ज्ञानेन्द्रियों तथा गुदा श्रादि पांच कर्मेन्द्रियों ( २।९०−६१ ) की तथा पांच शब्दतन्मात्रादियों की सृष्टि की ॥ ९५ ॥

[ ऋविशेषान् विशेषांश्च विषयांश्च पृथिग्विधान् ।। ६ ।। ] [ सृष्टिके सामान्य तथा विशेष विषयों की पृथक् २ सृष्टि भी उसी 'ऋहङ्कार' से की ॥ ६ ॥ ]

तेषां त्यवयवान्सूत्तमान् षरणामप्यमितौजसाम् । सन्निवेश्याऽऽत्ममात्रासु सर्वभूतानि निर्ममे ॥ १६ ॥

श्रनन्त शक्तिवाले उन ६ (श्रहङ्कार, रूप, रस, गन्ध, स्पर्श श्रीर शब्द ) के सूच्म श्रवयवींको उन्हींके श्रपने २ विकारोंमें मिलाकर सब प्राणियों की सृष्टि की ॥ १६ ॥

यन्मूर्त्यवयवाः सूच्मास्तस्येमान्याश्रयन्ति षट् । तस्माच्छरीरमित्याहुस्तस्य मूर्तिं मनीषिणः ।। १७ ॥ प्रकृति युक्त उस ब्रह्म की मूर्तिके शब्दादि पांच तन्मात्राएं तथा श्रहहार-ये छः सूच्म श्रवयव हैं तथा कर्मभावसे उसका श्राश्रय करते हैं, इसी कारणसे लोग ब्रह्मकी मूर्तिको 'शरीर' कहते हैं। (यही बात साङ्ख्य मतसे भी पुष्ट होती है ।। १७॥

तदाविशन्ति भूतानि महान्ति सह कर्मभि:। मनश्चावयवैः सूच्मैः सर्वभूतकुद्व्ययम् ॥ १८ ॥

विनाशरहित एवं सब भूतोंके कर्ता उस ब्रह्मसे अपने अपने कर्मींसे युक्त पश्च-महाभूत त्राकाश त्रादि त्रौर सूच्म श्रवयनों के साथ मनकी सृष्टि हुई ॥ १८ ॥

विमर्श-पञ्चमहाभूतों मेंसे आकाशका कर्म अवकाश देना, वायुका कर्म विनाश ( वस्तुको इधरसे उधर स्थानान्तरित ) करना, तेजका कर्म पाचन, जलका कर्म एकत्रीकरण और पृथ्वीका कर्म धारण करना है।

> विनश्वर संसारकी उत्पत्ति तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणां महौजसाम्। सू इमाभ्यो मूर्तिमात्राभ्यः सम्भवत्यव्ययाद्व्ययम् ॥ १६ ॥

फिर विनाशरहित उस ब्रह्मसे महाशक्तियुक्त सात पुरुषों (महत्तत्व, श्रहङ्कार तथा राब्द त्रादि पञ्च तन्मात्रात्रों ) की सूच्म मूर्तिके त्रंशोंसे विनाशशील यह संसार उत्पन्न हुत्रा ॥ १९ ॥

श्राद्याद्यस्य गुणं त्वेषामवाप्नोति परः परः।

यो यो यावतिथश्चेषां स स तावद्गुण: स्मृत: ॥ २० ॥

उन पञ्चमहाभूतोंके गुणोंको आगे आगेवाले तत्व प्राप्त करते हैं, जो तत्व जितनी संख्याका पूरक है, उसके उतने गुण होते हैं ॥ २० ॥

विमर्श—'आकाश, वायु, तेज, जल और पृथ्वी' इन पांच महाभूतोंमें क्रमशः 'शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध'—इन पांच गुणोंमेंसे एक-एक अधिक बढ़ते जाते हैं, इस प्रकार-आकाशका शब्द, वायुके 'शब्द और स्पर्श' तेजके 'शब्द, स्पर्श और रूप' जलके 'शब्द' स्पर्श, रूप और रस' तथा पृथ्वीके 'शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध' गुण होते हैं। इस क्रमानुसार प्रथम 'आकाश'

१. तदाह साङ्ख्यकारिकायाम्— "प्रकृतेर्महांस्ततोऽहङ्कारस्तस्माद्गुणश्च घोडशकः। तस्माद्पि घोडशकात्पञ्चभ्यः पञ्च भूतानि ॥" इति । (कारिका २२) तत्त्वका एक, द्वितीय 'वायु' तत्त्वके दो, तृतीय 'तेज' तत्त्वके तीन, चतुर्थ 'जल' तत्त्व के चार और पञ्चम 'पृथ्वी' तत्त्वके पांच गुण होते हैं ।

> प्रत्येक जातिके नाम-कर्मकी पृथक्-पृथक् सृष्टि— सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथकपृथक् । वेदशब्देभ्य एवाऽऽदौ पृथकसंस्थाश्च निर्मसे ॥ २१ ॥

हिरण्यगर्भ उसी ब्रह्माने सर्वों के नाम ( यथा—'गो' जातिका 'गौ' और 'श्रश्व' जातिका 'श्रक्ष', ''''') श्रीर कर्म ( यथा—'ब्राह्मण' का वेदाध्ययनादि, क्षित्रयोंका वेदाध्ययन तथा रक्षणादि, देखें श्लो॰ ८८-९९) तथा लौकिक व्यवस्था ( यथा—कुम्हारका घटादि बनाना, बुनकरका कपड़ा बुनना, नापितका क्षीर करना श्रादि ) को पहले वेद-शब्दोंसे ही जानकर प्रथक् प्रथक् बनाये ॥ २१॥

देवगणादिकी सृष्टि—

कर्मात्मनां च देवानां सोऽसृजत्प्राणिनां प्रभुः । साध्यानां च गणं सूदमं यज्ञं चैव सनातनम् ॥ २२ ॥

उस ब्रह्माने देव (इन्द्रादि), कर्मस्वभाव प्राणी, श्रप्राणी पत्थर श्रादि, साध्यगण श्रीर सनातन यज्ञ (श्रिगिनष्टोमादि) की सृष्टि की ॥ २२ ॥

वेदत्रयकी सृष्टि-

त्रियायुरविभ्यस्तु त्रयं ब्रह्मा सनातनम् । दुदोह् यज्ञसिद्धचर्थमृग्यजुःसामलज्ञणम् ॥ २३ ॥

उस ब्रह्माने यहाँकी सिद्धिके लिये श्रिम वायु श्रीर सूर्यसे नित्य ऋग्वेद, यजुर्वेद श्रीर सामवेदको कमशः प्रकट किया । ॥ २३ ॥

विमर्श—मनु भगवान्को वेदोंका अपीरुषेयत्व ही अभिमत है, पूर्व कल्पमें जो वेदथे, उन्हें ही परमात्मस्वरूप ब्रह्माने स्मृति गोचरकर अग्नि,वायु तथा सूर्यसे आकृ-ष्टकर प्रकट किया।

समयादिकी सृष्टि— कालं कालविभक्तीश्च नत्त्रत्राणि प्रहांस्तथा । सरित: सागराञ्झेलान्समानि विषमाणि च ॥ २४॥

१. तथा च श्रुतिः--"अग्नेऋंग्वेदो वायोर्यजुर्वेद आदित्यात्सामवेद" इति ।

फिर उस ब्रह्माने समय ( निमेष, काष्टा, कला, दिन, रात, पक्ष, मास, वर्षे आदि ), उनके विभाग, नक्षत्र ( अश्विनी, भरणी आदि २४ या २८ ), प्रह ( सूर्य-चन्द्रादि नव ), नदी ( यमुना, गङ्गा, गोदावरी आदि ), समुद्र ( क्षीरसमुद्र, दिधसमुद्र आदि सात ), पर्वत, सम ( समतल = बराबर ), विषम (ऊँचा-नीचा) ॥

तपो वाचं रितं चैव कामं च क्रोधमेव च।

सृष्टिं ससर्ज चैवेमां सृष्ट्रमिच्छन्निमाः प्रजाः ॥ २४ ॥

तप ( प्राजापत्य ग्रादि ), वाणी, रति, इच्छा त्रौर कोधकी सृष्टि की तथा इन प्रजार्मोकी सृष्टि करनेकी इच्छा करते हुए ब्रह्माने—॥ २४ ॥

कर्मणां च विवेकार्थं धर्माधर्मी व्यवेचयत्।

द्वन्द्वेरयोजयचेमाः सुखदुःखादिभिः प्रजाः ॥ २६ ॥

कर्मोंकी विवेचनाके लिये धर्म ( अवश्य कर्तन्य यहादि ) और अधर्म (अवश्य त्याज्य प्राणि हिंसादि ) को पृथक् पृथक् बतलाया तथा इन प्रजाओंको सुख एवं दुःख आदि ( राग द्वेष, शीत-उष्ण, भूख-प्यास आदि ) द्वन्द्वोंसे संयुक्त किया अर्थात् धर्मसे सुख तथा अधर्मसे दुःख होता है यह प्रजाओंके लिये निश्चय किया ॥ २६॥

स्थूल तथा स्चादिकी सृष्टि = अण्डा वाराश्वास्यो दशाधीनां तु याः स्मृताः । ताभिः साधीमदं सर्वं सम्भवत्यनुपूर्वशः ॥ २७॥

पञ्चमहाभूतों ( श्राकाश श्रादि ) की विनाशशील जो पञ्चतन्मात्रायें ( शब्द श्रादि ) कही गयीं हैं, उन्हींके साथ पहले कहे गये तथा श्रागे कहे जानेवाले ये सब क्रमशः उत्पन्न होते हैं ॥ २७ ॥

विमर्श-'अनुपूर्वशः' शब्दसे सूचमसे स्थूल, स्थूलसे स्थूलतर और स्थूल तरसे स्थूलतम आदि कम इष्ट है, इस कथनसे—'सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्माकी मानसिक सृष्टि कभी तत्त्वनिरपेच भी हो सकती है' यह शङ्का भी उसके द्वारा ही इस सृष्टिकी उत्पत्ति कहनेसे दूर कर दी गयी है।

कर्मानुसारिणी सृष्टि— यं तु कर्मणि यस्मिन् स न्ययुङ्क्त प्रथमं प्रभुः । स तदेव स्वयं भेजे सृज्यमानः पुनः पुनः ॥ २८ ॥

उस ब्रह्माने जिस ( व्याघ्र ख्रादि जातिविशेष ) को जिस कर्म ( मारण ब्रादि ) में पहले लगाया था, बार-बार सुज्यमान ( उत्पन्न होता हुआ ) वह ( जातिविशेष, अपने-अपने कर्मवश ) उसी कर्मको करने लगा ॥ २८॥

हिंसाहिंसे मृदुक्रूरे धर्माधर्मावृतानृते ।

यद्यस्य सोऽद्धात्सर्गे तत्तस्य स्वयमाविशत् ॥ २६ ॥

हिंसा (मारना—सिंह-व्याघ्रादिका), ऋहिंसा (मृग ऋहिंका), मृदु, (दया, सरलता ऋहि—ब्राह्मणका), कूर ऋथीत् कठोर (युद्ध-दण्ड ऋहि—क्षित्रियका), धर्म (गुरुशुश्रूषा ऋहि—ब्रह्मचारीका), ऋधर्म (मांस भक्षण एवं मैथुन ऋहि—उसी ब्रह्मचारीका), सत्य (प्रायः देवोंका), और ऋसत्य (प्रायः मानवोंका) को सृष्टिके प्रारम्भमें जिस जिसके लिये बनाया; वह वह बार-बार उसी उसीको ऋहष्टवश स्वयं ही प्राप्त होने लगा।। २६॥

स्वयं स्व स्व-कर्मप्राप्तिमें दृष्टान्त-

यथर्तुतिङ्गान्यृतवः स्वयमेवर्तुपर्यये ।

स्वानि स्वान्यभिपद्यन्ते तथा कर्माणि देहिन: ॥ ३०॥

जिस प्रकार ऋतु ( वसन्त आदि ) ऋतु-परिवर्तन होनेपर स्वयं ही अपने-अपने चिह्नों ( पिक-कूजन, आम्र-महारी आदि ) को प्राप्त करती हैं, उसी प्रकार देहधारी ( जीव ) अपने-अपने कर्मों ( हिंसा, अहिंसा आदि पूर्वश्लोकोक्त ) को स्वयं ही प्राप्त करते हैं ॥ ३०॥

ब्राह्मणादिवर्णीकी सृष्टि— लोकानां तु विवृद्धचर्थं मुखबाहूरुपादतः । ब्राह्मणं चत्रियं वैश्यं शूद्धं च निरवर्तयत् ॥ ३१॥

लोक-इद्धिके लिये ब्रह्माने मुख, बाहु, ऊठ और पैरसे कमशः ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और श्रद्भकी सृष्टि की ॥ ३१ ॥

स्त्री-पुरुषकी छि । विद्या कृत्वाऽऽत्मनो देहमर्थेन पुरुषोऽभवत् । अर्थेन नारी तस्यां स विराजमसृजत्मभुः ॥ ३२ ॥

वे ब्रह्मा अपने शरीरके दो भाग करके आधि भागसे पुरुष तथा आधे भागसे अपी हो गये, और उसी स्त्रीमें (मैथुन-धर्मसे) 'विराट्' संज्ञक पुरुषकी स्रष्टि की ॥३२॥

मनुकी उत्पत्ति—

तपस्तप्त्वाऽसृजद्यं तु स स्वयं पुरुषो विराट्। तं मां वित्तास्य सर्वस्य स्नष्टारं द्विजसत्तमाः ॥ ३३ ॥

( मनु भगवान् ऋषियोंको सम्बोधितकरं कहते हैं कि ) हे महर्षिश्रेष्ट ब्राह्मणों। उस 'विराट्' पुरुषने तपस्या करके जिसको उत्पन्न किया, उसे इस संसारका रच-यिता मुक्ते ( मनुको ) जानो ॥ ३३ ॥

दश प्रजापतियोंकी उत्पत्ति—
अहं प्रजा: सिस्टक्षुस्तु तपस्तप्त्वा सुदुश्चरम् ।
पतीन् प्रजानामसृजं महर्षीनादितो दश ॥ ३४ ॥

प्रजापतियोंकी सृष्टि करनेका इच्छुक मैंने अत्यन्त कठिन तपश्चर्याकर पहले। दश प्रजापतियों ( महर्षियों ) की सृष्टि की ॥ ३४ ॥

दश प्रजापितयों के नाम— मरीचिमञ्यिङ्गरसी पुलस्यं पुलहं क्रतुम् । प्रचेतसं वसिष्ठं च भृगुं नारदमेव च ॥ ३४॥

( उन प्रजापितियोंके ये नाम हैं--) मरीचि, श्रित्र, श्रित्रा, पुलस्त्य, पुलह, कतु, प्रचेता, वसिष्ठ, स्गु श्रीर नारद् ॥ ३५ ॥

पुनः सात मनुश्रों तथा देवोंकी सृष्टि-एते मनू सेतु सप्तान्यानसृजनभूरितेजसः ।
देवान्देविनकायांश्च महर्षीश्चामितौजसः ॥ ३६॥

महातेजस्वी इन दश प्रजापितयों ( महर्षियों ) ने सात ऋन्य मनुर्ऋों, ब्रह्मासे पहले नहीं उत्पन्न किये गये देवों उनके वासस्थानों ( स्वर्ग ऋादि ) तथा ऋपरि-मित तेजस्वी महर्षियोंकी सृष्टि की ॥ ३६॥

यक्ष श्रादिकी सृष्टि--यत्तरत्तः पिशाचांश्च गन्धर्वाप्सरसोऽसुरान् । नागान्सपीन्सुपर्णाश्च पितॄणां च पृथगगणान् ॥ ३० ॥ विद्युतोऽशिनमेघांश्च रोहितेन्द्रधनूं पि च । उल्कानिर्घातकेतूं श्च ज्योतींष्युचावचानि च ॥ ३ = ॥ किन्नरान्वानरान्मत्यान्वितिधांश्च विहङ्गमान् । पश्न्मुगान्मनुष्यांश्च व्यालांश्चोभयतोदतः ॥ ३ ६ ॥ कृमिकीटपतङ्गांश्च यूकामच्चिकमत्कुणम् । सर्वं च दंशमशकं स्थावरं च पृथग्विधम् ॥ ४० ॥

यक्ष, राक्षस, पिशाच, गन्धर्व, अप्सराएं, असर (विरोचन आदि), नाग (वासिक आदि), सर्प, सुपर्ण (गरुइ), और पितृगण (आज्यप आदि); बिजली, वज्र, बादल, रोहित (सीधा इन्द्रधनुष), इन्द्रधनुष (सामान्यतः टेढ़ा इन्द्रधनुष), उल्का, निर्धात (आकाश-पृथ्वीके बीचमें होनेवाला उत्पातस्चक शब्दविशेष), धूमकेतु (पुच्छ्लतारा), और अनेक प्रकारके ऊँची-नीची (छोटी-बड़ी) ताराओं (धूव तथा अगस्त्य आदि); किचर, वानर, अनेक प्रकार की मछलियां, पक्षी, पशु (गौ आदि), मृग (हरिण आदि), व्याल (सिंह-व्याप्र आदि हिंसक जीव) और दोनों ओर (ऊपर-नीचे) दांतवाले पशुओं; कृमि (बहुत छोटे कीड़े), कीट (कृमिसे कुछ बड़े कीड़े), पतङ्ग (फतिङ्गे-उड़नेवाले कीड़े), जूँ, मक्खी, खटमल, सब प्रकारके दंश तथा मच्छड़ और अनेक प्रकारके स्थावर (लता, वृक्ष आदि) की सृष्टि की । ३७-४०॥

[ यथाकर्म यथाकालं यथाप्रज्ञं यथाश्रुतम् । यथायुगं यथादेशं यथावृत्ति यथाक्रमम् ॥ ७ ॥ ]

[(प्राणियोंके) कर्म, समय, बुद्धि(ज्ञान), शास्त्र, युग, देश, श्राचार तथा कर्मके श्रनुसार (उस ब्रह्माने स्टृष्टि की)॥ ७॥]

> एवमेतैरिदं सर्वं मित्रयोगान्महात्मिः । यथाकर्म तपोयोगात्सृष्टं स्थावरजङ्गमन् ।। ४१ ॥

इस प्रकार इन महात्माओं ( मरीचि आदि ( शती ॰ ३६ ) दश प्रजापतियों )

ने मेरे त्रादेशसे तपोबलद्वारा इन स्थावर तथा जङ्गम प्राणियोंकी सृष्टि उनके कर्मके त्रानुसार की ॥ ४१ ॥

> येषां तु यादृशं कर्म भूतानामिह् कीर्तितम् । तत्त्रथा वोऽभिधास्यामि क्रमयोगं च जन्मिन ॥ ४२॥

( मनु भगवान् महर्षियोंसे कहते हैं कि-) इस संसारमें जिस जीवका जो कर्म पूर्वाचार्योंने कहा है, उसे तथा उन जीवोंके कम को आपलोगोंसे मैं कहूंगा ॥४२॥

जरायुज जीवके लक्षण-

पशत्रश्च मृगाश्चैव व्यालाश्चोभयतोदतः।

रत्तांसि च पिशाचाश्च मनुष्याश्च जरायुजा: ॥ ४३ ॥

पशु (गौ आदि ), मृग (हरिण आदि ), व्यात (सिंह आदि हिंसक जीव ), जपर-नीचे (दोनों ओर ) दांतवाले राक्षस, पिशाच और मनुष्य; ये सब जरायुक अर्थात् गर्भसे उत्पन्न होनेवाले जीव हैं ॥ ४३॥

श्रण्डज जीवके लक्षण—

अरडजाः पिन्णः सपी नका मत्स्याश्च कच्छपाः।

यानि चैवंप्रकाराणि स्थलजान्यौद्कानि च ॥ ४४ ॥

पक्षी, सर्प, मगर, मछली, कछुए तथा इस प्रकारके जो स्थलचर तथा जलचर जीव हैं; वे सब 'ऋण्डज' हैं ॥ ४४ ॥

स्वेदज जीवकी गणना-

स्वेदजं दंशमशकं यूकामिक्कमःकुगम्।

ऊष्मणश्चोपजायन्ते यचान्यत्किञ्चिदीदृशम् ॥ ४४ ॥

दंश, मच्छर , जूँ, मक्खी, खटमल श्रीर इस प्रकारके जो श्रन्य जीव ( लिक्षा त्रार्थात् लीख श्रादि ) हैं; वे सब 'स्वेदज' हैं ( गर्मी या पसीनेसे उत्पन्न होते हैं )॥ ४५॥

उद्भिज तथा श्रोषधि जीव-

उद्भिजाः स्थावराः सर्वे बीजकारखप्ररोहिणः।

ओषध्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पफलोपगाः ॥ ४६ ॥

बीज तथा शाखासे लगनेवाले लता तथा वृत्त आदि (यथा—आम, अमरूद, गुलाव आदि) स्थावर जीव 'उद्भिज्ज' हैं। फलके पक्रनेपर जिनका पौधा नष्ट हो जाता है और जिनमें बहुत फल-फूल लगते हैं; वे (यथा—लौकी, सेम, काशी-फल, धान, चना आदि) जीव 'श्रोषधि' कहलाते हैं।। ४६॥

वनस्पति तथा वृक्षके स्वरूप—

अपुष्पाः फलवन्तो ये ते वनस्पतयः स्मृताः ।

पुष्पिणः फलिनश्चैत्र वृद्धास्तूभयतः स्मृताः ॥ ४७ ॥

विना फूल लगे फलनेवाले ( यथा—बड़, गूलर, पाकर, पीपल आदि ) को विनस्पति' और फूल लगनेके बाद फलनेवाले ( यथा—आम, जामुन, अमरूद, आमड़ा आदि ) को 'बृक्ष' कहते हैं ॥ ४७ ॥

विमर्श—अप्राकृत होनेसे यह रलोक नामकोषके समान संज्ञा—संज्ञि बौधक नहीं है, किन्तु पूर्व कथन ("…… क्रमयोगं च जन्मनि'-रलो० ४२) के लिये है; इस प्रकार 'वृत्त' के दो रूप हैं।

> गुच्छ, गुल्म, तृण, प्रतान तथा वल्लीका स्वरूप— गुच्छगुल्मं तु विविधं तथैव तृणजातय:।

बीजकारङकहारयेव प्रताना वल्ल्य एव च ॥ ४८॥

'गुच्छ' (जड़से जतासमूहवाले, यथा—मिल्लका आदि), 'गुल्म' (एक जड़से अनेक होनेवाले, यथा—ईख, सरपत्ता, कास आदि), 'तृण' (घास, यथा—उलप आदि), 'प्रतान' (स्तके समान रेशेवाले, यथा—करेला, कद्दू, काशीफल आदि) और 'वल्ली' (भूमिसे वृक्षादिके सहारे चढ़नेवाले, यथा—गुहूची आदि); ये सब बीज तथा शाखा (डाल) से लगते हैं॥ ४८॥

वृक्षादिमें त्रान्तरचेतना तथा सुखादिका होना— तमसा बहुक्त्पेण वेष्टिताः कर्महेतुना । त्रान्तःसंज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ ४६॥

पूर्व जन्मके कर्मों के कारण श्रात्यधिक तमोगुणसे युक्त ये 'बृक्ष' श्रादि श्रान्त-श्चेतनावाले (भीतरमें चेतनायुक्त होने पर भी उसे बाहर किसीसे प्रकट करनेमें श्रासमर्थ ) तथा सुख-दुःखसे युक्त हैं ॥ ४९ ॥ एतदन्तास्तु गतयो ब्रह्माद्याः समुदाहृताः । घोरेऽस्मिन्भतसंसारे नित्यं सततयायिनि ॥ ४० ॥

( मनु भगवान् महर्षियोंसे कहते हैं कि-) जन्म-मरणादिसे भयद्वर तथा सर्वदा विनाशशील इस संसार ( प्राणियों के जगत् ) में ब्रह्मा से लेकर स्थावरतक की गतियों को मैने कहा ॥ ५० ॥

ब्रह्माका अन्तर्धान होना-एवं सर्वं स सृष्ट्रवेदं मां चाचिन्त्यपराक्रम:।

आत्मन्यन्तर्वे भ्यः कालं कालेन पीडयन् ॥ ५१ ॥

श्रविन्त्य सामर्थ्यवाले ब्रह्मा इस प्रकार ( रलो॰ ४-४७ ) मेरी ( मनुकी ) तथा समस्त स्थावर एवं जङ्गम जीवोंकी सृष्टिकर प्रलयकालसे सृष्टिकालको नष्ट करते हए अपनेमें अन्तर्धान हो गये ॥ ५१ ॥

यदा स देवो जागर्ति तदेदं चेष्टते जगत । यदा स्वपिति शान्तात्मा तदा सर्वे निमीलति ॥ ४२ ॥

जब वे ब्रह्मा जागते ( संसारकी सृष्टि-स्थितिकी इच्छा रखते ) हैं, तब यह संसार (श्वास-प्रश्वास तथा भोजनादिके द्वारा ) चेष्टा करता है; श्रौर जब वे ( ब्रह्मा ) सोते ( संसारको सृष्टि तथा स्थितिकी निरुत्ति अर्थात् नाराकी इच्छा करते ) हैं, तब यह संसार नष्ट हो जाता है। ( इसी को क्रमशः सर्ग तथा प्रजय कहते हैं )॥ ४२ ॥

प्रलयकाल्में जीवोंकी श्रवत्पत्ति तथा चेष्टाशून्यता — तस्मिन्स्वपति सुरथे तु कर्मात्मानः शरीरिणः। म्बकर्मभ्यो निवर्तन्ते मनश्च ग्लानिमृच्छति ॥ ४३ ॥

स्वस्थ ( सर्वकर्मरहित ) होकर उस ब्रह्माके सोनेपर अपने-अपने कर्मोंके द्वारा शरीरको प्राप्त करनेवाले देहधारी उन ( श्रपने-श्रपने कर्मों ) से निवृत्त हो जाते (देह को धारण नहीं करते ) हैं श्रीर उनका मन भी ग्लानिको प्राप्त करता ( सब इन्द्रियोंके साथ चेष्टारह्नय हो जाता ) है ॥ ५३ ॥

> महाप्रलयका स्वरूप-युगपत्तु प्रलीयन्ते यदा तिसम्महात्मनि ।

तदायं सर्वभूतात्मा सुखं स्विपति निर्वृत: ॥ ५४॥

जब एक ही समयमें सब प्राणी उस परमात्मामें लीन हो जाते हैं, तब ये सम्पूर्ण जीव निवृत्त (सर्वव्यापारश्चन्य ) होकर (मानो ) सुखसे सोते हैं ॥ ५४॥ जीवका निर्णमन—

> तमोऽयं तु समाश्रित्य चिरं तिष्ठित सेन्द्रिय: । न च स्वं कुरुते कर्म तदोत्क्रामित मृर्तित: ।। ४४ ।।

जब यह जीव तम ( श्रक्षान) का आश्रयकर इन्द्रियों के साथ बहुत समय-तक रहता और श्रपना कर्म ( श्रास-उच्छ्वास श्रादि ) नहीं करता है, तब वह श्रपने शरीरसे ( बाहर ) निकल जाता है ॥ ५५ ॥

> जीवका देहान्तर धारण करना— यदागुमात्रिको भूत्वा बीजं स्थास्त चरिष्गु च । समाविशति संसृष्टस्तदा मूर्तिं विमुख्जति ।। ४६ ॥

जब यह जीव श्रयामात्रक ('पुर्यष्टक'से युक्त ) होकर स्थिरताशील ( वृक्ष श्रादि ) तथा गमनशील ( मनुष्य श्रादि ) के बीजमें प्रवेश करता है, तब ('पुर्यष्टक'से युक्त होकर कर्मके श्रनुसार ) स्थूल देहको धारण करता है ॥ ५६ ॥ विमर्श — भूत, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, वासना, कर्म, वायु, तथा अविद्या; ये 'पुर्यष्टक' हैं।

जाप्रत् तथा स्वप्नावस्थासे संसारको जिलाना व नष्ट करना— एवं स जाप्रतस्दरनाभ्यामिदं सर्वं चराचरम् ।

सञ्जीवयति चाजस्रं प्रमापयति चाव्ययः ॥ ५७॥

दिनाशरिहत वह ब्रह्मा अपनी जामत् तथा स्वप्न अवस्थाओंसे संसारको जिलाता ( सृष्टि करता ) और नष्ट करता है ॥ ५७ ॥

इस शास्त्रका प्रचार कम-

इदं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ मामेव स्वयमादित:।

३. तदुक्तं सनन्दनेन-

"भृतेन्द्रियमनोबुद्धिवासनाकर्मवायवः । अविद्या चाष्टकं प्रोक्तं 'पुर्यष्ट' मृषिसत्तमैः ॥७ इति ( म० मु० ) । विधिवद् प्राह्यामास मरीच्यादींस्वहं मुनीन् ॥ ४८ ॥

(मनु भगवान् महर्षियोंसे कहते हैं कि—) उस ब्रह्माने इस शास्त्रको बनाकर पहले मुक्ते (मनुक्ते ) पढ़ाया और मैंने मरीचि ख्रादि महर्षियोंको पढ़ाया ॥५८॥

विमर्श—यहां यह शक्का हो सकती है कि जब इस शास्त्रको ब्रह्माने मनुको पढ़ाया तब यह मानवशास्त्र कैसे कहळाया ?। इस विषयमें यह उत्तर दिया जाता है कि—मनुको ब्रह्माने विधि—निषेध रूप शास्त्राश्यका अध्यापन कराया और मनुने उसका प्रतिपादन करनेवाळा यह प्रन्थ इस रूपमें बनाया। कुछ विद्वानोंका यह भी मत है कि यद्यपि इस प्रन्थके कर्ता ब्रह्मा हैं, तथापि उनसे मनुने इसका ज्ञान प्राप्त कर स्वरूप तथा अर्थके साथ मरीचि आदिके ळिये प्रकाशित किया, अत एव यह मानव (मनुरचित) शास्त्र कहळाया, जैसे वेदके अपीर्ष्य होनेपर भी 'कठ-शासा' आदिका व्यवहार होता है। यह भी कहा जाता है कि ब्रह्माने एक छच्च पद्योंमें इस शास्त्रकी रचनाकर मनुको पढ़ाया था, उसे मनुने संज्ञिसकर मरीचि आदि शिष्योंको पढ़ाया, अतः इस शास्त्रको मनुरचित कहना असङ्गत नहीं है।

भृगुसे इस शास्त्रको सुननेका कथन— एतद् वोऽयं भृगुः शास्त्रं श्रावयिब्यत्यशेषतः ।

एतद्धि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनिः ॥ ४६॥

ये मृगु मुनि यह सम्पूर्ण शास्त्र त्राप लोगों (महर्षियों) को हुनावेंगे; (क्योंकि) इस मुनि (मृगु) ने इस सम्पूर्ण शास्त्रको मुमासे प्राप्त किया (पढ़ा) है॥ ५९॥

भगुके द्वारा इस शास्त्रका कथन— ततस्तथा स तेनोक्को महर्षिर्मनुना भृगुः। तानव्रवीद्यीन्सर्वान्प्रीतात्मा श्रूयतामिति ।! ६०॥

इस प्रकार मनुसे त्रादेश प्राप्त किये हुए भगु मुनिने प्रसन्न-चित्त होकर उन महर्षियोंसे कहा—''सुनिये''॥ ६०॥

मन्वन्तरका वर्णन— स्वायम्भुवस्यास्य मनोः षड् वश्या मनवोऽपरे । सृष्टवन्तः प्रजाः स्वाः स्वा महात्मानो महौजसः ॥ ६१ ॥

१. "तथा च नारदः-'श्रतसाहस्रोऽयं ग्रन्थः' इति स्मरति स्म"इति । (म०ग्रु०) । २ मनु० इस स्वायम्भुव ( ब्रह्माके पुत्र ) मनुके वंशमें उत्पन्न महात्मा तथा पराक्रमी श्रन्यान्य ६ मनुर्श्चोंने श्रपनी-श्रपनी प्रजार्श्चोंकी सृष्टि की ॥ ६९ ॥

> उन ६ मनुत्रोंके नाम— स्वारोचिषञ्चोत्तमञ्च तामसो रैवतस्तथा ।

चाक्षुपश्च महातेजा विवस्वत्सुत एव च ॥ ६२ ॥

( उन ६ मनुत्रोंके नाम ये हैं )—स्वारोनिष, उत्तम, तामस, रैवत, चाक्षष त्रौर महातेजस्वी वैवस्वत ( सूर्य पुत्र ) ॥ ६२ ॥

स्वायम्युवाद्याः सप्तेते मनवो भूरितेजसः ।

स्वे स्वेऽन्तरे सर्वमिद्मुत्पाद्याऽऽपुश्चराचरम् ॥ ६३ ॥

महातेजस्त्री स्वायम्भुव आदि इन सात मनुत्रोंने श्रपने-श्रपने श्रिधिकारकालमें इस सम्पूर्ण चराचर जगत्को उत्पन्नकर इसका पालन किया ॥ ६३ ॥

[ कालप्रमाणं वच्यामि यथावत्तित्रबोधत ]

[ समयके परिमाणको कहूंगा, उसे त्रापलोग यथाविधि मालूम करें ॥ ८ ॥ ]

दिनरातका परिमाण-

निमेषा दश चाष्टी च काष्टा त्रिंशनु ताः कला। त्रिंशत्कला मुहूर्तः स्यादहोरात्रं तु तावतः ॥ ६४ ॥

१८ निमेष (पलक गिरनेका समय-विशेष) की १ काष्टा, ३० काष्टाकी १ कला, ३० कलाका १ मुहूर्त (२ घटी = ४८ मिनिट) श्रीर ३० मुहूर्तकी १ दिन-रात (६० घटी = २४ घण्टे) होती है ॥ ६४ ॥

विमर्श — 'नामिळङ्गानुशासन' (अमरकोष) के रचियता 'अमरसिंह'ने "३० कळा = १ काष्ठा, ३० काष्ठा = १ चण, १२ चण = १ मुहूर्त होता है" ऐसा कहा है।

> सूर्यद्वारा दैव-मानुष दिन-रातका विभाजन— अहोरात्रे विभजते सूर्य्यो मानुषदैविके। रात्रिः स्वप्नाय भूतानां चेष्टाये कर्मणामहः ॥ ६४॥

१. तद्यथा—"अष्टादश निमेषास्तु काष्टा त्रिंशत्तु ताः कला । तास्तु त्रिंशत्त्वणस्ते तु सुदूर्त्तो द्वादश खियास ॥" इति ( अ० को० १।४।११ )

स्र्यं मानुष ( मनुष्योंकी ) तथा दैव ( देवतात्र्योंकी ) दिन-रातका विभाग करता है, उनमें जीवोंके सोनेके लिये रात तथा कार्य करनेके लिये दिन होता है ॥

पितरोंकी दिन-रातका परिमाण-

पित्रये राज्यह्नी मासः प्रविभागस्तु पत्त्रयोः। कर्मचेष्टास्वहः कृष्णः शुक्लः स्वप्नाय शर्वरी ॥ ६६ ॥

( मनुष्योंके ) १ मास अर्थात् ३० दिनकी पितरोंकी १ दिन-रात होती है, उसमें दो पक्षों ( पखवारों ) का विभाग है अर्थात् दो पक्षोंका 9 मास होता है: उन दोनों ( पक्षों ) में कृष्णपक्ष ( पितरांके ) काम करने ( जागने ) तथा शुक्लपक्ष (पितरोंके) सोनेके लिये है ॥ ६६ ॥

विमर्श-कृष्णपत्त तथा शुक्लपत्त-इन दोनों पत्तों का मनुष्योंका १ मास होता है और यही पितरोंकी १ दिन रात होती है इनमें कृष्णपच पितरोंका दिन तथा शक्लपच पितरोंकी रात होती है।

> देवोंकी दिन-रातका परिमाण-दैवे राष्ट्रयहनी वर्षं प्रविभागस्तयोः पुनः । अहस्तत्रोद्गयनं रात्रिः स्याद्विणायनम् ॥ ६७ ॥

१ वर्ष ( मनुष्योंके १२ मास ) की देवों की १ दिन-रात होती है, उसमें उत्तरायण ( मकरसे मिथुन तक सूर्यका सङ्क्रमणकाल ) देवोंका दिन और दक्षिणायन ( कर्कसे धनुतक सूर्यका सङ्क्रमणकाल ) देवींकी रात होती है ॥६७॥

> ब्राह्मस्य तु च्रपाहस्य यत्प्रमाणं समासतः । एकैकशो युगानां तु क्रमशस्तन्निबोधत ॥ ६८॥

( भगु महर्षियोंसे कहते हैं कि )—ब्रह्माके दिनरातका और चारों ( सत्य त्रेता, द्वापर श्रौर किल ) युगोंका जो परिमाण है, उसे श्रापलोग संनेपसे सुनें—॥

> सत्ययुगका परिमाण-चत्वार्योहः सहस्राणि वर्षाणां तत्कृतं युगम् । तस्य तावच्छती सन्ध्या सन्ध्यांशश्च तथाविधः ॥ ६६॥

४००० दिव्य (देवींके) दर्ष 'सत्ययुग' का काल-परिमाण है श्रौर ४००-४०० दिव्य वर्ष उस सत्ययुगके सन्ध्या तथा सन्ध्यांशका परिमाण है ॥ ६९ ॥

विमर्श—यहां 'सन्ध्या' शब्दका युगका 'पूर्वसन्धिकाल' तथा 'सन्ध्यांश' शब्दका युगके अन्तिम 'सन्धि-काल' अर्थ है। उसका मध्यवर्तीकाल युगका काल होता है। यहां पर 'वर्ष' शब्द क्रमप्राप्त दिन्य वर्षका वाचक है। इस प्रकार ४००० + ४०० + ४०० = ४८०० दिन्यवर्ष × ३६० = १७२८००० मानुष वर्ष 'सत्ययुग' का परिमाण होता है।

त्रेता, द्वापर तथा कित्युगका परिमाण— इतरेषु ससन्ध्येषु ससन्ध्यांशेषु च त्रिषु । एकापायेन वर्तन्ते सहस्राणि शतानि च ॥ ७० ॥

सत्ययुगकी सन्धि (पूर्व सन्धिकाल ) श्रीर सन्ध्यांश (श्रान्तिम सन्धिकाल ) के सहित कमशः (सत्ययुगके कालपरिमाणमेंसे १०००-१००० तथा ) सत्ययुग के सन्ध्या श्रीर सन्ध्यांशमेंसे १०००-१०० (युगमें १००० × सन्ध्या १०० × सन्ध्यांश १०० = १२०० ) वर्ष प्रत्येकमें क्रमशः कम करनेसे त्रेता, द्वापर श्रीर कलिका कालपरिमाण होता है ॥ ७० ॥

विमर्श—सन्ध्या-सन्ध्यांश सहित सत्ययुग-काल-परिमाण ४८०० दिव्यवर्ष-१२०० = ३६०० दिव्य वर्ष (या ३६०० × ३६० = १२९६००० मानुष वर्ष) 'त्रेता युग' का कालपरिमाण है। त्रेताका कालपरिमाण ३६०० दिव्यवर्ष-१२०० = २४०० दिव्यवर्ष (या २४०० × ३६० = ८६४००० मानुष वर्ष) 'द्वापर' युगका काल परिमाण है और द्वापरका कालपरिमाण २४०० दिव्यवर्ष-१२०० = १२०० दिव्यवर्ष (या १२०० × ३६० = ४३२००० मानुष वर्ष) 'कलियुग' का कालपरिमाण है।

१. "युगस्य पूर्वा सन्ध्या, उत्तरश्च सन्ध्यांशः। तदुक्तं विष्णुपुराणे— तत्प्रमाणैः शतैः 'सन्ध्या' पूर्वा तन्नाभिधीयते। सन्ध्यांशकश्च तत्तुत्यो युगस्यानन्तरो हि यः॥ सन्ध्यासन्ध्यांशयोरन्तर्यः कालो सुनिसत्तम। युगाख्यः स तु विज्ञेयः कृतत्रेतादिसंज्ञकः॥ वर्षसङ्ख्या चेयं दिन्यमानेन, तस्यैवानन्तरप्रकृतत्वात्। दिन्येर्वर्षसहस्रेस्तु कृतत्रेतादिसंज्ञितम्। चतुर्युगं द्वादशभिस्तद्विभागं निबोध मे॥ इति विष्णुपुराणवचनाष्य" इति। (म० सु०) इस प्रकार ४८०० दिन्यवर्ष (१७२८००० मानुष वर्ष) सत्ययुग, ३६०० दि ज्यवर्ष (१२९६००० मानुष वर्ष) त्रेतायुग, २४०० दिन्यवर्ष (८६४००० मानुष वर्ष) द्वापरयुग, और १२०० दिन्यवर्ष (४३२००० मानुष वर्ष) 'कल्यियुग' का परिमाण होता है।

देव युगका परिमाण— यदेतत्परिसंख्यातमादावेव चतुर्युगम् । एतद् द्वादशसाहस्रं देवानां युगमुच्यते ॥ ७१ ॥

जो यह (मनुष्योंके) चारों युगोंका कालपरिमाण बतलाया गया है, वह १२००० दिव्यवर्ष ( चारों युगोंका मिलित काल ) देवोंका एक युग होता है ॥ ७९ ॥

विमर्श—चतुर्युगमान १२००० दिन्यवर्ष ( १२००० x ३६० = ३७,२००० मानुष वर्ष ) देवोंके १ युगका काल परिमाण है ।

> ब्रह्माकी दिन-रातका परिमाण— दैविकानां युगानां तु सहस्रं परिसंख्यया । ब्राह्ममेकमहर्ज्ञेयं तावतीं रात्रिमेव च ॥ ७२ ॥

देवोंके १००० युग ब्रह्माके दिनका कालपरिमाण श्रौर उतना ही रातका काल परिमाण जानना चाहिरो ॥ ७२ ॥

विमर्श-देवोंके १००० युग, १२००० दिन्यवर्ष × १००० = १,२०,०००,००० दिन्यवर्ष अथवा १,२०,००,००० दिन्यवर्ष × ३६० = ४,३२,००,००,००० मानुष वर्ष क्रियाके दिन का परिमाण है और इतना ही रात्रिका परिमाणहै; इस प्रकार १२००० × २००० = २,४०,००,००० दिन्य वर्ष अथवा २,४०,००,००० दिन्य वर्ष × ३६० = =,६४,००,००,००० मानुष वर्ष क्रियाकी दिन रात (अहोरात्र) का परिमाण है।

तद्वै युगसहस्रान्तं त्राह्मं पुर्यमहर्विदुः । रात्रिं च तावतीमेव तेऽहोरात्रविदो जनाः ॥ ७३ ॥

देवोंके उक्त १००० युगका ब्रह्माका पुण्य दिन श्रौर उतने ही परिमाण की ब्रह्माकी पुण्य रात्रि होती है। ( जैसा पूर्व श्लोकमें स्पष्ट कर चुके हैं ); उसे जो लोग जानते हैं, वे श्रहोरात्रके ज्ञाता कहे जाते हैं।। ७३।।

| The state of the s |                        | Control of the Contro |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १ निमेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पलक गिरनेका समय        | हें विपलया हुद सेकेण्ड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 95 "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9 কাছা                 | 6 ,, ,, 24 ,,-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ३० काष्टा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9 कला                  | ४ पल ,, १ मिनट ३६से                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ३० कला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १ मुहूर्त              | २ घटी "४८ मिनट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ३० मुहूर्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १ ग्रहोरात्र           | ६० ,, ,, २४ घण्टे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १५ त्रहोरात्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १ पक्ष (मानुष)         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २ पक्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १ मास ,,               | १ अहोरात्र (पित्र्य )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ६ मास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 9 5000                 | १ दिन या रात्रि (दिव्य)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| १२ मास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १ वर्ष ,,              | १ ऋहोरात्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| १६ • श्रहोरात्रदिव्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                        | १ वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ४००० दिञ्यवर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ३६० ,, ,,              | The second of th |
| Xoo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Sec. 9XXXXX            | जी गन्धानन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ¥00 "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 988000 "               | ,, के सन्ध्यांशका ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ¥600 ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 90260000               | का पर्ण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ₹000 ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 9050000                | त्रेताका ग्राह्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 300                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 900000 ,,              | की ग्रन्थमान्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ₹•• ",                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 906000                 | के सद्ध्यांशका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>3</b> 600 "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 9256000                | का पर्ण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ₹000 ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 93000                  | दापर का सात्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ₹•• "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 92000                  | की सन्धिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ₹00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 92000                  | ,, के सन्ध्यांशका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 2800 ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | /EX000                 | का पणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 380000                 | कलिका मात्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 900                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                        | ,, की सन्धिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 900                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ₹€००० ,,               | के सम्ध्यांशका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                        | , का पूर्ण ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 92000 "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४३२००० ,,<br>४३२००० ,, | चतर्रशका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 92000 X 69 ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 308030000              | मन्वन्तरका "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 92000×9000=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | X32000000              | ब्रह्माके दिन या रात्रिका "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 12000000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                        | त्राटोगचढा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 28000000 ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | #£80000000 31          | ,, AGICIATA ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

ब्रह्माद्वारा मनको सष्ट्यर्थ लगाना— तस्य सोऽहर्निशस्यान्ते प्रसुप्तः प्रतिबुध्यते ।

प्रतिबुद्ध सृजित मनः सदसदात्मकम् ॥ ७४ ॥

वे ब्रह्मा अपने अहोरात्रके अन्तमें जागते और अपने मनको भूलोक आदि की सृष्टिमें लगाते हैं अथवा सत्-असत्-रूप मन अर्थात् महत्तत्त्वकी सृष्टि करते हैं ॥ ७४ ॥

मनसे त्राकाशकी सृष्टि—

मनः सृष्टिं विकुरते चोद्यमानं सिसृत्वया । आकाशं जायते तस्मात्तस्य शब्दं गुणं विदुः ॥ ७४ ॥

भू त्रादि लोकत्रयकी सृष्टि करनेकी इच्छासे प्रेरित मन सृष्टि करता है, उससे आकाश उत्पन्न होता है, उस आकाशका गुण 'शब्द' है' ऐसा महर्षि कहते हैं ॥ ७४ ॥

त्राकाशसे वायुकी सृष्टि— आकाशात्तु विकुर्वाणात्सर्वगन्धवहः शुचिः । बलवाञ्जायते वायुः स वै स्पर्शगुणो मतः ॥ ७६ ॥

विकारोत्पादक उस त्राकाशसे सर्वविध गन्धोंको धारण करनेवाली, पवित्र एवं शकिशाली वायु उत्पन्न होती है; वह (वायु) 'स्पर्श' गुणवाली मानी गयी है। ७६॥ वायसे तेजकी सृष्टि—

> वायोरिप विकुर्वाणाद्विरोचिष्सु तमोनुदम् । ज्योतिरूत्पद्यते भास्वत्तद्रूप्रगुणमुच्यते ॥ ७७ ॥

विकारोत्पादक वायुसे भी देदीप्यमान एवं श्रन्धकारनाशक ज्योति (तेज = श्रकारा) उत्पन्न होती है, वह 'रूप' गुणवाली कही गयी है ॥ ७७ ॥

तेजसे जल तथा जलसे भूमिकी सृष्टि— ज्योतिषश्च विकुर्वाणादापो रसगुणाः स्मृताः ।

अद्भयो गन्धगुणा भूमिरित्येषा सृष्टिरादितः ॥ ७८ ॥ विकारजनक ज्योति (तेज ) से 'रस' गुणवाला 'जल' उत्पन्न होता है, पुनः जतसे 'गन्ध' गुणवाली भूमि उत्पन्न होती है । ये भूत ( आकाश-वायु-ज्योति-जत-भूमि ) सृष्टिकी आदिके हैं ॥ ७८ ॥

> [ परस्परानुप्रवेशाद्धारयन्ति परस्परम् । गुणं पूर्वस्य पूर्वस्य धारयन्त्युत्तरोत्तरम् ॥ = ॥ ]

[ वे परस्परके अनुप्रवेश एक दूसरेसे सम्बद्ध होनेसे पूर्व-पूर्व ( आकारा आदि तत्त्वों ) के गुणों को आगे-आगेवाले ( वायु आदि तन्व ) धारण करते हैं ॥ ८॥]

विमर्श—पूर्व-पूर्वके गुणोंको आगे-आगे वाले तत्त्वों के द्वारा धारण करनेसे 'आकाशका शब्द, वायु के स्पर्श तथा शब्द; ज्योति (तेज) के शब्द, स्पर्श और रूप; जलके शब्द, स्पर्श, रूप और रस; तथा पृथ्वी के शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध गुण होते हैं।

मन्वन्तरका परिमाण— यत्प्राग्द्वादशसाहस्त्रमुदितं दैविकं युगम् । तदेकसप्ततिगुणं मन्यन्तरमिहोच्यते ॥ ७६॥

जो पहले (श्लो० ७१) १२००० दिव्य वर्ष (मनुष्यों के चारों युगों के परिमाण = ४२, २०, ००० वर्ष ) का 'देवींका युग' कहा गया है, उससे इकहत्तर गुना कालपरिमाणको इस शास्त्रमें 'मन्वन्तर' कहा गया है ॥ ७९ ॥

विमर्श—इस प्रकार १२००० दिन्य वर्ष=१ देव युग=४३,२०,००० मानुष वर्ष या मानुष चतुर्युग परिमाण ×०१=८,५२,००० दिन्य वर्ष,=७१ देव युग=३०, ६७,२०,००० मानुष वर्ष एक 'मन्वन्तर' का काळपरिमाण होता है।

मन्वन्तर श्रादिकी श्रसङ्ख्यता— मन्वन्तराएयसंख्यानि सर्गः संहार एव च । क्रीडिन्नवैतत्कुरुते परमेष्टी पुनः पुनः ॥ ८०॥

मन्वन्तर, सृष्टि त्रौर प्रलयः ये सभी श्रसङ्ख्य हैं। दिव्य स्थान वासी ब्रह्मा कीडा करते हुएके समान इस संसार की सृष्टि वारवार करते हैं।। ८०॥

विमर्श—यद्यपि पुराणादि प्रन्थोंमें १४ मन्वन्तरोंको वर्णन मिलता है, तथापि सृष्टि एवं प्रलयके असङ्ख्य होनेसे मन्वन्तर को भी असङ्ख्य कहा गया है, इस प्रकार आवृत्त सृष्टि तथा प्रलय भी असङ्ख्य हैं। आप्तधर्मा ब्रह्माके सुखजनक क्रीडा करना अनुचित होनेसे 'इव' शब्दसे मानो क्रीडा करते हुएके समान यह उल्लेख किया गया है। निष्प्रयोजन सृष्टिमें ब्रह्मा का प्रवृत्त होना उसी प्रकार

छोलामात्र है, जिस प्रकार सभास्थलमें न्यास्थान देते हुए न्यक्तिका हस्तसञ्चालन करना तथा ताली बजाना आदि है।

सत्ययुगमें धर्मकी परिपूर्णता— चतुष्पात्सकलो धर्म: सत्यं चैत्र कृते युगे । नाधर्मेणागम: कश्चिन्मनुष्यान्त्रति वर्तते ॥ ५१॥

सत्ययुगमें सब धर्म तथा सत्य चतुष्पाद (चार पेरों-वाला अर्थात् सर्व प्रकार से स्थिर ) था। अधर्मके द्वारा किसीको विद्या या धन आदिकी प्राप्ति नहीं होती थी॥

विमर्श—भगवान् वृष (बैछ) को धर्म कहने से उसकी पूर्णतया स्थिति चार पैरोंके विना नहीं हो सकती, अतः यहां धर्मको चार पैरोंवाछा कहकर उसकी स्थिरता का प्रतिपादन किया है अथवा तप, ज्ञान, यज्ञ और दान को धर्मका पाद रूप मानकर सत्ययुगकी स्थिरता चारोंपैरोंके होनेसे प्रतिपादित की गयी है, यहां सब धर्मों में श्रेष्ठ होनेसे 'सत्य' का अलग निर्देश किया गया है।

त्रेता त्रादि युगोंमें उत्तरोत्तर धर्मका हास— इत्तरेष्वागमाद्धर्मः पादशस्त्रवरोपितः । चौरिकानृतमायाभिधर्मश्चापैति पादशः ॥ ८२ ॥

अन्य त्रेता त्रादि तीन युगोंमें अधर्मसे धन-विद्यादिके उपार्जन ( या वेद ) से यज्ञ आदि धर्म प्रत्येक युगमें क्रमशः १-१ पादसे हीन हो गया तथा चोरी, असत्य और कपटसे आहत होकर १-१ पाद कम होता गया ॥ ६२ ॥

सत्ययुग त्रादिमें मनुष्योंकी पूर्णीयु— अरोगाः सर्वेसिद्धार्थोश्चतुर्वर्षशतायुषः । कृते त्रेतादिषु द्येषामायुह्यसित पादशः ॥ ५३ ॥

सत्ययुगमें मनुष्य नीरोग, सर्वविध सिद्धियों तथा श्रयोंसे युक्त श्रौर ४०० वर्षनी श्रायुवाले होते हैं। तथा त्रेता श्रादि शेष तीन युगों (त्रेता, द्वापर श्रौर किले) में उन (मनुष्यों) की श्रायु १-१ चरण (चतुर्थोश श्रयीत् १००-१०० वर्ष) कम होती जाती है।। ८३॥

विमर्श—इस प्रकार सत्ययुगमें ४०० वर्ष, त्रेतामें ३०० वर्ष, द्वापरमें २०० वर्ष तथा कलियुगमें १०० वर्ष मनुष्यों की आयु होती है। मनुष्योंकी आयुका यह परिमाण सामान्यतः कहा गया है, अत एवं वह पुण्यातिशयसे अधिक तथा पापा- तिशयसे कम भी हो सकती है, जैसा कि वर्तमानमें मनुष्योंकी औसत आयु ५० से ऊपर नहीं होती; इसी कारण वाल्मीकि रामायणमें भगवान् रामचन्द्रके ११००० वर्षोतक राज्य करने का तथा पुराणोंमें भगीरथ, सगर, रावण, आदिके हजारों वर्ष पर्यन्त तपस्या करने का वर्णन असङ्गत नहीं होता।

युगानुसार मनुष्योंकी त्रायु त्रादिका होना— वेदोक्तमायुर्मर्त्यानामाशिषश्चेव कर्मणाम् ।

फलन्त्यनुयुगं लोके प्रभावश्च शरीरिणाम् ॥ ५४ ॥

वेदोंमें कही गयी मनुष्यों की त्रायु, कमोंके फल तथा ब्राह्मण = ऋषि त्रादि के प्रभाव (वरदान या शाप त्रादि) युगोंके त्रानुसार होते हैं ॥ ८४॥

युगानुसार धर्मका होना— अन्ये कृतयुगे(२) धर्मास्रेतायां द्वापरेऽपरे।

अन्ये कितयुगे नॄणां युगह्रासानुरूपतः ॥ ८४ ॥

सत्य युगमें दूसरे धर्म हैं तथा त्रेता, द्वापर श्रौर किल में दूसरे २ धर्म हैं; इस प्रकार युगके श्रनुसार धर्मका हास होता रहता है ॥ ८४॥

विमर्श — यहां धर्म शब्द यागादिका वाचक नहीं है, अपि तु पदार्थके गुणका वाचक है, जैसे सत्ययुगमें मनुष्यकी आयुका ४०० वर्ष होना तथा न्नेतामें ३०० वर्ष, इत्यादि।

पूर्वोक्तविषयका स्पष्टीकरण— तपः परं कृतयुगे त्रेतायां ज्ञानमुच्यते । द्वापरे यज्ञमेवाहुर्दानमेकं कली युगे ॥ ५६ ॥

सत्य युगमें तप, त्रेतामें ज्ञान, द्वापरमें यज्ञ श्रीर कलिमें केवल दानको महर्षियों ने प्रधान धर्म कहा है ॥ ८६॥

युगोंकी बाह्यादि संज्ञा— [ ब्राह्मं कृतयुगं प्रोक्तं त्रेता तु चत्रियं युगम् ।

३. तदुक्तम्—"दश वर्षसहस्राणि दश वर्षशतानि च।
.....रामो राज्यमचीकरत्॥" इति (वा० रा० १।१।१००
रे. धर्मशब्दो न यागादिवचन एव कि विकास स्थान

२. घर्मशब्दो न यागादिवचन एव किं तिह पदार्थगुणमात्रे वर्तते । अन्ये पदार्थानां घर्माः प्रतियुगं भवन्ति यथा चतुर्वर्षशतायुष्ट्वमित्यादि । वैश्यो द्वापरिमत्याहु: शूद्र: किलयुग: स्मृत: ॥ ६ ॥ ] [ सत्ययुग ब्राह्म ( ब्राह्मण ), त्रेता क्षत्रिय, द्वापर वैश्य और किल शूद्र कहे गये हैं ॥ ६ ॥ ]

बाह्मणादिके लिये प्रथक् २ कमोंकी सृष्टि— सर्वश्यास्य तु सर्गस्य गुप्त्यर्थं स महासुति: । मुखबाहूरूपज्जानां पृथक्कमीएयकल्पयत् ॥ ८७ ॥

उस महातेजस्वी ब्रह्माने इस सम्पूर्ण सृष्टिकी रक्षाके लिये ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शुद्धके अलग-अलग कर्मोंको सृष्टि की ॥ =७ ॥

> श्राह्मणके कर्म— अध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा ।

दानं प्रतिश्रहं चैव ब्राह्मणानामकल्पयत् ॥ ८८ ॥

( वेद ) पढ़ाना, पढ़ना, यज्ञ कराना, करना, दान देना श्रीर खेना; इन कर्मोंको। ब्राह्मणोंके लिये बनाया ॥ ८८ ॥

क्षत्रियोंके कर्म— प्रजानां रत्त्रणं दानमिज्याऽध्ययनमेव च ।

विषयेष्वप्रसक्तिश्च चत्रियस्य समासतः ॥ ८६॥

प्रजा ( तथा आर्त आदि ) की रक्षा करना, दान देना, यज्ञ करना, ( वेद ) पढ़ना, विषय ( गीत-नाच आदि उपभोग्य कर्म वा वस्तुओं ) में आसिक्त नहीं रखना; संजीपमें इन कर्मोंको क्षत्रियोंके लिये बनाया ॥ ८९ ॥

वैश्योंके कर्म-

पश्नां रत्तणं दानमिज्याध्ययनमेव च । विश्वमपथं कुसीदं च वैश्यस्य कृषिमेव च ॥ ६० ॥

पशुत्रोंकी रक्षा (पालन-पोषण, कय-विकयादि) करना, दान देना, यज्ञ करना, (वेद) पढ़ना, व्यापार करना, व्याजलेना और खेती करना; इन कर्मोंको वैश्योंके लिये बनाया ॥ ९०॥

श्रुद्रके कर्म-

एकमेव तु शूद्रस्य प्रशु: कर्म समादिशत् ।

## एतेषामेव वर्णानां शुश्रूषामतस्यया ॥ ६१ ॥

ब्रह्माने इन ( ब्राह्मण ब्रादि तीनों ) वर्णोंकी श्रनिन्दक रहते हुए सेवा करना हो शुर्दोंके लिये प्रधान कर्म बनाया ॥ ९९॥

विमर्श — दान आदि कर्म भी शृहोंको वर्जित नहीं है, किन्तु ब्राह्मणादि तीनों वर्णोंकी सेवा ही उसका प्रधान कर्म है, यह बतलानेके लिये यहां पर 'एक' शब्द कहा गया है, अतः उक्त 'एक' शब्दको सङ्ख्यार्थक न मानकर प्रधानार्थक मानना चाहिये।

सर्वाङ्गोंने मुखकी श्रेष्टता— ऊर्ध्व नाभेर्मेध्यतरः पुरुषः परिकीर्तितः । तस्मान्मेध्यतमं त्वस्य मुखमुक्तं स्वयंभुवा ॥ ६२ ॥

ब्रह्माने पुरुषको श्रन्य जीवोंसे श्रेष्ठ बतलाया, उसमें भी पुरुषके नाभिसे ऊपरके भाग (श्रङ्ग) को पवित्र बतलाया श्रीर नाभिसे ऊपरके भागसे भी श्रिधिक पवित्र मुखको बतलाया ॥ ९२ ॥

वर्णोंमें ब्राह्मणकी श्रेष्ठता— उत्तमाङ्गोद्भवाज्ज्येष्ठचाद् ब्रह्मणञ्चेव धारणात्। सर्वस्यैवास्य सर्गस्य धर्मतो ब्राह्मणः प्रभुः ॥ ६३ ॥

( ब्रह्माके ) मुखसे उत्पन्न होनेसे, ( क्षत्रियादि तीनों वर्णोंकी अपेक्षा पहले उत्पन्न होनेके कारण ) ज्येष्ठ होनेसे और वेदके धारण करनेसे धर्मानुसार ब्राह्मण हो सम्पूर्ण सृष्टिका स्वामी ( सबमें श्रेष्ठ ) होता है ॥ ९३ ॥

> ब्रह्माके मुखसे ब्राह्मणोत्पत्तिकथन— तं हि स्वयंभूः स्वादास्यात्तपस्तप्त्वादितोऽसृजत् । हव्यकव्याभिवाह्माय सर्वस्यास्य च गुप्तये ॥ ६४ ॥

स्वयम्भू उस ब्रह्माने हृज्य (देव-भाग) तथा कव्य (पितृ-भाग) को पहुंचानेके लिये और सम्पूर्ण सृष्टि की रक्षाके लिये तपस्या कर सर्वप्रथम ब्राह्मणको ही अपने मुखसे उत्पन्न किया ॥ ९४॥

यस्यास्येन सदारनित ह्व्यानि त्रिदिवौकसः। कव्यानि चैव पितरः किं भूतमधिकं ततः॥ ६५॥ जिस ( ब्राह्मण ) के मुख से देवतालोग इन्यको तथा पितर लोग कन्यको खाते हैं, उस ( ब्राह्मण ) से अधिक श्रेष्ठ कीन प्राणी होगा ? ॥ ९५ ॥

भूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः प्राणिनां बुद्धिजीविनः ।

बुद्धिमत्सु नराः श्रेष्ठा नरेषु त्राह्मणाः स्मृताः ॥ ६६ ॥

भूतों (पृथ्वी त्रादि पांच महाभूतों ) में प्राणी (प्राणधारी जीवे ) श्रेष्ठ हैं, प्राणियों में बुद्धिजीवी (बुद्धिसे काम करनेवाले जीव ) श्रेष्ठ हैं, बुद्धिजीवियों में मनुष्य श्रेष्ठ हैं श्रीर मनुष्यों में ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं ॥ ९६॥ ब्रह्मज्ञानीकी श्रेष्ठता—

ब्राह्मणेषु च विद्वांसो विद्वत्सु कृतबुद्धयः।

कृतबुद्धिषु कर्तार: कर्त्रेषु ब्रह्मवेदिन: ॥ ६७ ॥

ब्राह्मणोंमें भी विद्वान् श्रेष्ठ हैं, विद्वानोंमें कृतबुद्धि (शास्त्रोक्त कर्तव्यमें बुद्धि रखनेवाले ) श्रेष्ठ हैं, कृतबुद्धियोंमें अनुष्ठान (शास्त्रोक्त कर्तव्यके अनुसार आचरण ) करनेवाले श्रेष्ठ हैं और उनमें भी ब्रह्मज्ञानी श्रेष्ठ हैं ॥ ९७॥

[ तेषां न पूजनीयोऽन्यिखेषु लोकेषु विद्यते । तपोविद्याविशेषेण पूजयन्ति परस्परम् ॥ १० ॥ ब्रह्मविद्भयः परं भूतं न किंचिदिह विद्यते ॥

[ तीनों लोकोंमें कोईभी ब्रह्मज्ञानियों का पूज्य नहीं है ॥ तपोविद्याविशेषसे के ब्रायसमें पूजते हैं ॥ १०॥ इससे सिद्ध होता है कि ब्रह्मज्ञानियोंसे बड़ा इस संसारमें कुछभी नहीं है ॥ ]

उत्पत्तिरेव विप्रस्य मूर्तिर्धर्मस्य शाश्वती ।

स हि धर्मार्थमुत्पन्नो ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ ६८ ॥

केवल ब्राह्मणको उत्पत्ति ही धर्मकी नित्य देह हैं। क्योंकि धर्मके लिये उत्पत्त बह (ब्राह्मण) मोक्षलाभके थोग्य होता है ॥ ९८॥

ब्राह्मणी जायमानो हि पृथिव्यामधिजायते ।

ईश्वरः सर्वभूतानां धर्मकोशस्य गुप्तये ॥ ६६ ॥

जरपन्न होता हुन्ना वह बाह्मण पृथ्वी पर श्रेष्ठ माना जाता है; क्योंकि वह धर्मकी रक्षाके लिये समर्थ होता है ॥ ९९ ॥ समस्त सम्पत्तिका स्वामी ब्राह्मण— सर्वे स्वं ब्राह्मणस्येदं यत्किचिज्ञगतीगतम् । श्रेष्ठयेनाभिजनेनेदं सर्वं वै ब्राह्मणोऽहिति ॥ १०० ॥

पृथ्वीपर जो कुछ भी है, वह सब कुछ ब्राह्मणका है अर्थात ब्राह्मण उसे अपने धनके समान मानता है। ब्रह्माके मुखसे उत्पन्न तथा कुत्तीन होनेके कारण वह सब धन ( प्रहण करने ) का अधिकारी होता है ॥ १००॥

स्वमेव ब्राह्मणो भुङ्के स्वं वस्ते स्वं ददाति च। श्रानृशंस्याद् ब्राह्मणस्य भुञ्जते हीतरे जनाः ॥ १०१॥

ब्राह्मण श्रापना ही ( श्रजादि ) खाता है, श्रापना ही ( वह्न श्रादि ) पहनता है, श्रापना ही ( धनादि ) दान करता है तथा दूसरे व्यक्ति ब्राह्मणकी द्यासे सब ( श्रज्ञ श्रादि पदार्थों ) का भोग करते हैं ॥ १०१ ॥

इस शास्त्रकी रचनाका उद्देश्य तथा प्रशंसा— तस्य कर्मविवेकार्थं शेषाणामनुपूर्वशः । स्वायंसुवो मनुर्धीमानिदं शास्त्रमकल्पयत् ॥ १०२ ॥

सर्वशास्त्रज्ञाता स्वयम्भूपुत्र मनुने उस ब्राह्मण तथा शेष (क्षत्रिय त्रादि तीन वर्णों ) के कर्मज्ञानके लिये इस शास्त्रको बनाया ॥ १०२ ॥

> इसको पढ़नेका श्रविकारी बाह्यण— विदुषा ब्राह्मणेनेद्मध्येतव्यं प्रयत्नतः । शिष्येभ्यश्च प्रवक्तव्यं सम्यङ् नान्येन केनचित् ॥ १०३ ॥

विद्वान् ब्राह्मणको यह धर्मशास्त्र यलपूर्वक तथा (अधिकारी) शिष्योंको यथायोग्य पढ़ाना चाहिये, अन्य कोई (क्षत्रियादि तीनों वर्ण) इस शास्त्रको नहीं पढ़ावें ॥१०३॥

विमर्श—इस धर्मशास्त्रके अध्ययन के लिये चित्रय तथा वैश्यको भी अधिकार है, किन्तु व्याख्यान या अध्यापन करनेका उन्हें (चित्रय तथा वैश्य को ) अधिकार नहीं है। यह वचन उक्तानुवादमात्र है ऐसा मेधातिथिका मत है, किन्तु वह द्विज-मात्रको यह शास्त्र पढना चाहिये तथा बाह्यण मात्रको पढ़ाना तथा इसका व्याख्यान करना चाहिये यह अर्थ अपेचित होनेसे ठीक नहीं है। 'तीनों वर्णोंको अध्ययन करना चाहिये' (१०।१) यह अग्रिम वचन भी वेद-विषयक है, अतः 'बाह्यणको ही यह धर्मशास्त्र पढाना चाहिये' इस अर्थके आवश्यक होनेसे इस वचनको अनुवाद मात्र मानना मेधातिथिका दुराग्रह ही है, यह मन्वर्थमुक्तावलीकारका मत है।

यहां 'अध्येतन्यम्' (पढ़ना चाहिये) पदमें 'तन्यत्' प्रत्यय 'अर्ह' (योग्य) अर्थमें ही हुआ है, 'विधि' में नहीं, अतः यह वचन 'अर्थवाद्' (प्रशंसापरक) है, 'विधिपरक' नहीं। जैसे 'राजमोजनाः शालयः' (राजाका भोज्य पदार्थ चावल है) इस वाक्यमें 'शालि' भोजनका राजातिरिक्तके लिये निषेध नहीं किया जाता, अपि तु 'शालि' (चावल) की प्रशंसा मात्र की जाती है; वैसे ही 'नान्येन केनचित्, (दूसरे किसीको नहीं पढाना चाहिये) इस वाक्यके द्वारा भी ब्राह्मणातिरिक्तके लिये निषेध नहीं किया गया है, किन्तु वह ब्राह्मण सब वर्णों में श्रेष्ठ है और यह शास्त्र भी सब शास्त्रोंमें श्रेष्ठ है, अतः वैसे सर्व श्रेष्ठ ब्राह्मणको ही इस शास्त्रका अधिकारी होना अभीष्ट माना गया है, सामान्य व्यक्तिको नहीं। अतः व्याकरणन्याय—मीमांसादिके अध्ययनसे परिपक बुद्धिवाले एवं प्रयत्नशील व्यक्तिको ही इस शास्त्रके प्रवचनका अधिकार है, अन्य व्यक्तिको चाहे वह ब्राह्मण ही क्यों न हो इसका अधिकारी होना शास्त्रकारको अभीष्ट नहीं है। इस कारण यहांपर 'अध्ययन' से 'श्रवण' करना लित होता है, विद्वान होना ही इस शास्त्रके लिये उपयोगी है।

इस शास्त्रके श्रध्ययनका फल— इदं शास्त्रमधीयानो ब्राह्मणः शंसितन्नतः । मनोवाग्देहजैनित्यं कर्मदोषैने लिप्यते ॥ १०४ ॥

इस शास्त्रको पड़ता हुन्ना इसके श्रनुसार नित्य व्रतानुष्टान करनेवाला ब्राह्मण मानसिक, वाविक श्रीर कायिक कर्म दोषोंसे लिप्त नहीं होता श्रर्थात् उक्त दोषोंसे मुक्त हो जाता है ॥ १०४॥

पुनाति पङ्कि वंश्यांश्च सप्त सप्त परावरान्।

पृथिवीमपि चैवेमां कुत्स्नामेकोऽपि सोऽईति ॥ १०४॥

वह (इस शास्त्रको पढ़ता हुत्रा) ब्राह्मण (श्राद्ध ख्रादि में भोजन समयमें बैठनेसे पिक्किको दूषित करनेवाले ब्राह्मणोंसे दूषित हुई) पिक्किको, ख्रपने कुलमें उत्पन्न हुए (पिता ख्रादि) तथा उत्पन्न होनेवाले (पुत्र ख्रादि) सात पीढ़ियों तक के वंशांजोंको पवित्र करता है ख्रौर सम्पूर्ण पृथ्वीको भी (सत्पात्र होनेसे) अहण करने के योग्य होता है ॥ १०४॥

[ यथा त्रिवेदाध्ययनं धर्मशास्त्रिमिदं तथा । अध्येतव्यं ब्राह्मणेन नियतं स्वर्गमिच्छता ॥ ११ ॥ ] [तीनों वेदोंके अध्ययनके समान इस धर्मशास्त्र का अध्ययन है, स्वर्ग के इच्छुक ब्राह्मण को अवश्य ही इसका अध्ययन करना चाहिये॥ ११॥]

इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठमिदं बुद्धिविवर्धनम् । इदं यशस्यमायुष्यमिदं निःश्रेयसं परम् ॥ १०६ ॥

स्वस्त्ययन ( श्रमीष्टार्थके श्रविनाशका स्थान श्रयीत् प्राप्त करानेवाला ) यह धर्मशास्त्र बुद्धिवर्द्धक, यशोवर्द्धक, श्रायुर्वर्द्धक श्रीर मोक्षका साधक है ॥ १०६॥ श्रास्मन्धर्मोऽखिलोनोक्तो गुणदोषौ च कर्मणाम् ।

चतुर्णामपि वर्णानामाचारश्चैव शाश्वतः ॥ १०७॥

इस धर्मशास्त्रमें सम्पूर्ण धर्म, कर्मों के ग्रुण तथा दोष श्रौर चारों दर्णों के स्नातन श्राचार बतलाये गये हैं ॥ १०७ ॥

त्राचारकी प्रधानता-

आचार: परमो धर्म: श्रुखुक्त: स्मार्त एव च

तस्माद्रिमन्सदा युक्तो नित्यं स्थादात्मवान्द्विजः ॥ १०८ ॥

वेदों तथा स्मृतियोंमें कहा गया त्राचार ही श्रेष्ठ धर्म है, त्रात्महिताभिलाषी दिजको इस (त्राचारके पालन ) में प्रयत्नवान होना चाहिये ॥ १०८॥

आचाराद्विच्युतो विश्रो न वेद्फलमश्नुते ।

आचारेण तु संयुक्त: संपूर्णफलभाग्भवेत् ॥ १०६ ॥

त्राचारभ्रष्ट ब्राह्मण वेदके फलको नहीं प्राप्त करता श्रीर श्राचारवान ब्राह्मण सम्पूर्ण वेदोक्त फलका भागी होता है ॥ १०९ ॥

एवमाचारतो दृष्ट्वा धर्मस्य मुनयो गतिम् । सर्वस्य तपसो मूलमाचारं जगृहुः परम् ॥ ११० ॥

इस प्रकार आचारसे धर्मलाम देखकर महर्षियोंने तपस्याके श्रेष्ठ मूल आचार का ग्रहण किया ॥ ११० ॥

इस शास्त्रकी त्राध्यायानुसार विषयस्ची— जगतश्च समुत्पत्तिं संस्कारविधिमेव च । व्रतचर्योपचारं च स्नानस्य च परं विधिम् ॥ १११ ॥ संसारकी उत्पत्ति ( प्रथमाध्यायका विषय )ः संस्कारविधि ( जातकर्म त्रादि षोडश संस्कारोंका विधान ), ब्रह्मचर्य आदि व्रतका आचरण और गुरुका अभिवादन सेवन आदि उपचार (द्वितीयाच्यायका विषय ); ब्रह्मचर्य व्रतको समाप्तकर गुरु-कुलसे यहस्थाश्रममें प्रवेश करनेके पूर्व स्नानरूप संस्कार विशेषका श्रेष्ठ विधान ॥

दाराधिगमनं चैव विवाहानां च लच्चणम् ।

महायज्ञविधानं च श्राद्धकल्पं च शाश्वतम् ॥ ११२॥

विवाह, त्राठ प्रकारके (२।२ ४-३४) दिवाहोंके लक्षण, महायज्ञ (वैश्वदैव त्रादि पञ्च महायज्ञ—३।७०) का विधान, श्राद्धकी नित्य विधि (तृतीयाध्यायका विषय)॥ ११२॥

वृत्तीनां लज्ञणं चैव स्नातकस्य व्रतानि च।

भद्याभद्यं च शौचं च द्रव्याणां शुद्धिमेव च ॥ ११३ ॥

जीविकाओं ( ऋत, अमृत, अमृत, आदि—४।५-६ ) के लक्षण, गृहाश्रमियों ( गृहस्थों ) के नियम ( चतुर्थाध्यायका विषय ) भद्य ( भक्षण करने योग्य अन्न दुग्ध दही आदि ) और अभद्य ( लहसुन,मांस, उच्छिष्ठ आदि ), शौच ( मृत्युके बाद बाह्र णादिकी दशाह कर्मादि द्वारा शुद्धि ], जल-मिट्टी आदिके द्वारा द्रव्योंकी शुद्धि—॥ ११३॥

स्त्रीधर्मयोगं तापस्यं मोद्यं संन्यासमेव च।

राज्ञश्च धर्ममखिलं कायीणां च विनिर्णयम् ॥ ११४ ॥

स्त्रियोंका धर्मोपाय ( पश्चमाध्यायका विषय ) ; वानप्रस्थ-धर्म, यति-धर्म (मोक्ष), संन्यास-धर्म ( षष्टाध्यायका विषय ); राजाका सम्पूर्ण धर्म ( सप्तमाध्यायका विषय ); कर्तव्य अर्थात् व्यवहार ( लिये तथा दिये गये ऋण ) का विशेष निर्णय ॥ १९४॥

सान्तिप्रश्नविधानं च धर्मं स्त्रीपुंसयोरिप ।

विभागधर्मं द्यूतं च कएटकानां च शोधनम् ॥ ११४ ॥

साक्षियों ( गवाहों ) से प्रश्न करने ( विवाद विषयक प्रश्न पूछने या जिरह करने ) का विधान ( श्रष्टमाध्यायका विषय ), पत्नी श्रौर पतिका ( संयुक्त एवं प्रथक् रहने प्रर ) धर्म, विभाग ( बटवारा श्रर्थात् हिस्सेको यथायोग्य श्रधिकारियोंको बांटने ) का धर्म, यूत ( जुश्रा ) तथा शारीरस्थ कण्टकके समान चोर ( डाकू, जेवकट, विष देकर यात्री श्रादिका धन लेनेवाले श्रादि ) का निवारण ॥ ११५॥

वैश्यशुद्रापचारं च संकीणीनां च संभवम् । त्रापद्धर्मं च वर्णानां प्रायश्चित्तविधिं तथा ॥ ११६ ॥

वैश्य तथा शूदोंका अपना-अपना धर्मानुष्ठान ( नवमाध्यायका विषय ); वर्ण-सङ्कर (भिन-भिन्न जातिवाले स्त्री पुरुषोंके संभोगसे सन्तान—१०१८-४० ) की उत्पत्ति, आपत्तिकालमें जीविका-साधनोपदेश ( दशमाध्यायका विषय ); प्रायक्षितका विधान ( एकादशाध्यायका विषय );—॥ ११६॥

संसारगमनं चैत्र त्रिविधं कर्मसंभवम्।

नि:श्रेयसं कर्मणां च गुणदोषपरीचणम् ॥ ११७ ॥

वर्णानुसार तीन प्रकारकी (उत्तम, मध्यम और श्रधम) सांसारिकगति, मोक्षदायक श्राटमज्ञान, विहित तथा निषिद्ध कर्मो के गुण-दोषोंकी परीक्षा,—॥

देशधमीञ्जातिधमीन्कुलधर्मौश्च शाश्वतान् ।

पाषरङगणधर्मौश्च शास्त्रेऽस्मिन्तुक्तवान्मनुः ॥ ११८ ॥

देश-धर्म ( किसी देश-विशेषमें नियत धर्म-विशेष ), जाति-धर्म ( ब्राह्म-णादि जाति-विशेष के लिये नियत धर्मिशेष ), पाखिष्डयों ( वेद तथा धर्मशास्त्रों के प्रतिकृत स्नाचरण करने वालों ) के समुदायोंका धर्म ( द्वादशाध्यायका विषय ), इस शास्त्र में मनु भगवान् ने कहा है ॥ ११८॥

प्रथमाध्यायका उपसंहार—
यथेदमुक्तवाब्द्धास्त्रं पुरा पृष्टो मनुर्मया ।
तथेदं यूयमप्यद्य मत्सकाशास्त्रिबोधत ॥ ११६ ॥
इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

( मृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि — पूर्व कालमें मेरे पूछनेपर भगवान् मनुने इस शास्त्रको जैसा मुक्तिसे कहा था, वैसा ही त्रापतोग भी मुक्तिसे इस धर्मशास्त्रको मालूम करें ॥ १९९ ॥

> मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् संसारोत्पत्तिवर्णनम् । श्रीगर्योशकृपादष्टवा प्रथमे पूर्णतामगात् ॥ १ ॥

## अथ द्वितीयाध्याय:

धर्मसामान्य का लक्षण— विद्वद्भिः सेवितः सद्भिर्नित्यमद्वेषरागिभिः।

हृद्येनाभ्यनुज्ञातो यो धर्मस्तं निवोधत ॥ १ ॥

( मृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) धर्मात्मा एवं रागद्वेषसे रहित विद्वानों-द्वारा सर्वदा सेवित श्रीर हृदयसे श्रच्छी तरह जाना गया जो धर्म है, उसे ( तुमलोग ) सुनो ॥ १ ॥

सकाम कर्म का निषेध वेदादि प्राप्ति की काम्यता— कामात्मता न प्रशस्ता न चैवेहास्त्यकामता। काम्यो, हि वेदाधिगम: कर्मयोगश्च वैदिक: ॥ २॥

कर्म-फलकी इच्छा करना श्रेष्ठ नहीं, किन्तु इच्छाका श्रमाव (त्याग) भी नहीं है। वेदका स्वीकार (ज्ञान) श्रीर वेदोक्त कर्म करना भी इच्छा से ही होता है ॥२॥ व्रतोंकी सङ्कल्पमूलकता—

संकल्पमृतः कामा वै यज्ञाः संकल्पसंभवाः । व्रतानि यमधर्माश्च सर्वे संकल्पजाः स्मृताः ॥ ३ ॥

इच्छा सङ्कल्प-मूलक (इच्छाका मूल सङ्कल्प ही) है, यज्ञ सङ्कल्पसे होते हैं त्रौर सब जत एवं (चतुर्थाध्यायमें वच्यमाण) यम त्रादि सङ्कल्पसे ही होते हैं ॥ ३ ॥

क्रियाकी काम-सापेक्षता-

त्रकामस्य क्रिया काचिद् दृश्यते नेह कर्हिचित्। यद्यद्धि कुरुते किंचित्तत्तत्कामस्य चेष्टितम्।। ४।।

इस संसारमें इच्छाके विना किसी मनुष्यका कोई काम कभी भी नहीं देखा जाता है। मनुष्य जो कुछ करता है, वह सब इच्छाकी चेष्टा है (इच्छाके द्वारा ही करता है) ॥ ४॥

तेषु सम्यक्तमानो गच्छत्यमरलोकताम् । यथा संकल्पितांश्चेद्द सर्वान्कामान्समरनुते ॥ ४ ॥ उन (शास्त्रोक्त ) कर्मों में अच्छी तरह नियत मनुष्य मोक्षको प्राप्त करता है और इस संसारमें इच्छानुसार सब कर्मोंको प्राप्त करता है ॥ ५॥

[ असद्वृत्तस्तु कामेषु कामोपहतचेतन:।

नरकं समवाप्नोति तत्फलं न समश्तुते ॥ १॥

तस्माच्छुतिस्मृतिप्रोक्तं यथाविध्युपपादितम्।

काम्यं कर्मेह भवति श्रेयसे न विपर्यय:॥ २॥]

[ यदि तृष्णासे नष्ट बुद्धिवाला ईप्सित विषयोंके लिये अवैधानिक अर्थात् यथेच्छ आचरण करता है, तो वह नरक जाता है, और उसे ईप्सित फल भी नहीं मिलता है ॥ १ ॥ इसलिये श्रुति और स्पृतिसे बताया हुआ काम्य कर्म यथाविधि करनेसे कल्याणके लिये होता है, अन्यथा नहीं ॥ २ ॥ ]

धर्मके प्रमाण— वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदाम् । आचारश्चेव साधूनामात्मनस्तुष्टिरेव च ॥ ६ ॥

सब वेद, उन्हें (वेदोंको) जाननेवालों (मनु श्रादि) की स्मृति श्रीर, ब्राह्मणत्व श्रादि तेरह प्रकारके शील या राग-हेष-शूर्यता, महात्माश्रोंका श्राचरण श्रीर श्रपने मनकी प्रसन्ता (जहाँ धर्मशास्त्रोंमें श्रनेक पक्ष कहे गये हैं, वहाँ जिस पक्षवाले विधानको स्वीकार करनेमें श्रपना मन प्रसन्न हो); ये सब धर्मके मृत हैं ॥ ६ ॥

> धर्मोंकी वेदमूलकता— यः कश्चित्कस्यचिद्धर्मो मनुना परिकीर्तितः । स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमयो हि सः ॥ ७ ॥

मनुने जिस किसी ( ब्राह्मण ब्रादि ) का जो धर्म कहा है, वह सब धर्म वेदों-में कहा गया है। वे मनु सब वेदोंके ब्राधोंके ज्ञाता हैं ( ब्राधवा-वह सब ज्ञान-स्वरूप है॥ ७॥

भ "तदुक्तं हारीतेन—'ब्रह्मण्यता, पितृभक्तिता, सौम्यता, अपरोपतापिता, अनस्यता, मृदुता, अपारुष्यं, मित्रता, प्रियवादिःवं, कृतज्ञता, शरण्यता, कारूण्यं, प्रशान्ति'श्चेति त्रयोदश्यियं शीलम्" इति (म॰ मु॰)॥

धर्म-निश्चयके विषयमें विद्वानोंके कर्तेत्र्य--सर्वे तु समवेच्येदं निखिलं ज्ञानचक्षुषा । श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान्स्वधर्मे निविशेत वै ॥ ८ ॥

निद्वान् मनुष्य नेदार्थज्ञानोचित सम्पूर्ण-शास्त्र-समूहको व्याकरण-मीमांसादिके ज्ञानरूपी नेत्रोंसे सब देखकर (विचारकर) नेद-प्रमाणसे श्रपने कर्तव्य धर्मको विश्वयकर श्रनुष्ठान करे॥ ८॥

श्रुति-स्मृत्युक्त धर्मके श्रनुष्ठानका फल-श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठन्हि मानवः। इह कीर्तिमवाप्नोति प्रेत्य चानुक्तमं सुखम्।। ६।।

वेदों और स्मृतियों में कहे गये धर्मका अनुष्ठान (पालन ) करता हुआ मनुष्य इस संसारमें यश पाता है और धर्मानुष्ठानजन्य स्वकर्मादिके अनुतम सुखको पाता है (अतएव वेद-स्मृति-प्रतिपादित धर्मका अनुष्ठान करना चाहिये) ॥ ९ ॥

> श्रुति श्रौर स्मृतिका परिचय — श्रुतिस्तु, वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृति: । ते सवार्थेष्वमीमांस्ये ताभ्यां धर्मो हि निर्वभौ ॥ १०॥

(ऋक् त्रादि) वेदको श्रुति तथा (मनु त्रादिके द्वारा कथित) धर्मशास्त्रको स्मृति जानना चाहिये, वे सभी विषयों में प्रतिकृत तर्कके योग्य नहीं हैं (उनके किसी विषयमें प्रतिकृत तर्क नहीं करना चाहि ने, क्योंकि उन दोनों (श्रुति = वेद श्रीर स्मृति = धर्मशास्त्र ) से ही धर्म प्रादुर्भूत हुत्रा है )॥ ९०॥

नास्तिक-निन्दा-

योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद्द्विजः । स साधुभिर्बहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः ॥ ११ ॥

जो मनुष्य तर्कशास्त्रके त्राधारपर उन दोनों ( वेद त्रौर स्मृति ) का त्र्रपमान करे, नास्तिक एवं वेदनिन्दक वह मनुष्य सज्जनोंके द्वारा बहिष्कृत करने योग्य है॥१९॥ धर्मके चतुर्विधलक्षण—

> वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । एतचतुर्विधं प्राहुः साज्ञाद्धर्मस्य लज्ञणम् ॥ १२ ॥

वेद, स्मृति, श्राचार श्रीर मनकी प्रसन्नता (किसी विषयमें जहाँ एकाधिक पक्ष बतलाये गये हों , वहाँ जिस पक्षके प्रहण करनेमें श्रपने मनकी प्रसन्नता हो ); ये चार धर्मके साक्षात लक्षण हैं ॥ १२ ॥

श्रुति-स्मृतिके विरोधमें श्रुतिकी प्रामाणिकता— अर्थकामेष्यसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते।

धर्म जिज्ञासमानानां प्रमाणं परमं श्रुतिः ॥ १३ ॥ अर्थ श्रौर काम (इच्छा ) में श्रनासक्त मनुष्योंके लिये धर्मका उपदेश किया

जाता है, धर्मके जिज्ञासुत्रोंके लिये वेद ही मुख्य प्रमाण है ॥ १३ ॥ श्रुति-द्वयके विरोधमें दोनोंकी प्रामाणिकता—

श्रुतिद्वैधं तु यत्र स्यात्तत्र धर्मावुमी स्मृतौ । उभाविप हि तौ धर्मौ सम्यगुक्तौ मनीषिभि: ॥ १४ ॥

जहाँ पर श्रुतिद्वय (दो वेदवचनों) का परस्परमें विरोध होता हो, वहाँपर वे दोनों ही वचन धर्म हैं, क्योंकि मनु श्रादि विद्वानोंने उन दोनोंको ही सम्यक् (उत्तम) ज्ञान बतलाया है ॥ १४॥

> श्रुति-इय-विरोधका दृष्टान्त— उदितेऽनुदिते चैव समयाध्युषिते तथा । सर्वथा वर्तते यज्ञ इतीयं वैदिकी श्रुति: ॥ १४ ॥

"स्प्रैंक उदय होनेपर, स्र्यंक उदय नहीं होनेपर (जब पूर्व दिशा लालिमा-युक्त हो नाय तथा कहीं २ एक-दो तारे भी दृष्टिगोचर हो रहे हों तब) और अध्युषित कालमें (न तो स्प्रोंदय ही हुआ हो और न तो तारे ही दृष्टिगोचर हो रहे हों। ऐसे समयमें ) सर्वथा यज्ञ (अग्निहोत्र-सम्बन्धी हवन) करना चाहिये" ये तीनों वैदिक श्रुतियाँ हैं (यहाँ उक्त तीनों समय परस्परमें सर्वथा विरुद्ध हैं, अतएव इस प्रकारका द्वैध अर्थात् विकल्प वचन आनेपर उक्त तीनों समयोंमेंसे किसी भी समयमें यज्ञ (अग्निहोत्र-सम्बन्धी हचन करना धर्मशाक्षके अनुकृत्व ही है)॥ १५॥

[ श्रुतिं पश्यन्ति मुनयः स्मरन्ति तु यथास्मृति । तस्मात्त्रमाणं मुनयः प्रमाणं प्रथितं मुवि ॥ ३ ॥ धर्मव्यतिक्रमो दृष्टः श्रेष्ठानां साहसं तथा। तदन्त्रीच्य प्रयुद्धानाः सीदन्त्यपरधर्मजाः ॥ ४ ॥ ]

[ मुनि लोग सब वेदोंका साक्षात्कार करते हैं, श्रौर श्रन्य लोग स्मृतिके अनुसार वेदों की कल्पना करते हैं; इसलिये सभी लोगों में मुनि लोगही प्रमाण हैं, श्रीर वेही प्रमाण तथा पृथ्वीमें ख्यात हैं ॥ ३ ॥ 'सूर्यके उदित या श्रनुदित रहने पर हवन किया जाय' इत्यादि धर्मोंमें व्यतिक्रम ( किसी को कुछ करते तो किसी को कुछ करते ) देखा गया है; श्रौर श्रेष्ठ लोगों का साहस भी (यही कल्याणकारी है तो यही कल्याणकारी है ऐसा कहना भी ) देखा गया है। इसलिये इनको अच्छी तरह समक कर (स्वस्य च प्रियमात्मनः) इसके अनुसार चलने वाले कल्याण पाते हैं। श्रौर जो इनमें द्वैध देखकर श्रन्य धर्मका श्रवलम्बन करते हैं, वे 'परधर्मी भयावहः' के अनुसार क्लेश पाते हैं ॥ ४ ॥ ]

वैदिक संस्कारसे संस्कृत ही इस धर्मशास्त्रका अधिकारी-निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधि:।

तस्य शास्त्रेऽधिकारोऽस्मिञ्ज्ञेयो नान्यस्य कस्यचित् ॥ १६ ॥

गर्भाधान संस्कारसे आरम्भकर अन्त्येष्टि ( मरण ) संस्कार पर्यन्त वेद्यन्त्रोंक द्वारा पहलेसे ही जिसके संस्कार का विधान है, उसी (द्विज-ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य ) का इस शास्त्र ( शास्त्रके पढ़ने तथा सुननेमें ) अधिकार है; दूसरे किसी ( चाण्डाल या शुद्रादि ) का नहीं ( अध्यापन के लिये अध्ययन करनेका अधिकार वेवल बाह्मणोंको ही है, यह बात पहले (१।१०३ में ) ही कह आये हैं ) ॥१६॥

ब्रह्मावर्त देश— सरस्वतीदृषद्वत्योर्द्वनद्योर्यद्न्तरम् ।

तं देवनिर्मितं देशं ब्रह्मावर्तं प्रचत्तते ॥ १७ ॥

सरस्वती तथा दषद्रतीः इन दो देव-निदयोंके मध्यका जो देश है, उसे देव-निर्मित (देव-नदी-निर्मित) "ब्रह्मावत" कहते हैं ॥ १७॥ सदाचारका लक्षण-

> तस्मिन्देशे य आचार: पारंपर्यक्रमागत:। वणीनां सान्तरालानां स सदाचार उच्यते ॥ १८ ॥

उस देशमें ब्राह्मणादि वर्णों और अम्बष्ट-रथकार आदि वर्णसङ्कर जातियोंका कुलपरम्परागत (आधुनिक नहीं) जो आचार है, वही "सदाचार" कहा जाता है ॥ १८ ॥

[ विरुद्धा च विगीता च दृष्टार्थादिष्टकारणे । स्मृतिर्न श्रुतिमूला स्याद्या चैषा संभवश्रुति: ॥ ४ ॥ ]

[ प्रत्यक्ष विषयोंसे इष्ट सम्पादनके लिये जो ( चार्वाकों की ) वेद विषद्ध श्रीर सज्जन निन्दित स्मृति है, वह श्रुति मूलक नहीं है, श्रतः उसे नहीं मानना चाहिये। किन्तु वेदमूलक जो यह स्मृति है उसे ही मानना चाहिये॥ ५॥]

कुरुचेत्रादि ब्रह्मर्षि देश-

कुरुत्तेत्रं च मत्स्याश्च पञ्चालाः शूरसेनकाः । एव ब्रह्मर्षिदेशो वै ब्रह्मावर्तादनन्तरः ॥ १६ ॥

कृष्णित्र, मत्स्य, पञ्चाल ( पञ्जाब या कान्यकुञ्ज त्रर्थात् कन्नीजका (समीप-वर्ती भाग ) श्रौर रार्रसेन देश; यह "ब्रह्मर्षि देश" ब्रह्मावर्तसे कुछ कम उसके वादमें है ॥ १९ ॥

उन देशोंके ब्राह्मणोंसे त्राचार-शिक्षा-प्रहणोपदेशएतदेशप्रसूतस्य सकाशाद्यजन्मनः ।
स्वं स्वं चरित्रं शिचेरन्पृथिव्यां सर्वमानवाः ॥ २०॥

इन देशों ( श्लो॰ ९७ तथा ९९ में कथित ) में उत्पन्न ब्राह्मणोंसे पृथ्वीपर सब मनुष्य त्रपने २ चरित्र सीखें ( वहाँके निवासी ब्राह्मण जैसा कहें तथा स्वयं त्राचरण करें, वैसा ही पृथ्वीमात्रके मनुष्य करें ) ॥ २० ॥

मध्यदेश-

हिमवद्विन्ध्ययोर्मध्यं यत्प्राग्त्रिनशनाद्पि ।

प्रत्यगेव प्रयागाच्च मध्यदेशः प्रकीर्तितः ॥ २१ ॥

( उत्तर-दक्षिण भागसे क्रमशः ) हिमालय और विन्ध्याचलके बीच, विनशन ( सरस्वती नदीके अन्तर्धान होनेका देश कुरुत्वेत्र ) के पूर्व और प्रयागके पश्चिमका देश "मध्यदेश" कहा गया है ॥ २१ ॥ त्रार्यावर्त देश-

त्र्यासमुद्रातु वै पूर्वादासमुद्रातु पश्चिमात् । तयोरेवान्तरं गिर्योरार्यावर्तं विदुर्नुघाः ॥ २२ ॥

(पूर्व-पश्चिम भागसे कमशः) पूर्व समुद्र तथा पश्चिम समुद्र श्रौर उन्हीं दोनों पर्वतों (हिमाचल श्रौर विन्ध्याचल) के मध्य स्थित देशको पण्डितलोग "आर्यावर्त" देश कहते हैं ॥ २२ ॥

यज्ञिय श्रीर म्लेच्छ देश-

कृष्णसारस्तु चरति मृगो यत्र स्वभावतः।

स ज्ञेयो यज्ञियो देशो म्लेच्छदेशस्त्रतः परः ॥ २३ ॥

जहाँ पर काला मृग स्वभावसे ही (कहीं श्रान्यत्रसे लाकर रखा या छोड़ा गया नहीं ) विचरण करता है, वह "यज्ञिय" (यज्ञके योग्य ) देश है; इसके श्रातिरिक्त "म्लेच्छदेश" है ॥ २३ ॥

एतान्द्रिजातयो देशान्संश्रयेरन्प्रयन्नतः ।

शूद्रस्तु यस्मिन्कस्मिन्या निवसेद् वृत्तिकर्शितः ॥ २४॥

द्विज (ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रौर वैश्य, वे चाहे इन देशोंमें उत्पन्न हों चाहे श्रान्यत्र कहीं भी उत्पन्न हों ) इन देशोंका श्राश्रय करें श्रर्थात इन देशोंमें निवास करें परन्तु श्रद्ध तो वृत्तिके लिये कहीं भी निवास करे ॥ २४ ॥

वर्णादि-धर्म-

एषा धर्मस्य वो योनिः समासेन प्रकीर्तिता । सम्भवश्चास्य सर्वस्य वर्णधर्मान्निबोधत ।। २४ ।।

( भृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) मैंने आपलोगोंसे धर्मके कारण तथा सम्पूर्ण संसारकी उत्पत्तिको संदोपमें कहा। श्रव वर्ण-धर्मोंको ( १ वर्ण-धर्म, २ आश्रम-धर्म, ३ वर्णाश्रम-धर्म, ४ गौण-धर्म और ५ नैमितिक धर्मोंको ) सुनो ॥ २५ ॥

विमर्शः—१ वर्ण-धर्म—ब्राह्मण आदि वर्णमात्रके आश्रयसे प्रवृत्त होनेवाला धर्म; यथा—यज्ञोपवीत आदि । २ आश्रम-धर्म—ब्रह्मचर्य आदि आश्रममात्रसे प्रवृत्त होनेवाला धर्म; यथा—भिज्ञा-वृत्ति तथा दण्ड-धारण आदि । ३ वर्णाश्रम- धर्म—ब्राह्मण आदि वर्ण तथा ब्रह्मचर्य आदि आश्रम—इन दोनोंके आश्रयसे प्रवृत्त होनेवाला धर्म; यथा—मौक्षी मेखला तथा पालाश-पैप्पल ( पलाशका और पीपल का दण्ड आदि । ४. गुण-धर्म—गुणोंके आश्रयसे प्रवृत्त होनेवाला धर्म; यथा—अभिषिक्त राजाका प्रजापालन आदि और ५ नैमित्तिक धर्म-एक निमित्तके आश्रयसे प्रवृत्त होनेवाला धर्म; यथा—प्रायश्चित्त विधान आदि ।

वैदिक मन्त्रोंसे द्विजोंके संस्कारका विधान— वैदिकै: कर्माभि: पुरुयैनिषेकादिद्विजन्मनाम् । कार्य: शरीरसंस्कार: पावन: प्रेत्य चेह च ॥ २६ ॥

इस लोकमें तथा मृत्युके बाद परलोकमें पवित्र करनेवाला ब्राह्मणादि दणींका गर्भाधान आदि शरीर-संस्कार पवित्र वेदोक्त मन्त्रोंसे करना चाहिये ॥ २६ ॥

> संस्कारका पापश्चय कारणत्व— गार्भेहींमेर्जातकर्मचौडमौञ्जीनिबन्धनै: । बैजिकं गार्भिकं चैनो द्विजानामपमृज्यते ।। २७ ॥

गर्भ-शुद्धिकारक हवन, चूडाकरण ( मुंडन ) त्रौर मौक्षीवन्धन ( यज्ञोपवीत ) संस्कारोंसे द्विजोंके वीर्य एवं गर्भसे उत्पन्न दोष नष्ट होते हैं ॥ २७ ॥

> स्वाध्यायादिका मोक्षकारणत्व— स्वाध्यायेन व्रतेहींमैस्त्रैविद्येनेज्यया सुतै: । महायज्ञैश्च यज्ञैश्च ब्राह्मीयं क्रियते तनु: ॥ २८॥

वेदाध्ययनसे, मधु-मांसादिके त्यागरूप वृत अर्थात् नियमसे, प्रातः-साय-कालीन हवनसे, त्रैविद्य-नामक वृतसे, ब्रह्मचर्यावस्थामें देविष-पितृ-तर्पण आदि

५ "तदुक्तं भिवष्यपुराणे— वर्णधर्मः स्मृतस्त्वेक आश्रमाणामतः परम् । वर्णाश्रमस्तृतीयस्तु गौणो नैमित्तिकस्तथा ॥ वर्णस्वमेकमाश्रित्य यो धर्मः संप्रवर्तते । वर्णाश्रमः स उक्तस्तु यथोपनयनं नृप ! ॥ यस्त्वाश्रमं समाश्रित्य अधिकारः प्रवर्तते । स खल्वाश्रमधर्मस्तु भिन्नादण्डादिको यथा ॥ वर्णस्वमाश्रमस्वञ्च योऽधिकृत्य प्रवर्तते । स वर्णाश्रमधर्मस्तु भौक्षीया मेखळा यथा ॥ यो गुणेन प्रवर्तते गुणधर्मः स उच्यते । यथा मूर्झामिषिक्तस्य प्रजानां परिपाळनम् ॥ निमित्तमेकमाश्रित्य यो धर्मः संप्रवर्तते । नैमित्तिकः स विज्ञेयः प्रायश्रित्तविधर्यथा ॥ कियात्रोंसे, गृहस्थानस्थामें पुत्रोत्पादनसे, (३।६८-७० में वद्यमाण ब्रह्मयक्क त्र्यादि ) महायक्कोंसे और ज्योतिष्टोमादि यक्कोंसे ब्रह्म-प्राप्तिके योग्य यह शारीर बनाया जाता है ॥ २८ ॥

> नव-जात बालकोंका जातकर्म संस्कार— प्राङ्नाभिवर्धनात्पुंसो जातकर्म विधीयते । मन्त्रवत्प्रारानं चास्य हिरस्यमधुसर्पिषाम् ॥ २६ ॥

नाभिच्छेदन (नार काटने) के पहले पुरुषका 'जातकर्म' संस्कार किया जाता है ख्रौर सोना, घी तथा मधु (शहद ) का (अपने गृह्योक्त ) मन्त्रोंसे (इन नवोत्पन्क बच्चोंको ) प्राशन कराया जाता है ॥ २९ ॥

नाम-करणसंस्कार— नामघेयं दशम्यां तु द्वादश्यां वाऽस्य कारयेत् । पुरुषे तिथौ मुहूर्ते वा नच्चत्रे वा गुणान्विते ॥ ३०॥

जन्मसे दशवें ('शङ्ख' के मतसे ग्यारहवें ) या बारहवें दिन उस बालकका 'नामकरण' संस्कार किया जाता है । (उन दिनोंमें नहीं करनेपर ज्योतिः शास्त्रमें कहे गये शुभ तिथि, मुहूर्त श्रौर गुणयुक्त नक्षत्रमें 'नामकरण' किया जाता है ॥ ३०॥

प्रत्येक वर्णके नामकरणका पृथक् २ वर्णन—
मङ्गल्यं ब्राह्मणस्य स्यात्त्रित्रयस्य बलान्त्रितम् ।
वैश्यस्य धनसंयुक्तं शूद्रस्य तु जुगुण्सितम् ॥ ३१॥

ब्राह्मणका मङ्गल-सूचक शब्दसे युक्त, क्षत्रियका बल-सूचक शब्दसे युक्त, वैश्यका धन-वाचक शब्दसे युक्त श्रीर श्रद्भका निन्दित-शब्दसे युक्त नामकरण' करना चाहिये॥ ३१॥

१. तदुक्तं मुहूर्तचिन्तामणौ—

 "तज्जातकर्मादि शिशोर्विधेयं पर्वाख्यरिक्तोनितयौ श्रुमेऽह्नि ।
 एकादशे द्वादशकेऽपि घस्ने मृदुध्विचित्रयशेडुषु स्यात् ॥११ इति (५।११।)
 विशेषविवरणं मुहूर्तचिन्तामणेः पीयूषधाराटीकायां मन्थान्तरेषु च द्रष्टव्यं
 जिज्ञासुभिरिति ।

शर्मवद्बाह्मणस्य स्याद्राङ्गो रत्तासमन्वितम् । वैश्यस्य पुष्टिसंयुक्तं श्रूद्रस्य प्रेऽयसंयुतम् ॥ ३२ ॥

ं ब्राह्मणका 'शर्मा' शब्दसे युक्त, क्षत्रियका रक्षा-शब्दसे युक्त, वैरयका पुष्टि-शब्दसे युक्त और शद्भका प्रेष्य (दास) शब्दसे युक्त उपनाम (उपाधि) करना चाहिये॥ ३२॥

विमर्शः—क्रमशः इनका उदाहरण-ब्राह्मण का यथा-शुभ शर्मां, मङ्गळदेव, चित्रय का यथा-बळवर्मा, विजय प्रवापवर्माः वैश्यका यथा-वसुभूति, ऊबेरदत्त, ""और शूद्रका यथा-दीनदास, "। ३३॥ स्त्रियोका नामकरण—

स्त्रीणां सुखोद्यमकूरं विस्पष्टार्थं मनोहरम् । मङ्गल्यं दीर्घवर्णान्तमाशीर्वादाभिधानवत् ॥ ३३ ॥

श्रियोंका नाम सुखपूर्वक उच्चारण करने योग्य, स्रक्ष्य तथा स्पष्ट स्रर्थवाला, मनोहर, मङ्गलसूचक, स्रन्तमं दीर्घ स्रक्षर (स्वर) वाला और स्राशीविदसे युक्त स्रर्थवाला करना चाहिये (यथा-यशोदा, शान्ता, सुषमा, मनोरमा, .....) ॥३३॥

बालकोंको प्रथमबार घरसे बाहर निकालना श्रौर श्रन्नप्राशन संस्कार— चतुर्थे मासि कर्तव्यं शिशोनिष्क्रमणं गृहात्।

षष्ठेऽन्नप्राशनं मासि यद्वेष्टं मङ्गलं कुले ॥ ३४ ॥

चौथे मासमें बालकोंको (सर्वप्रथम ) घरसे बाहर निकालना चाहिये (इस संस्कारमें मुख्यतः सूर्य भगवान का दर्शन कराना उचित है ) श्रौर छुठे मासमें श्रन्नप्राशन कराना चाहिये; श्रथवा जैसा कुलाचार हो, वैसे ही उक्त संस्कारोंको कराना चाहिये ॥ ३४ ॥

संस्कारका समय— चूडाकर्म द्विजातीनां सर्वेषामेव धर्मत: । प्रथमेऽब्दे तृतीये वा कर्तव्यं श्रुतिचोदनात् ॥ ३४॥

ा तथा च यमः—"शर्म देवश्च विप्रस्य वर्म त्राता च भूभुजः । भूतिर्देत्तश्च वैश्यस्य दासः शूद्रस्य कारयेत् ॥" इति विष्णुपुराणेऽपि—"शर्मवद्बाह्मणस्योक्तं वर्मेति चत्रसंयुतम् । गुप्त दासात्मकं नाम प्रशस्तं वैश्यशूद्रयोः" इति म० मु० ॥ सभी द्विजाति बालकोंका 'चूडाकरण' ( मुण्डन ) संस्कार वेदके अनुसार पहले या तीसरे वर्ष ( अथवा कुलाचारानुकूल समय ) में कराना चाहिये ॥ ३४ ॥ उपनयन संस्कारका समय—

जपनयन सस्कारका समय— गर्भाष्टमेऽब्दे कुर्वीत ब्राह्मणस्योपनायनम् । गर्भादेकादशे राज्ञो गर्भात्तु द्वादशे विशः ॥ ३६ ॥

ब्राह्मण-बालकका गर्भसे त्र्याठवें वर्षमें, क्षत्रिय-बालकका गर्भसे ग्यारहवें वर्षमें श्रीर वैश्य-बालकका गर्भसे बारहवें वर्षमें 'उपवीत' (यह्नोपक्षत ) संस्कार कराना चाहिये ॥ ३६ ॥

त्रधिक ज्ञान।दिप्राप्तिके तिये प्रतिवर्णके यज्ञोपवीतका त्रान्य समय— ब्रह्मवर्चसकामस्य कार्यं विप्रस्य पञ्चमे । राज्ञो बलार्थिन: षष्ठे वैश्यस्येहार्थिनोऽष्टमे ॥ ३७॥

वेदाध्ययन श्रीर ज्ञानाधिन्य-प्राप्ति श्रादि तेजके लिये ब्राह्मण-बालकका गर्भसे गाँचवें वर्षमें; हाथी, घोड़ा श्रीर पराक्रम श्रादि प्राप्तिके लिये क्षेत्रिय-बालकका गर्भसे छठे वर्षमें श्रीर श्राधिक धन तथा खेती श्रादिकी प्राप्तिके लिये वैश्य-बालकका गर्भसे श्राठवें वर्षमें 'यह्नोपवीत' संस्कार कराना चाहिये ॥ ३७ ॥

यज्ञोपवीत संस्कारका श्रन्तिमकाल— श्राषोडशाद्ब्राह्मगस्य सावित्री नातिवर्तते । श्राद्वाविंशात्त्रत्रबन्धोराचतुर्विंशतेर्विंशः ॥ ३८ ॥

सोलह वर्षतक ब्राह्मणकी, बाईस वर्षतक क्षत्रियकी और चौबीस वर्षतक वैश्य को सावित्रीका उल्लङ्घन नहीं होता। ( श्रतः उक्त श्रवस्था होनेके पहले ही तीनों वर्णोंका यज्ञोपवीत संस्कार हो जाना चाहिये )॥ ३८॥

त्रात्य लक्षण— श्रत ऊर्ध्व त्रयोऽप्येते यथाकालमसंस्कृताः । सावित्रीपतिता त्रात्या भवन्त्यार्यविगर्हिताः ॥ ३६॥

इसके बाद यथासमय (ब्राह्मण १६, क्षत्रिय २२ त्रौर वैश्य २४ वर्ष तक ) उपवीत (यज्ञोपवीत ) संस्कारसे रहित ये तीनों वर्ण (ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य ) सावित्री से पतित (श्रष्ट) तथा शिष्टोंसे निन्दित होकर "व्रात्य" कहलाते हैं ॥३९॥ नात्यके साथ व्यवहार-त्याग त्रावश्यक— नैतैरपृतैर्विधिवदापद्यपि हि कर्हिचित्। न्राह्मान्यौनांश्च सम्बन्धानाचरेद् न्राह्मणः सह ॥ ४०॥

अपवित्र (श्लो॰ ३८ में कथित यज्ञोपवीत-समय बीत जानेपर प्रायिश्वत- अ प्रहण-पूर्वक यज्ञोपवीत-धारण नहीं किये हुए) इन वात्योंके साथ आपित्तमें भी कभी वेदाध्ययन और विवाहादि सम्बन्धको ब्राह्मण नहीं करे ॥ ४० ॥

> ब्रह्मचारियोंके तिये कृष्ण-मृग-चर्मादि धारण— कार्ष्णरौरवबास्तानि चर्माणि ब्रह्मचारिणः । वसीरत्रानुपूर्व्येण शाणचौमाविकानि च ॥ ४१॥

ब्राह्मणादि तीनों वर्णके ब्रह्मचारी ( दुन्धेके स्थानपर ) कृष्णमृग, रुरुमुग श्रौर बकरेके चमड़ेको; (धोती एवं कौपीनके स्थानपर ) सन, क्षौम (रेशम) श्रौर भेंद्रके बात (ऊन) के बने कपड़ोंको क्रमशः धारण करें॥ ४९॥

मेखना-

मौज्जी त्रिवृत्समा रलच्णा कार्या वित्रस्य मेखला । चत्रियस्य तु मौर्वी ज्या वैश्यस्य शणतान्तवी ॥ ४२ ॥

त्रिगुणितं (तिगुनी), बराबर (मोटी-पतत्ती नहीं) श्रीर चिकनी मूंजकी बनी मेखलाको ब्राह्मण ब्रह्मचारी, मौवीं (धनुषकी डोरी या मूर्वा नामक तृण-विशेष) की बनी मेखलाको क्षत्रिय ब्रह्मचारी श्रीर सनकी रस्सीकी बनी मेखलाको वैश्य ब्रह्मचारी धारण करे॥ ४२॥

मौजी त्र्यादि मेखलाका प्रतिनिधि—
मुझालाभे तु कर्तव्याः कुशाश्मन्तकबल्वजैः ।
त्रिवृता प्रनिथनैकेन त्रिभिः पञ्जभिरेव वा ॥ ४३ ॥

मुख त्रादिके नहीं मिलनेपर कुश, त्रश्मन्तक (तृण विशेष या मिल्लिका ) त्रौर बल्वज (बबई नामकी घास ) की बनी हुई (त्रिगुण, बराबर त्रौर चिकनी) मेखलाको ब्राह्मणादि ब्रह्मचारी क्रमशः घारण करें ॥ ४३॥

> यज्ञोपवीत— कार्पासमुपवीतं स्याद्विश्रस्योध्वेवृतं त्रिवृत्।

## शणस्त्रमयं राज्ञो वैश्यस्थाविकसौत्रिकम् ॥ ४४ ॥

ब्राह्मणका यह्नोपवीत कपास (कपासकी रूई के वने सृत) का, क्षत्रियका यह्नोपवीत सनके वने सृत का ख्रौर वैश्यका यह्नोपवीत भेंद्रके वाल (ऊन) के वने सूतका ऊपरकी ख्रौर से (दक्षिणावर्त) वँटा (ऐंटा) हुत्र्या तीन लड़ीका होना चाहिते॥ ४४॥

> ब्राह्मणो बेल्वपालाशौ चत्रियो वाटखादिरौ। पैलवौदुम्बरौ वैश्यो द्रा न्हीन्त धर्मतः ॥ ४४॥

धर्मानुसार ब्राह्मण ब्रह्मचारीको बेल या पलाश (ढाक) का, क्षित्रिय ब्रह्मचारीको वट या खैरका श्रौर वैश्य ब्रह्मचारीको पीलु या गूलरका दण्ड धारण करना चाहिये॥ ४५॥

विमर्श—यद्यपि मनु भगवान्ने 'ऊर्ध्ववृतं त्रिवृत्' (ऊपरकी) ओर अर्थात् दिचणावर्त वंटा हुआ तिगुना यज्ञोपवीतका प्रत्येक वर्णके लिये विधान किया है, तथापि ऊपरकी ओर तिगुना बँटकर नीचेकी ओर अर्थात् वामावर्त फिर तिगुना बँटना चाहिये इस प्रकार ऊपर-नीचे (क्रमशः दिचणावर्त तथा वामावर्त बँटनेपर वह नौ सूत्र का यज्ञोपवीत छन्दोगपरिशिष्ट तथा देवल स्मृतिके अनुसार होना चाहिये।

दण्डमान-

केशान्तिको ब्राह्मणस्य दण्डः कार्यः प्रमाणतः । ललाटसंमितो राज्ञः स्यानु नासान्तिको विशः ॥ ४६ ॥

प्रमाणानुसार ब्राह्मण ब्रह्मचारीका दण्ड केशतक, क्षत्रिय ब्रह्मचारी का दण्ड ललाटतक और वैश्य ब्रह्मचारीका दण्ड नाकतक लम्बा होना चाहिये॥ ४६॥

ऋजवस्ते तु सर्वे स्थुरव्रणाः सौम्यदर्शनाः।

अनुद्रेगकरा नॄणां सत्वचोऽनिग्नदूषिताः ॥ ४७ ॥ ( उन ब्राह्मणादि ब्रह्मचारियोंके वे ) दण्ड सीधे, विना कटे हुए, देखनेमें

१. तदुक्तं छन्दोगपरिशिष्टे—

"ऊर्ध्वं तु त्रिवृतं कार्यं तन्तुत्रयमघोवृतम् । त्रिवृतं चोपवीतं स्यात्तस्यैको ग्रन्थिरिष्यते ॥" देवलोऽप्याहु—"यज्ञोपवीतं कुर्वीत सुत्राणि नव तन्तवः ॥" इति ( म० सु० ) सुन्दर, लोगोंमें भय नहीं पैदा करनेवाले (मोटापन त्रादिके कारण उन्हें देखकर किसी को भय नहीं हो; ऐसे ), छिलकों के सहित त्रीर विना जले हुए होने चाहिये ॥ ४७ ॥

स्योंपस्थानादिके बाद भिक्षावृत्ति—
प्रतिगृह्योप्सतं दर्गडमुपस्थाय च भास्करम् ।
प्रदित्त्वणं परीत्याग्नि चरेद् भैत्नं यथाविधि ॥ ४८ ॥

(ब्राह्मणादि ब्रह्मचारियोंको ) ईिम्सित (श्लो० ४५ में वर्णित विकल्पमें से जो खलभ या रुचिकर हो वह ) दण्ड धारणकर सूर्य का उपस्थान तथा ऋग्निकी प्रदक्षिणा कर विधि-पूर्वक भिक्षा मांगनी (भिक्षार्थ याच करना ) चाहिये ॥ ४८ ॥

भिक्षा-विधि-

भवत्पूर्वं चरेद् भैच्नगुपनीतो द्विजोत्तमः।

भवन्मध्यं तु राजन्यो वैश्यस्तु भवदुत्तरम् ॥ ४६ ॥

उपनीत ( यह्नोपनीत संस्कारसे युक्त ) ब्राह्मण ब्रह्मचारीको 'भनत्' शब्दका वाक्यके पहले उच्चारण कर ( यथा-'भनति भिक्षां देहि'), क्षत्रिय ब्रह्मचारीको 'भनत्' शब्दका वाक्यके मध्यमें उच्चारण कर ( यथा-'भिक्षां भनति देहि, ) श्रौर वैश्य ब्रह्मचारीको 'भनत्' शब्दका वाक्यके श्रान्तमें उच्चारण कर ( यथा-'भिक्षां देहि भनति') भिक्षा-याचना करनी चाहि ।। ४९ ॥

सर्व प्रथम भिक्षा किन २ से मांगे— मातरं वा स्वसारं वा मातुर्वी भगिनीं निजाम् । भिन्नेत भिन्नां प्रथमं या चैनं नावमानयेत् ॥ ५०॥

( उक्त ब्राह्मणादि ब्रह्मचारी ) मातासे, बहनसे अथवा सगी मौसीसे या जो निषे-धके द्वारा अपमान न करे ( अवश्य भिक्षा दे ), उससे सर्व प्रथम भिक्षा मांगनी चाहिये ॥ ५० ॥

भिक्षाद्रव्य की भोजन-विधि— समाहृत्य तु तद्भैदां यावद्ञममायया । निवेद्य गुरवेऽश्रीयादाचम्य प्राङ्गुखः शुचिः ॥ ५१॥ अपनेको तृप्त करने योग्य भिक्षा एकत्रित कर निष्कपट हो (गुरुजी अच्छे अन्न अर्थात् भोज्य पदार्थोंको अपने लिये ले लेंगे, इस कपट भावनासे अन्छे भोज्य पदार्थको निकृष्ट भोज्य पदार्थसे विना छिपाये ) गुरु के सामने भिक्षामें प्राप्त हुए अन्नको निवेदनकर ( उन की आजा पानेके बाद ) आवमन कर पूर्व दिशाकी श्रोर मुख करके उस अन्नको भोजन करे ॥ ५१ ॥

पूर्व आदि दिशाओंको और मुख कर काम्य-भोजन-फल-आयुष्यं प्राङ्मुखो भुङ्के यशस्यं दक्षिणामुखः । श्रियं प्रत्यङ्मुखो भुङ्के ऋतं भुङ्के ह्युदङ्मुखः ॥ ४२ ॥

हितकर अन्नको आयुके लिये पूर्वकी ओर यशके लिये दक्षिणकी और धनके लिये पश्चिमकी स्रोर स्रोर सत्यके लिये उत्तर की स्रोर मुखकर भोजन करना चाहिये ॥ ४२ ॥

> सायं प्रातर्हिजातीनामशनं स्मृतिनोदितम् । नान्तरा भोजनं कुर्योदग्निहोत्रसमो विधि: ॥ ६ ॥

[ द्विजको सायं-प्रातः भोजन करनेका विधान स्मृतियोंमें वर्णित है, बीचमें भोजन नहीं करना चाहिये। तीन बार भोजन नहीं करना चाहिये)। यह विधि अग्निहोत्रके समान ( पुण्यप्रद ) है ॥ ६ ॥ ]

भोजनके श्रादि-श्रन्तमें श्राचमन-विधान-उपस्पृश्य द्विजो नित्यमन्नमद्यात्समाहित:। मुक्ता चोपस्प्रशेत्सम्यगद्भिः खानि च संस्पृशेत् ॥ ४३ ॥

द्विज नित्य ( ब्रह्मचर्यावस्थाके बाद भी ) सावधान हो। तीन त्राचमन कर भोजन करना आरम्भ करे तथा भोजन करनेके बाद भी (तीन) आचमन करे श्रीर सम्यक् प्रकारसे ( शास्त्रानुसार ) जलसे ६ छिद्रों ( दो नाक, दो श्रांख श्रीर दो कान ) का स्पर्श करे ॥ ५३ ॥

> श्रद्धासे श्रज-भोजनका विधान-पूजयेदशनं नित्यमद्याच्चैतद्कुत्सयन्। दृष्ट्वा हृष्येत्प्रसीदेच्च प्रतिनन्देच सर्वशः ॥ ५४ ॥

भोजनके पदार्थका "यह प्राणार्थक" ऐसा ध्यान करे और उसकी निन्दा नहीं करते हुए सब अनको खा जाय ( जुठा न छोड़े ), उसे देखकर मनको प्रसन्न रखे

श्रीर 'मुझे यह श्रज सर्वदा प्राप्त हो' इस प्रकार उसका प्रतिनन्दन करे ॥ ४४ ॥ श्रद्धा एवं श्रश्रद्धासे भोजन करनेका सदसत्कल पूजितं ह्यशनं नित्यं बलमूर्जं च यच्छति । श्रप्तातं तु तद् भुक्तमुभयं नाशयेदिदम् ॥ ४४ ॥

पूर्वोक्त प्रकारसे पूजित (सत्कृत अर्थात् श्रमिनन्दित ) श्रन सामर्थ्य श्रीर वीर्यको देता है तथा श्रपूजित (निन्दित श्रर्थात् निन्दा करते हुए खाया हुआ ) श्रम उन दोनों (सामर्थ्य श्रीर वीर्य ) को नष्ट करता है ॥ ५५ ॥

भोजन-विषयक श्रन्य नियम-नोच्छिष्टं कस्यचिद्दद्यान्नाद्याच्चैव तथान्तरा ।

न चैवात्यशनं कुर्यान्न चोच्छिष्टः कचिद्व्रजेत् ॥ ४६ ॥

उच्छिष्ट (जूठा) अन्न किसीको न दे तथा स्वयं भी न खावे, बीचमें (प्रातः -साथं भोजनके बीचमें अर्थाः तीन बार) न खावे, बहुत अधिक न खावे और जूठे मुंह (विना आवमन या कुछा किये) कहीं न जावे॥ ५६॥

श्रिषक भोजनका निषेध— श्रानारोग्यमनायुज्यमस्वर्ग्यं चातिभोजनम् । अपुरायं लोकविद्धिष्टं तस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ ४७ ॥

त्रधिक भोजन करना त्रारोग्य, त्रायु, स्वर्ग त्रौर पुण्यके लिये त्रहितकर तथा लोक-निन्दित हैं। इस कारण उसे (त्राधिक भोजन करने को ) छोड़ देना चाहिये॥ ५७॥

आचमनके योग्य एवं श्रयोग्य तीर्थ— ब्राह्मण विश्वस्तीर्थेन नित्यकालसुपरपृशेत् । कायत्रैदशिकाभ्यां वा न पित्रयेण कदाचन ॥ ४८ ॥

ब्राह्मण सर्वदा ब्राह्मतीर्थसे, प्रजापित अथवा दैवतीर्थसे आचमन करें; पितृ-तीर्थसे कभी भी आचमन न करें। (उक्त तीर्थों के लक्षण श्लो॰ ५९ में वर्णित हैं)॥ ५८॥

ब्रह्म त्रादि तीर्थों के लक्षण— अङ्गुष्ठमृतस्य तले ब्राह्मं तीर्थं प्रचत्ते । कायमङ्गुलिमूलें प्रये देवं पित्र्यं तयोरधः ।। ४६ ।।
हाथके अँगूठेके पास 'ब्राह्मतीर्थं', किनष्ठा अंगुलीके मूलके पास 'ब्रजापित तीर्थं', अङ्गुलियोंके आगे 'देवतीर्थं' और अङ्गूठे तथा प्रदेशिनी (तर्जनी ) अङ्गुलीके बीच पितृतीर्थं होता है ॥ ५९ ॥

> श्राचमन-विधि— त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विः प्रमृज्यात्ततो मुखम् । खानि चैव स्पृशेदद्भिरात्मानं शिर एव च ॥ ६०॥

पहले तीन बार त्राचमन कर दो बार मुखको ( श्रोष्ठ बन्दकर श्रंगुष्ठ मूलसे ) रूपर्श करे श्रौर ६ छिद्रों ( नाक, नेत्र श्रौर कान के २-२ छिद्रों ) का, हृदयका श्रौर शिरका जलसे स्पर्श करे ॥ ६० ॥

अनुज्णाभिरफेनाभिरद्भिस्तीर्थेन धर्मवित्।

शौचेप्सुः सर्वदाचामेदेकान्ते प्रागुदङ्मुखः ॥ ६१॥

पवित्रताका इच्छुक धर्मात्मा पुरुष ठंडे श्रौर फेन-रहित जलसे ब्राह्म श्रादि तीर्थों (श्लो॰ ५८) से एकान्तमें पूर्व या उत्तर मुख बैठकर सर्वदा (ब्रह्मचर्य-स्यागके बाद भी भोजनान्तमें ) श्राचमन करे ॥ ६९॥

त्राचमनमें प्रत्येक वर्णके लिये जल-प्रमाण— हृद्गाभिः पूर्यते विप्रः, करठगाभिस्तु भूमिपः ।

वैश्योऽद्भिः प्राशिताभिस्तु, श्रूद्रः स्पृष्टाभिरन्ततः ॥ ६२ ॥ ( आचमन-कालमें ) ब्राह्मण हृदय तक, क्षत्रिय कण्ठतक, वैश्य मुखतक पहुंचे हुए तथा श्रुद्ध ओष्ठको स्पर्श किये हुए जनसे शुद्ध होता है ॥ ६२ ॥

> उपनीती ( सन्य ) श्रादिके लक्षण— उद्धृते दिच्चिंगे पाणावुपवीत्युच्यते द्विजः । सन्ये प्राचीन श्रावीती, निवीती कण्ठसज्जने ॥ ६३ ॥

द्विज दाहिना हाथ उठाकर पहने गये (बाँयें कन्धेके ऊपरसे दाहिनी काँखके नीचें लटकते हुए ) यज्ञोपवीत होनेपर "उपवीती" ( सन्य ), बाँया हाथ उठाकर पहने गये ( दाहिने कन्धेके उपरसे बाँयें काँखके नीचे लटकते हुए ) यज्ञोपवीत होनेपर

"प्राचीनावीती" ( त्र्यपसन्य ) श्रौर ( मालाकी तरह ) कण्ठमें लटकते हुए यहाे-पवीत होनेपर 'निवीती' कहलाता है ॥ ६३ ॥

पूर्व मेखलादिके नष्ट होनेपर दूसरे का प्रहण—

मेखलामजिनं द्ग्डमुपवीतं कमग्डलुम् ।

श्राप्स प्रास्य विनष्टानि गृह्णीतान्यानि मन्त्रवत् ।। ६४ ।।

मेखला, मृग-चर्म, पालाशादि दण्ड, यज्ञोपबीत श्रीर कमण्डलुके नष्ट होनेपर उन्हें जलमें छोड़कर मन्त्रपूर्वक दूसरा धारण करना चाहिये ॥ ६४ ॥

केशान्त संस्कारका समय—

केशान्तः षोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य विधीयते । राजन्यबन्धोद्वीविशे वैश्यस्य द्वन्धिके ततः ॥ ६४ ॥

गर्भसे सोलहर्ने वर्षमें ब्राह्मणका, बाईसर्ने दर्षमें क्षत्रियका और चौबीसर्ने वर्षमें वैश्यका "केशान्त्" संस्कार (ब्रह्मचर्यावस्थामें धारण किये वेशका छेदन ) कराना चाहिये ॥ ६५ ॥

विना मन्त्रके स्त्रियोंके संस्कारका विधान— अमन्त्रिका तु कार्येयं स्त्रीणामावृद्शेषतः । संस्कारार्थं शरीरस्य यथाकालं यथाक्रमम् ॥ ६६ ॥

शरीर-संस्कारके लिये पूर्वोक्त समय श्रीर कम से द्वियों के सब संस्कारको विना मन्त्रके ही करना चाहिये ॥ ६६ ॥

स्त्रियोंके यज्ञोपवीतादि का निषेध तथा वेदमन्त्रोंसे विवाहसंस्कारका विधान— वैवाहिको विधि: स्त्रीणां संस्कारो वैदिक: रमृत: । पतिसेवा गुरौ वासो गृहार्थोऽग्निपरिक्रिया ।। ६७ ।।

स्त्रियोंका विवाह संस्कार ही वैदिक संस्कार ( यज्ञोपवीतरूप ), पित-सेवा ही गुरुकुल-निवास ( वेदाध्ययनरूप ) ख्रीर गृह-कार्य ही ख्राश्निहोत्र कर्म कहा गया है। ( ख्रत एव उनके लिये यज्ञोपवीत, गुरुकुल-निवास ख्रीर ख्राश्निहोत्र कर्म करने की शास्त्राज्ञा नहीं है )॥ ६७॥

[ अग्निह)त्रस्य शुश्रूषा सायमुद्धासमेव च । कार्य पत्न्या प्रतिदिनमिति कर्म च वैदिकम् ॥ ७ ॥ ]

[ अग्निहोत्रकी सेवा, सायंकाल पति के कार्यों में सहयोगदान स्त्रियोंको प्रतिदिन करना चाहिये, यही उनका वैदिक कर्म है ॥ ७ ॥ ]

एष श्रोक्तो द्विजातीनामौपनायनिको विधिः।

उत्पत्तिव्यञ्जकः पुर्णयः, कर्मयोगं निबोधत ॥ ६८ ॥

( मृगुमुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि ) द्विजों के द्वितीय जनमका व्यानक उपनयन-विधितक पुण्य-वर्द्धक संस्कारको मैंने कहा, अब उनके दूसरे कर्तत्र्योंको तम लोग सनो ॥ ६= ॥

यज्ञोपवीत संस्कारके बाद कर्तव्य-उपनीय गुरु: शिष्यं शिच्ययेच्छीचमादित: । श्राचारमग्निकार्यं च संध्योपासनमेव च ॥ ६६॥

गुरु शिष्यका यज्ञोपवीत संस्कार कर उसे शौच-पवित्रता (४।१३६), श्राचार-स्नान-क्रिया आदि, श्राग्न-कार्य (सिमधाको लाना तथा प्रातः-सायंकाल इवन करना ) त्रौर सन्ध्योपासन कर्मको सिखलावे ॥ ६६ ॥

> वेदाध्ययन-विधि-अध्येष्यमाणस्वाचान्तो यथाशास्त्रमुदङ्मुखः ।

ब्रह्माञ्जलिकतोऽध्याप्यो लघुवासा जितेन्द्रिय: ॥ ७० ॥

ग्रध्ययन करनेवाला, शास्त्रोक्त विधिसे श्राचमन किया हुन्ना ब्रह्माञ्जलि ( श्लो॰ ७१ में वच्यमाण ) बांधकर हलके ( कौपीन आदि लघु ) वस्नको पहना हुआ और जितेन्द्रिय शिष्य पदानेके योग्य होता है ॥ ७० ॥

ब्रह्माञ्जलिका लक्षण-

ब्रह्मारम्भेऽवसाने च पादी प्राह्मी गुरोः सदा ।

संहत्य हस्तावध्येयं स हि ब्रह्माञ्जलि: स्मृत: ।। ७१ ।।

वेद पढ़नेके पहले और बादमें शास्त्रोक्त ( श्लो० ७२ में वच्यमाण ) विधिसे गुरुके दोनों चरणोंको स्पर्श करना श्रीर हाथ जोड़कर पढ़ना ही "ब्रह्माञ्चित" कहलाता है ॥ ७१ ॥

> गुरुके श्रमिवादनकी विधि-व्यत्यस्तपाणिना कार्यमुपसंप्रहणं गुरोः।

सञ्येन सञ्यः स्प्रष्टञ्यो, दित्तागीन च दित्तणः ॥ ७२ ॥

हाथोंको हेरफेर कर गुरुके चरणोंका स्पर्श करना चाहिये, दाहिने हाथसे गुरुका दाहिना चरण और बाँयें हाथसे गुरुका बाँयाँ चरण स्पर्श करना ( छूकर अणाम करना ) चाहिये ॥ ७२ ॥

विमर्श—गुरूकी वन्द्रना करनेमें दाहिने हाथसे गुरुका दाहिना पैर तथा बाँचें हाथसे गुरुका बाँचाँ पैर स्पर्श करते समय हाथको (१) उतान रखना चाहिचे अर्थात् तळहथीको ऊपरकी ओर करके गुरुके चरणोंका स्पर्श करना चाहिचे। उसमें भी दाहिने हाथको ऊपर तथा बाँचें हाथको उसके नीचे रखना चाहिचे।

अध्ययनका आरम्भ तथा समाप्ति— अध्येष्यमाणं तु गुरुर्नित्यकालमतन्द्रितः ।

अधीष्य भो इति त्रूयाद्विरामोऽस्त्विति चारमेत्।। ७३।।

अध्ययन करनेवाले शिष्यसे आलस्य-हीन गुरु सर्वदा (प्रतिदिन, अध्ययन आरम्भ करनेके पहले ) भो अधीष्य' अर्थात् 'है शिष्य! पढो' ऐसा कहकर अध्ययन आरम्भ करावे तथा (अन्तमें ) 'विरामोऽस्तु' अर्थात् 'अब पढना समाप्त हो' ऐसा कहकर अध्ययनको समाप्त करे ॥ ७३ ॥

> वेदाध्ययनके श्रायन्तमें प्रणवोचारण— ब्रह्मणः प्रणवं कुर्योदादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोङ्कृतं पूर्वं, पुरस्ताच विशीर्यति ॥ ७४ ॥

शिष्यको वेदारम्भ (वेदपढ़नेके प्रारम्भ ) में श्रौर श्रन्तमें "ॐ" शब्दका उचारण करना चाहिये। पहले 'ॐ" शब्दका उचारण नहीं करनेसे श्रध्ययन धीरे २ नष्ट हो जाता है तथा श्रन्तमें 'ॐ' शब्दका उचारण नहीं करनेसे वह नहीं ठहरता (स्थिर नहीं होता) है ॥ ७४॥

तीन प्राणायामके बाद प्रणवीच्चारण-विधान—
प्राकृलान्पर्युपासीनः पवित्रैश्चैव पावितः।
प्राणायामैस्विभिः पूतस्तत श्चौकारमहैति ।। ७४ ।।

१. यदाह पैठीनसिः—"उत्तानाभ्यां हस्ताभ्यां दित्तणेन दित्तणं सन्येन सन्यं पादावभिवादयेत्।" इति ( स ग्रु० )।

कुशासनपर पूर्वाभिमुख बैठा हुन्ना द्विज शिष्य दोनों हाथमें प्रहण किये हुए ( कुशनिर्मित ) पवित्रोंसे शुद्ध हो तथा तीन प्राणायामोंसे ( त्राकारादि लघु मात्रा-वाले १५ त्रक्षरोंके उचारण कालके बराबर 'प्राणायाम-काल' जानना चाहिये ) शुद्ध होकर बादमें 'ॐ' शब्दके उच्चारण करनेके योग्य होता है ॥ ७५ ॥

> प्रणव तथा व्याहतियोंकी उत्पत्ति-अकारं चाप्युकारं च मकारं च प्रजापति: |

वेदत्रयात्रिरदुहद् भूर्भुवःस्वरितीति च ॥ ७६॥

ब्रह्माने ऋक् त्रादि तीनों वेदोंसे क्रमशः "त्र, उ, म" इन तीनों त्रक्षरोंको तथा "भूः, भुवः, स्वः" इन तीनीं व्याहृतियींकी निकाला है ॥ ७६ ॥

सावित्री की उत्पत्ति-

त्रिभ्य एव तु वेदेभ्य: पादं पादमदृदुहत् ।

तदित्युचोऽस्याः सावित्र्याः परमेष्ठी प्रजापतिः ॥ ७७ ॥

परमेष्टी ब्रह्माने ऋक् ब्रादि तीनों वेदोंसे "तत्" इस सावित्रीका १-१ पाद निकाला है ॥ ७७ ॥

सावित्री-जपका फल-

एतदत्तरमेतां च जपन्व्याहृतिपूर्विकाम्। संध्ययोर्वेद्विद्विशो वेदपुरयेन युज्यते ॥ ७८ ॥

इस त्रक्षर (ॐ) को तथा तीनों व्याहतियों (भूः, भुवः, स्वः) के सहित सावित्री ( "तत्" ) को दोनों सन्ध्याश्रों ( प्रातः-सायंकाल ) में जपता हुत्रा वेद-वित् द्विज वेदके पुण्यसे युक्त होता है ॥ ७६ ॥

सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य बहिरेतित्त्रकं द्विज:।

महतोऽप्येनसो मासान्वचेवाहिर्विमुच्यते ॥ ७६ ॥

इन तीनों ( १. प्रणव—"ॐ", २. व्याहृति—"भूः, भुवः, स्वः" श्रीर ३ सावित्री—"तत्") को बाहर (पवित्र तथा एकान्त स्थानमें ) प्रतिदिन एक सहस्र बार एक मास तक जपनेवाला द्विज-कांचलीसे सपैके समान-बड़े पापसे भी छूट जाता है ॥ ७९ ॥

सानित्री-जप नहीं करनेसे दोष—

एतयर्चा विसंयुक्तः काले च क्रियया स्वया ।

बहान्तियविट्योनिर्गर्हणां याति साधुषु ॥ ८०॥

इन तीन ऋचाओं (१, प्रणव—"ॐ" २, व्याहृति—"भूः, भुवः स्वः" श्रौर ३, सावित्री—"तत्") तथा समयपर की जानेवाली कियाओं (श्राग्न होत्र श्रादि कर्मों) से हीन ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रौर वैश्य सज्जनोंमें निन्दाको प्राप्त करता है ॥ ४०॥

प्रणवादि की प्रशंसा— त्र्योंकारपूर्विकास्तिस्रो महान्याहृतयोऽन्ययाः । त्रिपदा चैव सावित्री विज्ञेयं ब्रह्मणो मुखम् ॥ ८१॥

ॐ कार-पूर्विका (जिनके पहले 'ॐ' कार है, ऐसी ) ये तीनों महा-न्याहित्यां (भू:, भुवः, स्वः ग्राविनश्वर ब्रह्मकी प्राप्ति करानेसे ) श्राव्यय (नारा -रहित ) हैं श्रीर त्रिपदा सावित्री वेदोंका मुख (श्रादि भाग ) है; श्रथवा ब्रह्म-प्राप्तिका द्वार है ॥ द१ ॥

योऽधीतेऽहन्यहन्येतांस्त्रीणि वर्षाण्यतन्द्रितः। स ब्रह्म परमभ्येति वायुभूतः खमूर्तिमान् ॥ ५२॥

जो प्रतिदिन निरालस होकर तीन वर्ष तक 'ॐ' कार-सहित महाव्याहितयों का जप करता है, वह वायुरूप (स्वेच्छातुसार सर्वत्र गमन करनेवाला ) ख्रौर ब्रह्म-स्वरूप हो जाता है ॥ दर ॥

एकाचरं परं ब्रह्म, प्राणायामाः परं तपः । सावित्र्यास्तु परं नास्ति मौनात्सत्यं विशिष्यते ॥ ८३ ॥

केचल एक अक्षर (ॐ) ही (ब्रह्म-प्राप्तिका साधक होनेसे) सर्वश्रेष्ठ है, तीन प्राणायाम ही (चान्द्रायण आदि वर्तोसे भी) श्रेष्ठ तप है, सावित्रीसे श्रेष्ठ कोई दूसरा मन्त्र नहीं है और मौन की अपेक्षा सत्य-भाषण श्रेष्ठ है ॥ ८३॥

्य कड़ी कि (क्षान के प्रशंसा-

चरन्ति सर्वा वैदिक्यो जुहोतियजतिकियाः। अत्तरं दुष्करं ज्ञेयं ब्रह्म चैव प्रजापतिः।। ५४ ॥

YU

वेद-विहित इवन तथा यज्ञ आदि कियायें स्वरूपसे तथा अपना २ फत देकर नष्ट हो जाती हैं, (एकमात्र ) त्रक्षर (ॐ) ही दुष्कर ब्रह्म एवं प्रजापित है अर्थात् ॐकारके द्वारा ही ब्रह्म-प्राप्ति होती है ॥ ८४ ॥

मानस जपकी सर्वश्रेष्ठता— विधियज्ञाज्जपयज्ञो विशिष्टो दशभिर्गुणै: ।

उपांगु: स्याच्छतगुण: साहस्रो मानस: स्मृत: ॥ ८४ ॥

विधि-यज्ञों ( ग्रमावास्या तथा पूर्णिमा ग्रादि तिथियों में किये जानेवाले यज्ञों ) से जपयज्ञ ( गायत्री अर्थात् प्रणवादिका जपरूप यज्ञ ) दश गुना श्रेष्ठ है, उपांशु जप सौगुना श्रेष्ठ है और मानस जप सहस्र गुना श्रेष्ठ है। । ८५ ॥

विमर्श-'वाचिक, उपांश तथा मानस' भेदसे 'जप-यज्ञ' तीन प्रकारका होता है; उसमें - स्पष्ट स्वरोंसे, पदों एवं वर्णों से उच्चारणकर किये हुए जपको 'वाचिक' जप कहते हैं। जिस जपमें वर्णादि का धीरे २ उच्चारण करनेसे कुछ ओष्ठ हिळते हों तथा थोड़ा-थोड़ा सुनायी पड़े, उस जपको 'उपांगु' जप कहते हैं तथा बुद्धिसे पद-वर्ण आदिका विचार कर अर्थ-ज्ञान पूर्वक किये जानेवाले जपको 'मानस' जप कहते हैं।(1)

ये पाकयज्ञाश्चत्वारो विधियज्ञसमन्विताः। सर्वे ते जपयज्ञस्य कलां नाईन्ति षोडशीम् ॥ ८६ ॥

दर्श-पौर्णमास ( श्रमावास्या एवं पूर्णमाको किये जानेवाले ) श्रादि विधि यज्ञोंके सहित भी ( पश्च-महायज्ञान्तर्गत ) जो चार पात-यज्ञ हैं, वे भी जप-यज्ञके सोलहवें भागके बराबर नहीं हैं ॥ ८६ ॥

जप्येनैव तु संसिध्येदु ब्राह्मणो नात्र संशयः।

१. तदुक्तं हारीतस्मृतौ-

"त्रिविधो जपयज्ञः स्यात्तत्त्वं तस्य निबोधत ।

वाचिकश्राप्युपांशुश्र मानसश्च त्रिधाकृतिः। त्रयाणामपि यज्ञानां श्रेष्ठः स्यादुत्तरोत्तरः॥ यदुच्चनीचोच्चारितैः शब्दैः स्पष्टपदाच्चरैः। मन्त्रमुच्चारयेद्वाचा जपयज्ञस्तु वाचिकः॥

शनैरुच्चारयेन्मन्त्रं किञ्चिदोष्ठी प्रचालयेत्। किञ्चिच्छ्वणयोग्यः स्यास्स उपांशुर्जपः स्यूतः ॥ धिया पदाचरश्रेण्या अवर्णमपदाचरम् । शब्दार्थचिन्तनाभ्यां तु तदुक्तं मानसं स्मृतम् ॥" ३ इति ४।४०-४४ कुर्याद्न्यन वा कुर्यान्मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ॥ ८७ ॥

• ब्राह्मण जपसे ही सिद्धिको पाता है, इसमें सन्देह नहीं है, ब्रान्य कुछ करे या न करे, वह जपमात्रसे ही ब्रह्ममें लीन हो जाता है तथा सबका मित्र बन जाता है ॥

इन्द्रिय-संयम-

इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्वपहारिषु । संयमे यत्नमातिष्ठेद्विद्वान्यन्तेव वाजिनाम् ॥ ८८ ॥

विद्वान् चित्तको आकर्षित करनेवाले विषयों में भ्रमण करनेवाली इन्द्रियोंका संयम (वशमें ) करनेका वैसा प्रयत्न करे, जैसे इधर—उधर भागनेवाले घोड़ेको सारिथ श्रपने वशमें रखनेका प्रयत्न करता है ॥ ८८ ॥

ग्यारह इन्द्रियां---

एकादशेन्द्रियाण्याहुर्यानि पूर्वे मनीषिण: । तानि सम्यक्प्रवद्त्यामि यथावद्नुपूर्वश: ॥ ८६॥

( ख्यु सुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) पूर्व विद्वानोंने जिन यथारह इन्द्रियों को बतलाया है, उन्हें श्रच्छी तरह कमसे कहता हूँ ॥ ८९ ॥

प्रथम दश इन्द्रियोंके नाम-

श्रोत्रं त्वक्चश्रुषी जिह्वा नासिका चैव पञ्चमी । पायूपस्थं हस्तपादं वाक्चैव दशमी स्मृता ॥ ६० ॥

कान, वर्म, नेत्र, जीभ, पांचवी नाक, गुदा, लिङ्ग, हाथ, पैर श्रौर दशवीं वाणी, ये दश इन्द्रियां कही गयी हैं ॥ ९० ॥

ज्ञानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रियका विभाग— बुद्धीन्द्रियाणि पञ्जीषां श्रीत्रादीन्यनुपूर्वशः । कर्मेन्द्रियाणि पञ्जीषां पाय्वादीनि प्रचत्तते ॥ ६१ ॥

(इनमें ) कान त्रादि पांच इन्द्रियां "ज्ञानेन्द्रिय" हैं श्रीर गुदा त्रादि पांच इन्द्रियां "कर्मेन्द्रिय" हैं ॥ ६१ ॥

> ग्यारहवीं इन्द्रिय मन— एकादशं मनो ज्ञेयं स्वगुर्णेनोभयात्मकम् । यस्मिञ्जिते जितावेतौ भवतः पञ्चकौ गणौ ॥ ६२ ॥

दोनों प्रकारकी इन्द्रियों (ज्ञानेन्द्रिय और कमेन्द्रिय) के गुणवाली मन ग्यारहवीं इन्द्रिय है, इसके जीत लेने (वशमें कर खेने) पर वे दोनों पाँच २ इन्द्रियां ( ५ ज्ञानेन्द्रियां और ५ कमेन्द्रियां ) जीत ली जाती हैं ॥ ९२ ॥

> इन्द्रिय-संयमसे सिद्धि— इन्द्रियाणां प्रसङ्गेन दोषमृच्छत्यसंशयम् ।

संनियम्य तु तान्येव ततः सिद्धिं नियच्छति ।। ६३ ॥ इन्द्रियोंके विषयों (शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर गन्ध श्रादि ) में आसक होकर मनुष्य श्रवश्य ही दोषभागी होता है श्रीर इन (इन्द्रियों) को वशमें करके सिद्धिको प्राप्त करता है ॥ ९३ ॥

> विषयोपभोगसे इच्छाकी पूर्ति न होनेका दृष्टान्त— न जातु काम: कामानामुपभोगेन शाम्यति । हविषा कृष्णवर्त्मेव भूय एवाभिवर्धते ॥ ६४ ॥

विषयों के उपमोगसे इच्छा कभी शान्त (पूरी) नहीं होती, बल्कि घीसे अगिनके समान वह इच्छा फिर बढ़ती ही जाती है ॥ ९४ ॥

विषयोपभोगकी ऋषेक्षा उनकी उपेक्षाकी श्रेष्टता—
यक्षेतान्त्राप्तुयात्सर्वान्यक्षेतान्केवलांस्त्यजेत् ।
प्रापणात्सर्वकामानां परित्यागो विशिष्यते ॥ ६.४ ॥

जो मनुष्य इन सब विषयोंको प्राप्त कर ते और जो मनुष्य सब विषयोंका त्याग कर दे, उन दोनोंमें सब विषयोंको प्राप्त करनेवाले मनुष्यको अपेक्षा सब विषयोंको प्राप्त करनेवाले मनुष्यको अपेक्षा सब विषयोंका त्याग करनेवाला मनुष्य श्रेष्ठ है ॥ ९५ ॥

इन्द्रियसंयमके उपाय— न तथैतानि शक्यन्ते संनियन्तुमसेवया । विषयेषु प्रजुष्टानि यथा ज्ञानेन नित्यशः ॥ ६६ ॥

विषयों में श्रासक्त इन्द्रियां सर्वदा ज्ञानसे जिसप्रकार रोकी जा सकती हैं, उस प्रकार विषयों को विना सेवन किये नहीं रोकी जा सकतीं (श्रातः विषयों के दोषज्ञान श्रादिके द्वारा बहिरिन्द्रियों को वशमें करे )॥ ९६॥ श्रितयमित मनकी विकारहेतुता— वेदास्त्यागश्च यज्ञाश्च नियमाश्च तपांसि च । न विप्रदुष्टभावस्य सिद्धिं गुच्छन्ति कर्हिचित् ॥ ६७ ॥ दुष्ट स्वभाववाले ( सर्वदा विषय भोगकी भावनामें श्रासक्त ) मनुष्यकी वेदा-ध्ययन, दान, यज्ञ, नियम श्रीर तपस्याचें कभी सिद्ध नहीं होती है ॥ ९७ ॥

जितेन्द्रियका स्वरूप—

श्रुत्वा स्ष्रष्ट्वा च दृष्ट्वा च भुक्त्वा चात्वा च यो नरः। न हृज्यति ग्लायति वा, स विज्ञेयो जितेन्द्रियः॥ ६८ ॥

जो मनुष्य (प्रशंसा या निन्दाकी बातको ) सुनकर, (चिकने एवं कोमल रेशमी बस्त्रादि तथा रूखे कम्बलादिको ) छुकर, (सुन्दर या कुरूपको ) देखकर, (स्वादयुक्त या स्वादहीन वस्तुको ) खाकर, श्रौर (सुगन्धित तथा दुर्गन्धित बस्तुको ) स्थकर न तो प्रसन्न होता है श्रौर न खिन्न होता है; उसे "जितेन्द्रिय" जानना चाहिये॥ ९८॥

एक भी इन्द्रियके श्रसंयमसे प्रज्ञाहानि इन्द्रियाणां तु सर्वेषां यदोकं स्रतीन्द्रियम् ।

तेनास्य चरति प्रज्ञा हतेः पादादिवोदकम् ॥ ६६ ॥

यदि सब इन्द्रियोंमें से एक भी इन्द्रिय विषयासक्त रहती है तो उससे उस मनुष्य की बुद्धि वैसे नष्ट हो जाती है, जैसे चमड़ेके बर्तन ( मशक आदि ) के एक भी छिद्रसे सब पानी बहकर नष्ट हो जाता है ॥ ९९ ॥

इन्द्रियसंयमकी सर्वपुरुषार्थहेतुता— वशे कृत्वेन्द्रियमामं संयम्य च मनस्तथा । सर्वोन्संसाधयेदथीनचिरवन्योगतस्तनुम् ॥ १००॥

बहिरिन्द्रियसमृह तथा मनको वशमें करके उपायसे अपने शरीरको कष्ट नहीं देता हुआ मनुष्य सम्पूर्ण पुरुषार्थी को सिद्ध करे ॥ १००॥

सन्ध्योपासन की श्रवधि— पूर्वी संध्यां जपंस्तिष्ठेत्सावित्रीमार्कदर्शनात्। पश्चिमां तु समासीनः सम्यगृत्तविभावनात्॥ १०१॥ प्रातःकाल के सन्ध्योपासन कर्ममें एकासनसे खड़ा होकर सूर्योदय तक सावित्री का जप करता रहे तथा सार्य कालका सन्ध्योपासन कर्म श्राच्छी तरह तारात्रोंके उदय होने तक बैठकर करे। (शास्त्रोंमें दो घड़ीका सन्ध्याकाल कहा गया है)।

विमर्श-यहां पर प्रातःकाळ आसनसे उठकर खड़ा होकर तथा सायंकाळ आसनपर बैठकर गायत्री जपका विधान जो किया गया है, उसमें गायत्री जपके प्रधान होनेसे आसन (प्रातःकाळ खड़ा होकर तथा सायंकाळ बैठकर जप करना) गौण है। मेधातिथिने आसनको ही प्रधान माना है। विशेष ज्ञानके ळिये 'काशी सं० सिरीज' नं० ११४ संख्या में प्रकाशित मनुस्मृति की मन्वर्थमुक्तावळी पर 'नेने' शास्त्रिकृत टिप्पणी देखनी चाहिये।

> सन्ध्योपासनसे पापनाश— पूर्वी संध्यां जपंस्तिष्ठन्नैशमेनो व्यपोहति।

पश्चिमां तु समासीनो मलं हन्ति दिवाकृतम् ॥ १०२ ॥

प्रातःकालकी सन्ध्यामें (एकासनसे) बैठकर जप करता हुन्ना मनुष्य रात्रिमें किये हुए पापों को नष्ट करता है, तथा सार्यकालकी संन्ध्यामें बैठकर जप करता हुन्ना मनुष्य दिनमें किये हुए पापोंको नष्ट करता है ॥ १०२॥

प्रातासायं सन्ध्योपासनके अभावमें शूद्र तुल्य बहिष्कार— न तिष्ठति तु यः पूर्वी नोपास्ते यश्च पश्चिमाम् । स शृद्धद बहिष्कार्यः सर्वस्माद् द्विजकर्मणः ॥ १०३ ॥

जो (द्विज ) प्रातःकाल तथा सार्थकाल सन्ध्योपासन कर्म नहीं करता है, वह शुद्धके समान सम्पूर्ण द्विज कर्मोंसे ( श्रितिथिसत्कारादि कर्मसे भी ) बहिष्कृत करने . योग्य है ॥ १०३॥

श्रशिक्तमें सावित्री मात्रका भी जप— श्रपां समीपे नियतो नैत्यकं विधिमास्थित: । सावित्रीमप्यधीयीत गत्वाऽरएयं समाहित: ।। १०४ ॥ बनमें (बगीचा, फुलवाड़ी, उपवन श्रादि एकान्त स्थानमें ) जाकर (नदी,

9, तदुक्तं याज्ञवरक्येन— हास वृद्धौ तु सततं दिवसानां यथाक्रमम् । सन्ध्यां सुहूर्तमात्रन्तु हासे वृद्धौ च सा स्मृता ॥" इति ( या० स्मृ० ) तालाब, वापी श्रादिके ) जलके समीपमें जितेन्द्रिय तथा एकाश्रचित्त होकर नित्य विधिको करने का इच्छुक द्विज सावित्रीका भी श्रध्ययन (जप) करे । (यह ब्रह्मयक्कका स्वरूप है, विशेष वेदाध्ययन करनेमें श्रसमर्थ द्विजको इतना तो करना श्रावश्यकही है ) ॥ १०४॥

त्रनध्यायमें भी श्रक्जनीय कार्य— वेदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके । नानुरोधेऽस्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि ॥ १०४ ॥

शिक्षा त्रादि वेदाङ्गोंमें, नित्य किये जानेवाले ब्रह्मयङ्गरूप स्वाध्यायमें श्रीर हवनकर्ममें श्रनध्यायकृत निषेध नहीं है । (४ श्रध्यायोक्त श्रनध्यायमें भी इन्हें करना चाहिये)॥ १०५॥

नित्यकर्ममें श्रनध्यायका श्रभाव— नैत्यके नास्त्यनध्यायो, ब्रह्मसत्रं हि तत्समृतम् । ब्रह्माहुतिहुतं पुरयमनध्यायवषट्कृतम् ॥ १०६ ॥

पूर्वोक्त नित्यकर्ममें श्रनध्याय नहीं है, उसे ( मनु श्रादि महर्षियोंने ) ब्रह्मयह कहा है । ब्रह्मरूपी श्राहुतिमें हवन किया गया श्रध्ययनरूप श्रनध्यायका वषट्कारभी पुण्य ही होता है ॥ १०६ ॥

जपयज्ञसे इष्टसिद्धि— यः स्वाध्यायमधीतेऽब्दं विधिना नियतः शुचिः । तस्य नित्यं च्चरत्येषु पयो दिध घृतं मधु ॥ १०७ ॥

जो मनुष्य जितेन्द्रिय तथा पितत्र होकर एक वर्ष तकभी विधिपूर्वक वेदाध्ययन करता है, उसे यह सर्वदा दूध, दही, घत तथा मधु देता है, (जिनसे वह देवां तथा पितरोंको तृप्त करता है और वे सब इच्छा तथा जपयक्षको पूर्ण करनेवाले होते हैं<sup>3</sup>) ॥ १०७ ॥

"मधुना पयसा चैव स देवांस्तर्पयेद्द्विजः। पितॄन् मधुष्टताभ्याञ्च ऋचोऽधीते हि योऽन्वहस् ॥" (या० स्मृ० १।४२) इत्युपक्रम्य वेदचतुष्टयस्य पुराणानां जपस्य च देवपितृतृप्तिफल्सुक्स्वा शेषे— "ते तृप्तास्तर्पयन्त्येनं सर्वकामफल्टैः शुभैः।" (या० स्मृ० १।४७) इयुक्तात्वात्।

१. अत एव याज्ञवल्क्यः-

समावर्तनतक होमादि कर्तव्य — अम्रीन्धनं मैच्चर्यामधःशय्यां गुरोर्हितम् । आसमावर्तनात्कुर्यात्कृतोपनयनो द्विजः ॥ १०५॥

जिसका यज्ञोपनीत संस्कार हो गया है, ऐसा द्विज समानतैनकाल (वेदाच्ययन समाप्तकर ग्रहस्थाश्रममें प्रवेश करनेसे पूर्वकाल) तक प्रातःकाल तथा सायंकाल समिधाका श्रमिमें त्याग श्रार्थात् हनन, भिक्षावृत्ति (२१४९), पृथ्वीपर रायन (खाट—चारपाईपर सोने या चढ़ने तकका सर्वथा निषेध है) श्रीर गुरुहित कार्य (गुरुके लिये जल, पुष्प श्रादि लाकर हिताचरण) को करे ॥ १०००॥ पढ़ाने योग्य शिष्य—

त्र्याचार्यपुत्रः श्रृष्ट्रज्ञानदो धार्मिकः श्रुचिः । त्र्यापः शक्तोऽर्थदः साधुः स्वोऽध्याप्या दश धर्मतः ॥ १०६ ॥

त्राचार्य पुत्र, सेवा करनेवाली, श्रन्य विषयकी शिक्षा देनेवाली, धर्मात्मा, पवित्र, बान्धव, ज्ञानके प्रहण धारणमें समर्थ, धन देनेवाली, हितामिलाषी श्रीर स्वजातीय; ये दश ( गुरुके द्वारो ) धर्मीनुसार पढ़ाने थोग्य हैं ॥ १०९ ॥

प्रश्नादिके विना तत्व कथनका निषेध—

नापृष्टः कस्यचिद् ब्रूयान्न चान्यायेन प्रच्छतः । जानन्नपि हि मेधावी जडवल्लोक त्राचरेत् ॥ ११० ॥

वेदतत्वको जानता हुआ भी विद्वान् बिना पूछे किसीसे (तत्वज्ञानको ) न कहे (अशुद्धोच्चारण करनेपर भी किसीको न टोके, किन्तु यदि शिष्य अशुद्धोच्चारण करे तो उसे अवश्यही टोके और ठीक २ बतलावे ), अन्यायसे (भक्ति-श्रद्धा आदिका त्यागकर ) पूछने परभी (तत्वक्षानको ) न कहे, किन्तु जड़के समान आवरण करे ॥ ११०॥

उक्त निषेधके नहीं पालन करनेसे हानि— अधर्मेण च यः प्राह यश्चाधर्मेण पुच्छति । तयोरन्यतरः प्रैति विद्वेषं वाऽधिगच्छति ।। १११ ॥

१-२-३. तदुक्तं नीतिकृद्धिः— "गुरुशुश्रूषया विद्या पुष्कलेन धनेन वा । अथवा विद्यया विद्या चतुर्थी नोपपद्यते ॥" इति । श्रधर्मसे पूछने परभी जो कहता है या श्रधर्मसे जो पूछता है, उन दोनोंमें से एक (व्यतिक्रम करने वाला) मर जाता है, श्रथवा उसके साथमें बैर हो जाता है। १९९॥

धर्मादिके त्रभावमें विद्यादानकी निष्कत्तता—

धर्मार्थौ यत्र न स्यातां शुश्रूषा वाऽपि तद्विधा ।

तत्र विद्या न वक्तव्या शुभं बीजिमवोषरे ।। ११२ ॥

जिस शिष्यमें धर्म तथा श्रर्थ न हो त्रथवा शिक्षातुरूप सेवावृत्ति न हो। जसरमें

उत्तम बीजके समान उस शिष्यमें विद्यादान न करे ॥ ११२ ॥

विद्ययैव समं कामं मर्तव्यं ब्रह्मवादिना ।

त्रापद्यपि हि घोरायां न त्वेनामिरियो वपेत् ॥ ११३ ॥

वेद् विद्वान् विद्याके साथमें ( विना किसीको पढ़ाये ) ही भले मर जाय, किन्तु घोर आपत्तिमें भी श्रपात्र शिष्यको न पढ़ावे ॥ ११३ ॥

विद्या ब्राह्मणमेत्याह शेवधिस्तेऽस्मि रच माम् । अस्यकाय मां मादास्तथा स्यां वीर्यवत्तमा ॥ ११४ ॥

विद्या (विद्याकी अधिष्ठात्री देवी) ने ब्राह्मणके पास आकर कहा कि— मैं तुम्हारा कोष (खजाना) हूं, मेरी रक्षा करो (मेरी निन्दा करने वालेके लिये मुक्ते मत दो, इससे मैं अत्यन्त वीर्यवती होउंगी (बन्या )-॥ ११४॥

यमेव तु शुचिं विद्यान्नियतब्रह्मचारिणम् । तस्मै मां ब्रूहि विप्राय निधिपायाप्रमादिने ॥ ११४ ॥

श्रीर जिसे तुम पिनेत्र, जितेन्द्रिय श्रीर ब्रह्मचारी समस्ती; विद्यारूपी कोष ) की रक्षा करनेवाले श्राप्रमादी उस ब्राह्मणके लिये मुझे कही ( उसे पढ़ावो )" ११५

बिना पड़ाये वेद प्रहणका निषेध— ब्रह्म यस्त्यननुज्ञातमधीयानादवापनुयात ।

स ब्रह्मस्तेयसंयुक्तो नरकं प्रतिपद्यते ॥ ११६ ॥ स्वयं अभ्यासार्थ वेदाध्ययन करते हुए या दूसरे शिष्यको पढ़ाते हुए।

वेदको गुरुकी आज्ञाके बिना ही जो प्रहण करता ( स्वयं पढ़ लेता ) है; वह ब्रह्मकी चोरी करनेका दोषी होकर नरकगामी होता है ॥ ११६ ॥

श्रध्यापकों की मान्यता-लौकिकं वैदिकं वाऽपि तथाऽध्यात्मिकमेव च । आददीत यतो ज्ञानं तं पूर्वमिभवादयेत् ॥ ११७॥

जिस ( गुरु ) से लौकिक ( अर्थशास्त्रादिविषयक ), वैदिक ( वेदविषयक ) श्रोर श्राध्यात्मक ( ब्रह्मविषयक ) ज्ञान प्राप्त करे; उसे ( ब्रह्त मान्योंके मध्यमें ) पहले प्रणाम करे ॥ ११७ ॥

विमर्श-इन तीनों गुरुओंमें से प्रथमकी अपेचा द्वितीयको तथा द्वितीयकी अपेचा तृतीयको श्रेष्ठ समझना चाहिये।

> जन्मप्रभृति यत्किचिचेतसा धर्ममाचरेत्। तत्सर्वं विफलं ज्ञेयमेकहस्ताभिवादनात् ॥ = ॥ ]

मनुष्य जन्मसे लेकर जो कुछ धर्म चित्तसे करता है, वह सब एक हाथसे श्रमिनादन करनेसे निष्फलहो जाता है। ( श्रत एव दोनों हाथोंसे गुरुका चरण-स्पर्श कर ( २।७२ ) प्रणाम करना चाहिये ) ॥ ८ ॥ ]

> श्रविहिताचारकी निन्दा-सावित्रीमात्रसारोऽपि वरं विप्रः सुयन्त्रितः। नायन्त्रितस्त्रिवेदोऽपि सर्वोशी सर्वेविक्रयी ॥ ११८ ॥

केवल सावित्री मात्रका ज्ञाता शास्त्रानुसार त्राचरण करनेवाला बाहाण मान्य है, किन्तु निषिद्ध श्रशादि खानेवाला सब कुछ बेचनेवाला तीनों वेदोंका ज्ञाताभी ब्राह्मण मान्य नहीं है ॥ ११८ ॥

गुर्वादिके आसनादिपर बैठनेका निषेध तथा उठकर प्रणाम करने का विधान-शय्यासनेऽध्याचरिते श्रेयसा न समाविशेत्। शय्यासनस्थक्षेवेनं प्रत्युत्थायाभिवाद्येत् ॥ ११६ ॥

बड़ों ( गुरु, माता, पिता त्रादि पूज्यजनों ) की शय्या ( खाट, गही, त्रादि ) त्रौर त्रासन ( चटाई, कुर्सी, चौकी त्रादि ) पर स्वयं न बैटे तथा स्वयं त्रासनपर बैठा होतो ( गुरुजनों ) के त्रानेपर उठकर उन्हें प्रणाम करे ॥ १९९ ॥

वृद्धोंके प्रणाम करनेमें कारण— ऊर्घ्य प्राणा ह्युत्कामन्ति यून: स्थविर आयति । प्रत्युथानाभिवादाभ्यां पुनस्तान्प्रतिपद्यते ॥ १२०॥

युवा मनुष्योंके प्राण वृद्ध लोगोंके श्राने पर ऊपर चढ़ते हैं श्रौर श्रभ्युत्थान तथा प्रणाम करनेसे वह युवा पुरुष उन्हें पुनः प्राप्तकर लेता है ॥ १२०॥

बड़ों को प्रणाम करनेका फल ज अभिवादनशीलस्य नित्यं वृद्धोपसेविन: ।

चत्वारि तस्य वर्धन्ते त्रायुर्विद्या यशो बलम् ॥ १२१ ॥

उठकर सर्वदा वृद्धजनोंको प्रणाम तथा उनकी सेवा करनेवाले मनुष्यकी श्रायु, विद्या, यश श्रीर बल बढ़ते हैं ॥ १२९ ॥

श्रभिवादनको विधि— अभिवादात्परं विशो ज्यायांसमभिवादयन् । श्रसौ नामाहमस्मीति स्वं नाम परिकीर्तयेत् ॥ १२२॥

वृद्धजनोंको प्रणाम करता हुत्रा श्रमिवादन ( "श्रमिवादये" इस शब्द ) के बाद 'मैं श्रमुक नामवाला हूं" ( "श्रमिवादयेऽमुकनामाऽहंभोः" ) ऐसा कहे॥ १२२॥ उक्त श्रमिवादन विधिक श्रनभिज्ञों तथा स्त्रियोंकी श्रमिवादन विधि—

नामघेयस्य ये केचिद्भिवादं न जानते । तान्प्राक्नोऽहमिति ब्रुयात्स्त्रियः सर्वास्तथैव च ॥ १२३ ॥

जो ( संस्कृतज्ञान हीन होनेसे ) पूर्वोक्त नामोचारण सहित श्रिभिवादन विधिको नहीं जानते हैं, उनको तथा सब स्त्रियों को "मैं नमस्कार करता हूं" ऐसा कहकर विद्वान मनुष्य श्रिभिवादन करे ॥ १२३ ॥

> त्रभिवादन में स्वनामके त्रान्तमें "भोः" शब्दका कथन— भोःशब्दं कीर्तयेदन्ते स्वस्य नाम्नोऽभिवादने ।

नाम्नां स्वरूपभावो हि भोभाव ऋषिभिः स्मृतः ॥ १२४ ॥

श्रमिवादनमें श्रपने नामके बाद "भोः" शब्दका उच्चारण करे (यथा— श्रमिवादये श्रमशर्माहं भोः !, ''''')। ऋषियोंने भोः' शब्दको नामींका स्वरूप कहा है ॥ १२४॥

## अत्यभिवादनविधि— त्र्यायुष्मान्भव सौम्येति वाच्यो विप्रोऽभिवादने ।

अकारश्चास्य नाम्नोऽन्ते वाच्यः पूर्वोत्तरः प्लुतः ॥ १२४ ॥

(गुरु श्रादि श्रेष्ठ जन) श्रमिवादन करनेपर ब्राह्मणसे 'हे सौम्य! श्रायुष्मान् होवो' (श्रायुष्मान् भव सौम्य!) ऐसा कहे तथा श्रमिवादन कर्ताके नामके श्रन्तिमं श्रक्षरके पूर्ववाले श्रकार (श्रादि) स्वरको प्लुतोचारण करे (यथा— "श्रायुष्मान् भा सौम्य देवदत्त ३ … । इसी प्रकार श्रमिवादन कर्ता क्षत्रिय श्रौर वैश्योंसे भी कहे )॥ १२५॥

विमर्शः—नामके अन्तमें अकार स्वर होनेका नियम न होनेसे तिझन्न स्वरका भी प्लुतोचीरण करना चाहिये । चत्रिय तथा वैश्यके नामान्तस्वरके उक्त प्लुतो-चारण का नियम पानिक है ।

शूदों तथा स्त्रियोंके नामके विषयमें उक्त प्छतोचारण का सर्वथा निषेधही है। गोविन्दराजादिके अत 'मन्वर्थमुक्तावली' में देखना चाहिये॥

विद्वानको मुर्खाभिवादनका निषेध—

यो न वेत्त्यभिवाद्स्य विप्रः प्रत्यभिवाद्नम् ।

नाभिवाद्यः स विदुषा यथा श्रूद्रस्तथैव सः ॥ १२६ ॥

जो ब्राह्मण श्रमिवादनके बाद प्रत्यभिवादन (शास्त्रसम्मत श्रमिवादनका श्राशीर्वादरूप प्रत्युत्तर) भी नहीं जानता हो, विद्वान ब्राह्मण उसका श्रमिवादनभी न करे, क्योंकि जैसा शद्भ है, वैसाही वह (शास्त्रसम्मत प्रत्यभिवादन विधिका अनिक्षं ब्राह्मण) भीहें १ १२६॥

प्रतिवर्णसे कुशलप्रश्नविधि— ब्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्त्रत्रबन्धुमनामयम् । वैश्यं त्तेमं समागम्य शुद्रमारोग्यमेव च ॥ १२७॥

१. "वाक्यस्य टेः प्लुत उदात्तः"। (पा० सू० ८।२।८२) इत्यिषकृत्य "प्रत्य-मिवादेऽश्रृद्धे" (पा० सू० ८।२।८३) इति प्लुतत्वविधानात्।

२ "प्लुतो राजन्यविशां वा" इति कात्यायनवचनात् चन्नवैश्ययोः पाचिकत्वम् ॥

<sup>&#</sup>x27; इति प्रतिषेधात् 'श्रियामिप निषेधः' इति प्रतिषेधात् ''श्लियामिप निषेधः'' इति कात्यायन दस्मरणाच्च ।

मिलनेवाले बाह्मणसे कुशल, क्षत्रियसे अनामय वैश्यसे चोम तथा शूद्रसे श्रारोग्य पृक्षे ॥ १२७ ॥

दीक्षितके नामोचारणका निषेध—

श्रवाच्यो दीचितो नाम्ना यवीयानिप यो भवेत्।
भोभवत्पूर्वकं त्वेनमिभभाषेत धर्मवित्।। १२८॥

यज्ञादिमें दीक्षा लिये छोटे को भी नाम लेकर नहीं पुकारे, किन्तु धर्मज्ञ पुरुष भी या 'भवत्' ( आप ) शब्दका प्रयोग कर इस ( यज्ञादिमें दीक्षित छोटे ) से भी बातचीत करे ॥ १२८ ॥

परस्रोके नामोचारणका निषेध— परपत्नी तु या स्त्री स्यादसम्बन्धा च योनित: । तां ब्रूयाद्भवतीत्येवं सुभगे भगिनीति च ॥ १२६॥

जो दूसरेकी स्त्री हो तथा उससे श्रपना किसी प्रकारका यौनसम्बन्ध न हो ( वह बहन श्रादि न हो ), उससे भाषण करते समय 'श्राप या सुन्दरि या बहन' ( भवति !, सुन्दरि ! भगिनि ! ) कहे ॥ १२९॥

विमर्श—उक्त शब्दोंसे सम्बोधित कर भाषण करे। अविवाहित कन्यादिके लिये उक्त नियम नहीं है, अतः भानजो, भतीजी आदिको 'आयुष्मित या वत्से' आदि शब्दोंसे सम्बोधित कर भाषण करना चाहिये।

> छोटे मामा श्रादिके श्रभिवादनका निषेध— मातुलांश्च पितृव्यांश्च श्वशुरानृत्विजो गुरून् । असावहमिति ब्र्यात्प्रत्युत्थाय यवीयसः ॥ १३०॥

( त्राये हुए ) छोटे मामा, चाचा, श्वशुर, ऋत्विज् श्रौर गुरुश्रोंसे उठकर 'मैं श्रमुक नामवाला हूँ' ( 'श्रमावहम्'— 'श्रमौ' पद 'नामग्रहणके लिये श्राया है ) ऐसा कहे ॥ १३० ॥

विमर्श सम्बन्धमें श्रेष्ठ रहने पर भी वयमें मामा आदि छोटे हो सकते हैं, इसी प्रकार ज्ञानबृद्ध, तपोवृद्ध होनेके कारण हुए गुरु भी वयमें छोटे हो सकते हैं, इस छिये 'गुरु' शब्द प्रयुक्त हुआ है।

मौसी त्रादिकी गुरुपत्नीके समान पूज्यता— मातृष्वसा मातुलानी श्वश्रूरथ पितृष्वसा । संपूज्या गुरुपत्नीवत्समास्ता गुरुभार्यया ॥ १३१ ॥

मौसी, मामी, सास और फूट्या (ब्रुट्या-पिताकी बहन) गुरुस्त्रीके समान ( स्रमिवादनादिसे ) पूजनीय हैं; वे सभी गुरुस्त्री-जैसी हैं ॥ १३१ ॥

भौजाई त्रादिकी त्रमिवादनविधि-

भ्रातुर्भार्योपसंप्राह्या सवर्णाहन्यहन्यपि ।

विप्रोज्य तूपसंप्राह्या ज्ञातिसम्बन्धियोषितः ॥ १३२ ॥

अपने बड़े भाईकी स्त्रीका प्रतिदिन चरणस्पर्शकर अभिवादन करना चाहिये और जातिवालों (पिताके पक्षवाले चाचा आदि) तथा सम्बन्धियों (माताके पक्षवाले मामा आदि तथा श्वशुर आदि) की स्त्रियोंका परदेशसे आकर (या प्रवाससे वे आबें तव) अभिवादन करना चाहिये॥ १३२॥

> मौसी त्रादिकी पूज्यता तथा माताकी पूज्यतमता— पितुर्भगिन्यां मातुश्च ज्यायस्यां च स्वसर्यपि । मातृवद् वृत्तिमातिष्ठेन्माता ताभ्यो गरीयसी ॥ १३३ ॥

मौसी, फूत्र्या तथा बड़ी बहनमें माताके समान वर्ताव करे, किन्तु माता उनसे श्रेष्ठ है ॥ १३३ ॥

विमर्श—"मातृष्वसा"" ( श्लो० १३१ ) से ही मौसी आदिकी गुरुखीके तुल्य पूज्यता कहनेसे यहां पुनरुक्ति होनेकी आशङ्का नहीं करनी चाहिये; क्योंकि मौसी आदिकी अपेचा माताकी अधिक श्रेष्ठता वतलानेके लिये या माता मौसी आदिके द्वारा आज्ञा पानेपर प्रथम माताकी आज्ञाका पालन करनेके लिये अथवा मौसी आदिकी पूज्यता ( श्लो० १३१ ) से कहकर यहां स्नेहादि वृत्तिका अतिदेश करनेके लिये इस रलोकका कथन समझना चाहिये।

नागरिक श्रादिके साथ मैत्रीकालका वर्णन— द्शाब्दाख्यं पौरसख्यं पञ्जाब्दाख्यं कलाभृताम् । ज्यब्दपूर्वं श्रोत्रियाणां स्वल्पेनापि स्वयोनिषु ॥ १३४ ॥

श्रपने नागरिकों या प्रामवासियोंके साथ दश वर्षः गीत, चित्र श्रादिके कला-विदोंके साथ पांच वर्षः श्रोत्रियों (वैदिकों ) के साथ तीन वर्ष सख्यभाव समम्मना चाहिये (उक्त कालतक बढ़ाई-छोटाईका व्यवहार नहीं रखना चाहिये, किन्तु समान—मित्रवत्-व्यवहार रखना चाहिये श्रौर उक्त समयके बाद बड़े-छोटेका व्यवहार रखना चाहिये ) त्रौर त्रपने कुलवालोंके साथ शोड़े समयका ब्रान्तर रहने-पर भी बड़ाई-छोटाईका व्यवहार रखना चाहिये ॥ १३४ ॥

सौ वर्षके क्षत्रिय द्वारा दशवर्षीय ब्राह्मणकी पूज्यता— ब्राह्मणं दशवर्षं तु शतवर्षं तु भूमिपम् । पितापुत्रौ विजानीयाद् ब्राह्मणस्तु तयोः पिता ॥ १३४॥

दश वर्षके ब्राह्मण श्रौर सौ वर्षके क्षत्रियको ( परस्परमें ) पिता-पुत्र समम्मना चाहिये, उनमें ब्राह्मण क्षत्रियका पिता ( पिताके समान पूज्य ) होता है ॥ १३५ ॥

धन, बन्धु त्रादिकी उत्तरोत्तर मान्यता— वित्तं बन्धुर्वय: कर्म विद्या भवति पञ्चमी । एतानि मान्यस्थानानि गरीयो यद्यदुत्तरम् ॥ १३६ ॥

न्यायोपार्जित धन, चचा ऋदि बन्धु, अवस्था (उम्र), श्रुति और स्मृतिमें कथित कर्म तथा विद्या; ये ५ मान्यताके स्थान (पद्) हैं। ये क्रमशः उत्तरोत्तर (पूर्वकी अपेक्षा पर ऋथींत् धनसे बन्धु, बन्धुसे वय, वयसे कर्म और कर्मसे विद्या) श्रेष्ठ हैं॥ १३६॥

उक्त वचनका त्रपवाद— पञ्चानां त्रिषु वर्णेषु भूयांसि गुणवन्ति च ।

यत्र स्यु: सोऽत्र मानाई: शूद्रोऽपि दशमीं गत: ।। १३० ।। तीनों वणों (ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य) में (श्लो॰ १३६) से पूर्वोक्त पांच मान्य स्थानोंमेंसे श्रागेवालेकी श्रपेक्षा पहलेवाला यदि श्रधिक हो तो श्रागेवाले द्वारा पहलेवाला ही मान्य है तथा नब्बे वर्षसे श्रधिक श्रायुवाला शूद्ध ब्राह्मणादि तीनों वणोंका मान्य है ॥ १३० ॥

विमर्श—धन और वन्धुरूप प्रथम दो गुणोंसे युक्त पुरुष वयमें अधिक पुरुषका मान्य होता है; धन, बन्धु तथा अवस्था इन तीन गुणोंसे युक्त पुरुष श्रुति-स्मृति-प्रतिपादित कर्मसे युक्त पुरुषका मान्य होता है; इसी प्रकार धन, बन्धु, आयु और श्रुति-स्मृति-प्रतिपादित कर्मसे युक्त पुरुष विद्यारूप पांचवें गुणसे युक्त पुरुषका मान्य है अर्थात् विद्या आदि गुणसे युक्त पुरुषोंमेसे अधिक गुणवाला पुरुष थोड़े गुणवाले पुरुषका मान्य है।

रथी आदिके लिये मार्ग देना— चक्रिणो दशमीस्थस्य रोगिणो भारिण: स्त्रिया: ।

स्नातकस्य च राज्ञश्च पन्था देयो वरस्य च ॥ १३८॥ रथ ( गाड़ी, एक्का, तांगा, बग्गी स्नादि ) पर बैठे हुए, नब्बे वर्षसे ऋधिक त्र्रायुवाले, रोगी, बोम्म लिये हुए, स्त्री, स्नातक, राजा, वर ( दुलहा ) को मार्ग देना चाहिये ॥ १३८॥

> सबको स्नातकके लिये मार्ग देना-तेषां तु समवेतानां मान्यौ स्नातकपार्थिवौ । राजस्नातकयोश्चेत्र स्नातको नृपमानभाक् ॥ १३६ ॥

पूर्वोक्त ( श्लो॰ १३= से ) रथी त्रादि पुरुषोंके स्नातक तथा राजा मान्य हैं ( रथी आदिको स्नातक तथा राजाके लिये मार्ग देना चाहिये ) और स्नातक तथा राजामेंसे राजाका स्नातक मान्य है ( राजाको स्नातकके लिये मार्ग देना चाहिये )॥ श्राचार्यका लक्षण-

> उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद् द्विजः । सकल्पं सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचत्तते ॥ १४० ॥

जो ब्राह्मण, शिष्यका यज्ञोपवीत संस्कार कर उसे कल्प (यज्ञविद्या) तथा रहस्यों ( उपनिषदों ) के सहित वेदशाखा पढ़ावे, उसे "त्राचार्य" कहते हैं ॥१४०॥ उपाध्यायका लक्षण--

> एकदेशं तु वेदस्य वेदाङ्गान्यपि वा पुनः। योऽध्यापयति वृत्त्यर्थमुपाध्यायः स उच्यते ॥ १४१ ॥

जो ब्राह्मण वेदके एकदेश (मन्त्र तथा ब्राह्मण भाग) को तथा वेदाङ्गी (शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, ज्यौतिष त्रौर छन्दःशास्त्र) को जीविकाके लिये पढ़ाता है; उसे "उपाध्याय" कहते हैं ॥ १४१ ॥

> गुरुका लक्षण-निषेकादीनि कर्माणि यः करोति यथाविधि । सम्भावयति चान्नेन स विप्रो गुरुरुच्यते ॥ १४२ ॥

जो शास्त्रानुसार गर्भाधानादि संस्कारोंको करता है और अन्नादिके द्वारा बढ़ाता (पालन-पोषण करता) है; उस बाह्मणको "गुरु" (यहां पर "गुरु" शब्दसे पिताका ग्रहण है ) कहते हैं ॥ १४२ ॥

ऋत्विक् का लक्षण— अग्न्याचेयं पाकयज्ञानग्निष्टोमादिकान्मखान् । यः करोति वृतो यस्य स तस्यृत्विगिहोच्यते ॥ १४३ ॥

जो (ब्राह्मण) वृत होकर (वरण—सङ्कल्प पूर्वक पादपूजनादि कराकर) स्त्रमधामा (स्त्राहवनीय स्त्रादि स्रिमको उत्पन्न करने का कर्म), पाकयज्ञ (स्रष्टकादि) स्त्रीर स्त्रमिष्टोम स्त्रादि यज्ञों को करता है, उसे "ऋत्विक्" कहते हैं ॥ १४३ ॥

त्रध्यापक की प्रशंसा— य आवृगोत्यवितथं ब्रह्मणा श्रवणावुभौ ।

स् माता स पिता ज्ञेयस्तं न दुद्धोत्कदाचन ॥ १४४ ॥ जो दोनों कानोंको त्रावितथ (ठीक २ त्र्यर्थात् स्वरादि दोषहीन) वेदसे परिपूर्ण करता (वेद सुनाता-पढ़ाता) है, उसे माता-पिताके समान समम्मना चाहिये श्रीर उससे कभी भी बैर नहीं करना चाहिये ॥ १४४ ॥

उपाध्याय, श्राचार्य तथा पितासे माताकी श्रेष्टता — उपाध्यायान्दशाचार्य आचार्याणां शतं पिता । सहस्रं तु पितृन्माता गौरवेणातिरिच्यते ॥ १४४ ॥

दश उपाध्यायों की अपेक्षा आचार्य, सौ आचार्यों की अपेक्षा पिता और सहस्र

पितार्श्वोकी त्रापेक्षा माता गौरवमें त्राधिक है ॥ १४५ ॥

विमर्श—यहां यज्ञोपवीत संस्कारके साथ सावित्री मात्रका उपदेश देनेवाला 'आचार्य' इष्ट है, अत एव अप्रिम (१४६) श्लोकसे इस श्लोक का विरोध नहीं होता है।

पितासे त्राचार्य की श्रेष्ठता— उत्पादकन्रह्मदात्रोगरीयान्त्रह्मदः पिता ।

ब्रह्मजन्म हि विप्रस्य प्रेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ १४६ ॥

पैदा करनेवाले पिता और ब्रह्मज्ञानोपदेशक (श्राचार्य) इन दोनों में से ब्रह्मज्ञान देनेवाला (श्राचार्य) श्रेष्ठ है, क्योंकि (ब्रह्मज्ञानरूपी फलवाला होनेसे) ब्रह्मजन्म (यज्ञोपवीतसंस्कार) ही ब्राह्मणके लिये इस लोक तथा परलोकमें कल्याणप्रद है॥१४६॥

कामान्माता पिता चैनं यदुत्पाद्यतो मिथ: । संभूतिं तस्य तां विद्याद्यद्योनावभिजायते ॥ १४७ ॥

कामके वशीभूत होकर माता-पिता जिस (बालकको ) उत्पन्न करते हैं, उसकी उत्पत्तिको पश्चादि-साधारण समभाना चाहिये, क्योंकि वह माताकी कुक्षिमें अङ्ग-प्रत्यक्षको प्राप्त करता है ॥ १४७ ॥

श्राचार्यस्वस्य यां जातिं विधिवद्वेदपारगः।

उत्पादयित साविज्या सा सत्या साऽजरामरा ॥ १४८ ॥
(परन्तु ) वेदका पारङ्गत त्राचार्य उस बालक की जिस जातिको विधियूर्वक उत्पन्न करता है; वह जाति सत्य, त्रजर तथा स्रमर है। (क्योंकि सविधि यज्ञोपवीत संस्कार होनेपर वेदाध्ययन द्वारा उसके स्रर्थका ज्ञान प्राप्त करनेसे निष्काम होकर वह मोक्षका त्राधिकारी होता है )॥ १४८॥

> अल्पं वा बहु वा यस्य श्रुतस्योपकरोति य:। तमपीह गुरुं विद्याच्छुतोपक्रियया तया ॥ १४६॥

जो थोड़ा या बहुत वेदोपदेशके द्वारा उपकार करता है, उसे भी उस वेदोपदे-शक्रियाके कारण 'गुरु' जानना चाहिये ॥ १४९ ॥

बालकभी त्राचार्य पिताके समान-

ब्राह्मस्य जन्मनः कर्ता स्वधर्मस्य च शासिता।

बालोऽपि विप्रो वृद्धस्य पिता भवति धर्मतः ॥ १४०॥

वेदश्रवणके योग्य जन्म ( यज्ञोपवीत संस्कार ) करनेवाला श्रौर श्रपने धर्मका उपदेश देनेवाला बालक भी ब्राह्मण धर्मानुसार बृद्ध का पिता होता है ॥ १५० ॥

उक्त विषयमें त्राङ्गिरसका दृष्टान्त-

अध्यापयामास पितॄञ्शिशुराङ्गिरसः कवि:।

पुत्रका इतिहोवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ॥ १४१ ॥

श्रिङ्गरसका विद्वान पुत्रने श्रपने चाचा तथा (श्रवस्थामें ) बड़े भाइयों को पड़ाया, इसलिये उनको पुत्र' शब्दसे सम्बोधित किया ॥ १५१॥

ते तमर्थमपृच्छन्त देवानागतमन्यवः।

देवाश्चेतान्समेत्योचुन्याय्यं वः शिशुकक्तवान् ॥ १४२ ॥ इस पर क्रोधयुक्त होकर उन्होंने उसके अर्थ ('पुत्र'-शब्दार्थ )को देवताश्चोंसे पूछा तो उन देवताश्चोंने मिलकर (एकमत होकर) कहा कि-"श्चक्तिरस पुत्रने तुम लोगोंको जो 'पुत्र' कहा है, वह न्याययुक्त है ॥ १५२ ॥

> उक्त विषयमें कारण— अज्ञो भवति वै बालः पिता भवति मन्त्रदः।

अज्ञं हि बालिमित्याहुः पितेत्येव तु मन्त्रदम् ॥ १४३ ॥

श्रज्ञानी ही बालक होता है (केवल थोड़ी श्रायुवाला ही नहीं ) श्रौर वेदमन्त्रों को पढ़ानेवाला ही 'पिता' होता है; क्योंकि प्राचीन मुनियोंने भी श्रज्ञानी को बालक तथा वेदमन्त्रोपदेशकको पिता कहा है—॥ १५३॥

श्रवस्थादिकी श्रपेक्षा वेदज्ञानसे श्रेष्टता— न हायनैर्न पिलतैर्न वित्तेन न बन्धुभि:।

ऋषयश्चिकरे धर्म योऽनूचानः स नो महान् ॥ १४४ ॥

'वर्षोंसे ( श्रिधिक वर्षोंकी श्रायु होनेसे ), पके हुए बालोंसे, धन से, श्रिधिक बान्धनों से कोई बड़ा नहीं होताः ( किन्तु ) जो साङ्ग नेदोंका ज्ञाता है, वही बड़ा है, ऐसा ऋषियोंने कहा है ॥ १४४॥

> वर्णके कमसे ज्ञानादिकी श्रेष्टता— विप्राणां ज्ञानतो ज्येष्ठयं चित्रयाणां तु वीर्यतः ।

वैश्यानां धान्यधनतः शूदाणामेव जन्मतः ॥ १४४ ॥

ज्ञाह्मणों की विद्यासे, क्षत्रियों की बल (शक्ति) से, वैश्योंकी धनसे श्रौर श्रद्भोंकी जन्मसे श्रेष्टता होती है ॥ १५४॥

त्रवस्था की त्रपेक्षा ज्ञान द्वारा वृद्धत्व— न तेन वृद्धो भवति येनास्य पिततं शिरः । यो वै युवाऽप्यधीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः ॥ १४६ ॥ बाल पक जाने मात्रसे कोई बड़ा नहीं होताः किन्तु युवा पुरुष भी यदि विद्वानः

हो, तो उसे ही देवता लोग बृद्ध (बड़ा-बूड़ा ) कहते हैं ॥ १५६ ॥

मूर्ख की निन्दा—
यथा काष्ट्रमयो हस्ती यथा चर्ममयो मृगः।
यश्च विप्रोऽनधीयानस्त्रयस्ते नाम बिश्चति ॥ १४७॥
लकड़ी का हाथी चमड़े का मृग और मूर्ख ब्राह्मण ये तीन केवल नाम मात्र

यथा परहोऽफल: स्त्रीषु यथा गौर्गवि चाफला । यथा चाज्ञेऽफलं दानं तथा विप्रोऽनृचोऽफलः ॥ १४८॥ जैसे स्त्रियोंमें नपुंसक निष्फल है, जैसे गायोंमें गाय निष्फल है ग्रीर जैसे श्रज्ञानीमें दान निष्फल है; वैसे ही वेदज्ञान हीन ब्राह्मण निष्फल है"॥ १५८॥

> शिष्योंसे मधुर भाषण— श्रहिंसयैव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम् ।

वाक्चैव मधुरा श्लद्णा प्रयोज्या धर्मामच्छता ॥ १५६॥ धर्मामिलाषी पुरुष ( ब्राचार्य, गुरु ब्रादि ) को शिष्योंकी ब्रहिंसा ( ८।९९ के ब्रास्ता ब्रह्मतम ताडनादि ) के द्वारा ही कल्याणार्थ उपदेश ( ब्रध्यापनादि ) करना चाहिये तथा मीठा और मधुर वचन बोलना चाहिये ॥ १५९॥

वचन तथा मनके संयमसे वेदान्त फलकी प्राप्ति— यस्य वाङ्मनसी शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा । स वै सर्वमवाप्नोति वेदान्तोपगतं फलम् ॥ १६०॥ जिसके वचन तथा मन सर्वदा शुद्ध एवं वशीभृत हैं, वही वेदान्तके सम्पूर्ण फलोंको प्राप्त करता है ॥ १६०॥

परद्रोहादि का निषेध—
नारुंतुद: स्यादार्तोऽपि न परद्रोहकर्मधी: ।
ययास्योद्विजते वाचा नालोक्यां तामुदीरयेत् ॥ १६१॥
स्वयं दुःखित होते हुए भी दूसरे किसी को दुःख न दे, दूसरे का अपकार
करने का विचार न करे और जिस वचनसे कोई दु:खित हो, ऐसा स्वर्ग प्राप्तिका
बाधक वचन न कहे ॥ १६१॥

श्रपमान होने परभी क्षमा करना— सम्मानाद् ब्राह्मगो नित्यमुद्धिजेत विषादिव । श्रमृतस्येव चाकाङ्चेदवमानस्य सर्वदा ॥ १६२ ॥

ब्राह्मण विषके समान सम्मानसे सर्वदा घवडाता रहे (सम्मानमें न प्रेम करे ) तथा त्रमतके समान त्रपमानकी सर्वदा त्राकाङ्क्षा करे ( त्रपमान करनेपर क्षमा करे । इस श्लोकसे ब्राह्मणको मानापमानमें सिहण्याता धारण करनेका विधान किया गया है )॥ १६२॥

श्रपमानके सहनेमें कारण—
सुखं द्यवमत: शेते सुखं च प्रतिबुध्यते ।
सुखं चरति लोकेऽस्मिन्नवमन्ता विनश्यति 🏌 १६३ ॥

श्रपमानित ( श्रपमान होने परभी क्षमा करनेवाला ) मनुष्य सुख पूर्वक सोता है, सुख पूर्वक जागता है तथा सुख पूर्वक इस लोकमें विचरण ( विहार ) करता है श्रीर श्रपमान करनेवाला ( मनुष्य उस पापसे ) नष्ट हो जाता है ॥ १६३ ॥

> श्रनेन क्रमयोगेन संस्कृतात्मा द्विजः शनैः । गुरौ वसन्सिञ्चनुयाद् ब्रह्माधिगमिकं तपः ॥ १६४ ॥

इस क्रमसे संस्कृत (जातकर्मसे लेकर उपनयन तक संस्कार प्राप्त ) द्विज गुरुके समीप (गुरुकुल ) में वास करता हुन्ना वेदग्रहणके लिये (वद्यमाण— त्र्यागे कहा जानेवाला ) तपका संग्रह करे ॥ १६४ ॥

तपो-व्रतादिके द्वारी सरहस्य वेदाध्ययन— तपोविशेषेर्विविधेर्वतेश्च विधिचोदितै: ।

वेदः कुत्स्नोऽधिगन्तव्यः स्रहस्यो द्विजन्मना ॥ १६४ ॥

द्विजको शास्त्रोक्त विधिसे बतलाये गये तप तथा त्र्यनेक प्रकारके वर्तो (नियम-इलो॰ ७०, ७५, इत्यादिमें कथित ) से रहस्य (उपनिषदों ) के साथ सम्पूर्ण वेदों का त्राध्ययन करना चाहिये॥ १६५॥

> वेदाभ्यासकी श्रेष्ठता— वेदमेव सदाभ्यस्येत्तपस्तप्यिन्द्वजोत्तमः । वेदाभ्यासो हि विप्रस्य तपः परिमहोच्यते ॥ १६६ ॥

तपस्याको (भविष्यमें ) करनेवाला ब्राह्मण सर्वदा वेदका ही अभ्यास करे, क्योंकि ब्राह्मणके लिये वेदाध्ययनही इस लोकमें उत्कृष्ट तप कहा जाता है ॥१६६॥ वेदाभ्यास की प्रशंसा—

आ हैव स नखाभेभ्यः परमं तप्यते तपः।

यः स्रग्व्यपि द्विजोऽधीते स्वाध्यायः शक्तितोऽन्वहम् ॥१६७॥

पुष्प मालाको धारण करता हुआभी ( ब्रह्मचर्यावस्थामें पुष्प माला पहनने का निषेध है, तथापि वैसा करता हुआ भी ) जो ब्राह्मण प्रतिदिन शक्तिके अनुसार स्वाध्याय ( वेदाभ्यास ) करता है, वह नखके अप्र भाग तक ( सिरसे पैरके नखाप्र भाग तक अर्थात् सम्पूर्ण शरीरमें ) श्रेष्ठ तपस्याको तपता ( करता ) ही है ॥ १६७ ॥

वेदाभ्यासके विना ग्रन्य शास्त्राभ्यासका निषेध— योऽनधीत्य द्विजो वेद्मन्यत्र कुरुते श्रमम्।

सं जीवन्नेय शुद्रत्वमाशु गच्छति सान्वयः ॥ १६८॥

जो द्विज वेदका विना अध्ययन किये ही दूसरे शास्त्र ( अर्थशास्त्र आदि ) में परिश्रम करता है, वह जीता हुआ ही वंशसहित ( पुत्र-पौत्रादिके साथ ) शीघ्र रहत्वको प्राप्त करता है ॥ १६८ ॥

विमर्श—वेदका विना अध्ययन किये ही स्मृति तथा वेदाङ्गोंके अध्ययन करनेमें उक्त दोष नहीं है, अत एव "वेदका विना अध्ययन किये वेदाङ्ग तथा स्मृतियोंको छोड़कर अन्य विद्या (राजनीति, अर्थशास्त्र आदि) का अध्ययन न करें ऐसा शङ्क तथा ठिखितका वचन है।

> द्विजत्वनिरूपण— मातुरप्रेऽधिजननं द्वितीयं मौज्जिबन्धने । रुतीयं यज्ञदीचायां द्विजस्य श्रुतिचोदनात् ॥ १६६ ॥

वेदवाक्यानुसार द्विजका प्रथम जन्म मातासे, द्वितीय जन्म यज्ञोपवीत संस्कारसे और तृतीय जन्म ज्योतिष्टोमादि यज्ञोंकी दीक्षासे होता है।

विमर्श-यहां प्रथम, द्वितीय और तृतीय जन्मका कथन द्वितीय जन्म (द्विजत्व)

१. 'अत एव शङ्किलिखतौ—न वेदमनधीत्यान्यां विद्यामधीयीतान्यत्र वेदाङ्ग-स्मृतिभ्यः" इति ।' इति ( म० मु० ) ।

की प्रशंसाके लिये है; क्योंकि द्विज ही यज्ञ दीन्नाग्रहणमें अधिकारी होता है ॥१६९॥
द्वितीय जन्ममें श्राचार्य-पिता तथा सावित्री-माता—
तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य मौज्जीबन्धनचिह्नितम् ।
तत्रास्य माता सावित्री पिता त्याचार्य उच्यते ॥ १७० ॥

पूर्व श्लोकोक्त उन तीनों जन्मोंमें द्विजका यज्ञोपवीतसे चिह्नित जो द्वितीय जन्म होता है, उसमें इसकी माता सावित्री (गायत्री) तथा पिता त्र्याचार्य हैं। (इस प्रकार माता तथा पिताके द्वारा यज्ञोपवीत संस्कारमें द्विजत्व रूप द्वितीय जन्म होता है)॥ १७०॥

> विना यज्ञोपवीत संस्कारके द्विजकर्मका अनिधकार— वेदप्रदानादाचार्यं पितरं परिचत्तते । न ह्यस्मिन्युज्यते कर्म किञ्चिदामौञ्जिबन्धनात् ॥ १७१॥

मनु त्रादि महर्षि वेदोपदेश करनेके कारण श्राचार्यको पिता कहते हैं, क्योंकि इसे (ब्राह्मण-बालक को ) यज्ञोपवीत संस्कारके पहले किसी श्रौत तथा स्मार्त कर्मको करनेका श्रिधकार नहीं है ॥ १७१ ॥

> यज्ञोपवीतके पूर्व वेदमन्त्रोचारण का निषेध— नाभिन्याहारयेद् ब्रह्म स्वधानिनयनाहते । शूद्रेण हि समस्तावद्यावद्वेदे न जायते ॥ १७२॥

ब्राह्मणादि विना यज्ञोपवीत संस्कार हुए श्राद्धकर्मके श्रातिरिक्त कर्ममें वेदमन्त्र का उचारण न करे; क्योंकि वह जब तक वेदमें श्रधिकारी ( यज्ञोपवीत संस्कार युक्त ) नहीं होता, तब तक वह ( द्विज ) श्रद्धके समान है ॥ १७२ ॥

यज्ञोपवीत संस्कार युक्तका वेदाधिकार—
कृतोपनयनस्यास्य व्रतादेशनिमध्यते ।
ब्रह्मणो प्रहणं चैव क्रमेण विधिपूर्वकम् ॥ १७३॥

यज्ञोपवीत संस्कार होनेपर वर्तों का (हवनके लिये समिधा का लाना, दिनमें सोनेका निषेध) वेदका उपदेश तथा प्रहण ( अध्ययन ) क्रमशः विधिपूर्वक इष्ट है। ( अ्रतः यज्ञोपवीतके पहले इनका उपदेशादि नहीं करना चाहिये )॥ १७३॥

> गोदानादि व्रतमें यज्ञोपवीतोक्त दण्डादिधारण— यद्यस्य विहितं चर्म यत्सूत्रं या च मेखला ।

यो दग्डो यच वसनं तत्तदस्य व्रतेष्विप ।। १७४ ॥ ब्रह्मचारीके लिये जो जो चर्म, सूत्र, मेखला, दण्ड ग्रौर वस्त्र यह्नोपनीतमं बतलाये गये हैं (श्लो॰ ४१-४७), इनको उसे (गोदानादि) व्रतोंमं भी ग्रहण करना चाहिये ॥ १७४ ॥

> तपोद्यद्धिके लिये नियम पालन— सेवेतेमांस्तु नियमान्त्रह्मचारी गुरौ वसन् । सन्नियम्येन्द्रियमामं तपोवृद्धचर्थमात्मनः ॥ १७४॥

गुरुके समीपमें निवास करता हुआ ब्रह्मचारी इन्द्रिय-समूहको बशमें करके अपनी तपोवृद्धि के लिये नियमोंका पालन करे ॥ १७५॥

नित्य स्नान, तर्पण तथा हवनादि— नित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्यादेवर्षिपितृतर्पणम् । देवताऽभ्यर्चनं चैव समिदाधानमेव च ॥ १७६॥

ब्रह्मचारी नित्य स्नानकर देवतात्रों, ऋषियों तथा पितरों का तर्पणः शिव श्रौर विष्णु श्रादि देव-प्रतिमात्रों का पूजन तथा प्रातः एवं सायंकाल हवन करे॥१७६॥

विमर्श –गौतमने ब्रह्मचारीके लिये जो स्नान-निषेध किया है, वह सुख पूर्वक (जल क्रीडादिके साथ) स्नान विषयक निषेध है; इसीसे "नाष्सु श्वायमानः स्नायात्" अर्थात् 'जलमें रलाघापूर्वक स्नान न करे, ऐसा कहा है, विष्णुने तो प्रातः– सायं दो बार स्नान करनेको कहा है।

ब्रह्मचारीके त्याज्य कर्म-

वर्जयेन्मधु मांसं च गन्धं माल्यं रसानिह्यः।

शुक्तानि यानि सर्वाणि प्राणिनां चैव हिंसनम् ॥ १७७॥

( ब्रह्मचारी ) मधु ( शहद ), मांस, सुगन्धित ( कर्पूर, कस्तूरी ब्रादि ) पदार्थ, फूलोंकी माला, रस ( गन्ना जामुन ब्रादिका सिरका ब्रादि ), स्त्री, श्रॅंचार ब्रादि ब्रौर जीवों की हिंसा ( किसी प्रकार जीवों को कष्ट पहुँचाना ) छोड़ दे ॥ १७७॥

अभ्यङ्गमञ्जनं चाच्णोरुपानच्छत्रधारणम् । कामं क्रोधं च लोभं च नर्तनं गीतवादनम् ॥ १७८॥

१. "काल्ह्रयमभिषेकाप्तिकार्यकरणमण्सुदण्डवन्मज्जनम्" इति, ( म० मु० )

(ब्रह्मचारी) सिरसे पैरतक (सर्वोङ्गमें) तैलकी मालिश या उबटन लगाना, आंखोंमें श्रज्जन लगाना, जूता श्रीर छाता धारण करना, काम (विषयाभिलाष) क्रोध, लोभ, नाचना, गाना, बजाना छोड़ दे॥ १७८॥

द्यूतं च जनवादं च परिवादं तथा नृतम्।
स्त्रीणां च प्रेचणालम्भमुपघातं परस्य च ।। १७६ ।।

(ब्रह्मचारी) जुत्रा, लोगोंके साथ निरर्थक बकवाद, दूसरों की निन्दा, श्रसत्य, श्रमुरागसे स्त्रियों की देखना तथा उनका श्रालिङ्गन करना श्रौर दूसरों की हानि पहुंचाना छोड़ दे॥ १७९॥

इच्छासे वीर्यपात करने का निषेध-

एक: शतीत सर्वत्र न रेत: स्कन्द्येत्कचित् ।

कामाद्धि स्कन्दयनरेतो हिनस्ति व्रतमात्मनः ॥ १८०॥

(ब्रह्मचारी) सर्वत्र त्र्यकेला ही सोवे, (इच्छा पूर्वक) वीर्यपात न करें। क्योंकि इच्छा पूर्वक वीर्यपात करता हुआ (ब्रह्मचारी) अपने व्रतसे अष्ट हो जाता है॥ १८०॥

स्वप्नमें वीर्यपात होनेपर स्नानादि कार्य —

स्वप्ने सिक्त्वा ब्रह्मचारी द्विज: शुक्रमकामत:।

स्नात्वाऽर्कमचीयत्वा त्रिः पुनर्मामित्यृचं जपेत ॥ १८१ ॥

(ब्रह्मचारी) विना इच्छाके स्वप्नमें वीर्यगत हो जानेपर स्नान तथा सूर्यका पूजनकर तीन बार "पुनर्मामैत्विन्द्रियम्—" मन्त्रका जप करे ॥ १८९ ॥

श्राचार्यके लिये जलादिलाना-

उद्कुम्भं सुमनसो गोशकृन्यृत्तिकाकुशान् । आहरेद्यावदर्थानि भैचं चाहरहश्चरेत् ॥ १८२ ॥

(ब्रह्मचारी) पानीका घड़ा, फूल (देवपूजनके लिये), गोबर, मिट्टी और कुशोंको आचार्यकी आवश्यकताके अनुसारही लावे। (एक बारही अत्यधिक लाकर सम्रय न करे) और प्रतिदिन भिक्षा (भोजनके लिये) मांगे॥ १८२॥

भिक्षायोग्य गृह—

वेद्ज्ञैरहीनानां प्रशस्तानां स्वकर्मसु ।

ब्रह्मचार्याहरेद्वेचं गृहेभ्यः प्रयतोऽन्वहम् ॥ १८३ ॥

वेदाध्ययन तथा पश्चमहायज्ञोंसे ऋहीन ( इनको नित्य करनेवाले ) और अपने कर्ममें श्रेष्ठ लोगोंके घरोंसे जितेन्द्रिय ब्रह्मचारी प्रतिदिन भिक्षा लावे ॥ १८३ ॥

गुरुके कुल तथा श्रापनी ज्ञाति श्रादिमें भिक्षा याचना-निषेध-गुरो: कुले न भिन्तेत न ज्ञातिकुलबन्धुषु । अलाभे त्वन्यगेहानां पूर्वं पूर्वं विवर्जयेत् ॥ १८४ ॥

( ब्रह्मचारी ) गुरुके कुलमें, अपनी जाति वालोंमें, कुल बान्धव ( मामा, मौसा श्रादि ) में भिक्षा-याचना न करे । यदि भिक्षा योग्य दूसरे घर नहीं मिलें तो पूर्व-पूर्वका त्यागकर दे ( योग्य ग्रहके श्रभावमें कुलबान्धवमें, उसके श्रभावमें अपनी जाति वालोंमें और उसके भी अभावमें गुरुके कुल (सिपण्ड) में भिक्षा-याचना करे )॥ १८४॥

योग्य गृहामानमें सम्पूर्ण प्राममें भिक्षा याचना-सर्वं वाऽपि चरेद् श्रामं पूर्वोक्तानामसम्भवे । नियम्य प्रयतो वाचमभिशस्तांस्तु वर्जयेत ॥ १८४॥

श्रथवा पूर्वोक्त (श्लो॰ १८३-१८४) योग्य गृहोंके श्रभावमें मौन धारणकर तथा पवित्र होकर पूरे शाममें भिक्षा-याजना करे, किन्तु महापातिकयों (९।२३५) के घरोंको छोड़ दे। ( उनके यहां भिक्षा-याचना कदापि न करे )॥ १८५॥

समिधा का लाना तथा प्रातः-सायं हवन करना-दूरादाहृत्य समिधः सन्निद्ध्यादिहायसि । सायम्प्रातश्च जुहुयात्ताभिरम्रिमतन्द्रितः ॥ १८६ ॥

दूरसे सिमधा लाकर खुले स्थानमें ( जहां छुप्पर श्रादि न हों ) उन्हें रख दे श्रौर उन समिधाश्रोंसे प्रातःकाल तथा सार्यकाल हवन करे ॥ १८६ ॥ भिक्षा-याचना तथा हवनके त्यागसे श्रवकीर्णिवत करना-अकुत्वा भैच्चरणमसमिष्य च पावकम् ।

त्रनातुरः सप्तरात्रमवकीर्णिव्रतं चरेत् ॥ १८७॥

नीरोग रहता हुआ भी ब्रह्मचारी यदि विना भिक्षा मांगे तथा विना हवन किये सात दिन तक रहे, तो अवकीणि'-व्रत ( १९१९ ) करे ॥ १८७॥

६ मन्०

भिक्षा-याचनाके बिना भोजन निषेध-भैचेण वर्तयेन्नित्यं नैकान्नादी भवेद्व्रती । भैचेण व्रतिनो वृत्तिरुपवाससमा स्मृता ॥ १८८ ॥

ब्रह्मचारी प्रतिदिन भिक्षावृत्ति करे, किसी एकके ऋचका भोजन न करे। भिक्षाच भोजन करनेसे ब्रह्मचारी की वृत्ति उपवासके समान कही गयी है ॥१८८॥

[ न भैद्यं परपाक: स्यात्र च भैद्यं प्रतिप्रह: । सोमपानसमं भैद्यं तस्माद् भैद्येण वर्तयेत् ॥ ६ ॥

[ भिक्षान्न दूसरेके द्वारा पकाया गया ख्रौर प्रतिग्रह ( दान ) होना नहीं माना जाता, भिक्षान्न सोमपानके समान है, इस कारणसे (ब्रह्मचारी) भिक्षावृत्ति करे ॥ ]

भेच्स्यागमशुद्धस्य प्रोच्चितस्य हुतस्य च।

यांस्तस्य वसते वासांस्ते तस्य क्रतुभिः समाः ॥ १० ॥ ]

[ त्रागमसे शुद्ध, प्रोक्षित ( जल छिड़के हुए ) तथा हवन किये हुए भिक्षाचके जिन प्रासोंको ब्रह्मचारी खाता है; वे प्रास यज्ञोंके समान हैं ॥ ]

पूर्वोक्त निषेधका अपवाद—

त्रतबद्देवदैवत्ये पित्र्ये कर्मण्यथर्षिवत् ।

काममभ्यर्थितोऽश्नीयाद् व्रतमस्य न लुप्यते ॥ १८६॥

देवतो हे स्यक कर्म (यज्ञादि) में सम्यक् श्रकारसे निमन्त्रित (ब्राह्मण) ब्रह्मचारी व्रतके योग्य एवं मधु—मांसादिसे वर्जित एक व्यक्तिके भी श्रक्को भोजन करे तथा पितरों के उद्देश्यवाले कर्म (श्राद्धादि) में सम्यक् श्रकारसे निमन्त्रित (ब्राह्मण) ब्रह्मचारी ऋषितुल्य मधु-मांसादिसे वर्जित एक मनुष्यके श्रक्को भी भोजन करे; इस श्रकार इस (ब्रह्मचारी) का व्रत नष्ट नहीं होता है ॥ १८९॥

विमर्श--"व्रतमस्य न लुप्यते" इस मनुवचनको देखते हुए विश्वरूपने "ब्रह्मचारीके लिये इस मनुवचनके द्वारा विधान किया गया है" ऐसी व्याख्या की है; किन्तु उक्त वचन वास्तव में एक ब्र-भोजन-निषेधक होनेसे ब्रह्मचारीके लिये मांस-भच्चणका विधायक नहीं है।

> त्राह्मण ब्रह्मचारीके लिये ही उक्त नियम-ब्राह्मणस्यैव कर्मैतदुपदिष्टं मनािषिभः ।

राजन्यवैश्ययोस्त्वेवं नैतत्कर्म विधीयते ॥ १६० ॥

पूर्वीक्त यह कर्म ( यह या श्राइमें सम्यक् निमन्त्रित होकर एक मनुष्यके अन्नको भोजन करनेका विधान ) केवल ब्राह्मण ब्रह्मचारीके लिये ही विहित है, क्षत्रिय तथा वैश्य ब्रह्मचारीके लिये यह विधान ( यह या श्राइमें निमन्त्रित होकर एक मनुष्यके अन्नको भोजन करनेका नियम ) नहीं है ॥ १९०॥

श्रव्ययन तथा श्राचार्य-हितमें तत्परता— चोदितो गुरुणा नित्यमश्रचोदित एव वा । कुयीद्ध्ययने यत्नमाचार्यस्य हितेषु च ॥ १६१ ॥

त्राचार्यके कहनेपर त्रथवा नहीं कहनेपर भी ब्रह्मचारी श्रध्ययन श्रीर त्र्याचार्यके हितमें सर्वदा प्रयत्नशील रहे ॥ १९१ ॥

> गुरुकी श्राज्ञाका पालन— शरीरं चैव वाचं च बुद्धीन्द्रियमनांसि च । नियम्य प्राञ्जलिस्तिष्ठेद्वीचमाणो गुरोर्मुखम् ॥ १६२ ॥

शरीर, वचन, बुद्धि, इन्द्रिय श्रीर मनको वशीभूतकर हाथ जोड़कर गुरुके मुखको देखता हुआ स्थित होवे (बैठे नहीं, किन्तु खड़ा रहे )—॥ १९२॥

नित्यमुद्धृतपाणिः स्यात्साध्याचारः सुसंयतः । आस्यतामिति चोक्तः सन्नासीताभिमुखं गुरोः ॥ १६३ ॥

त्रीर सर्वदा दुपट्टेके बाहर दाहिना हाथ रखे, सदाचारसे युक्त श्रीर श्रच्छी तरह संयत रहे ( वस्रसे शरीरको ढका रखे, नंगे शरीर न रहे ) तथा "बैठो" ऐसा गुरुके कहनेपर उन ( गुरु ) के सामने बैठे ॥ १९३॥

गुरुसे कम श्रजनस्नादिका रखना श्रादि— हीनान्नवस्रवेष: स्यात्सर्वदा गुरुसन्निधी। उत्तिष्ठेतप्रथमं चास्य चरमं चैव संविशेत् ॥ १६४॥

सर्वदा गुरुकी अपेक्षा त्रज्ञ ( भोज्य पदार्थ ), वल्ल तथा वेषको होन रखे और गुरुके सोकर उठनेके पहले उठे तथा सोनेक बाद सोवे ॥ १९४॥

> गुरुके त्राज्ञापालनका प्रकार— प्रतिश्रवणसम्भाषे शयानो न समाचरेत्।

नासीनो न च भुञ्जानो न तिष्ठन्न पराङ्मुख: ॥ १६४ ॥
गुरुकी ब्राज्ञाका स्वीकार या उनसे सम्भाषण (बातचीत ) स्वयं सोए हुए,
ब्रासनपर बैठे हुए, खाते हुए, खड़े हुए या मुख फेरे (गुरुके सामने पीठ किये)
हुए न करे ॥ १९५ ॥

आसीनस्य स्थितः कुर्योदभिग छंस्तु तिष्ठतः ।

प्रत्युद्गम्य त्वात्रजतः पश्चाद्धावंस्तु धावतः ॥ १६६ ॥

किन्तु गुरुके आसनपर बैठे रहनेपर स्वयं आसनसे उठकर, खड़े रहनेपर सामने जाकर, आते रहनेपर कुछ आगे (पासमें ) बढ़कर और दौड़ते रहनेपर दौड़कर गुरुकी आज्ञाको स्वीकार करे या उनसे सम्भाषण(बातचीता) करे-॥१९६॥

पराङ्मुखस्याभिमुखो दूरस्थस्यैत्य चान्तिकम्।

प्रणम्य तु शयानस्य निदेशे चैव तिष्ठतः ॥ १६७ ॥

श्रीर गुरुके पराङ्मुख (पीठ फेरे रहने) पर उनके सामने जाकर, दूर रहनेपर स्वयं समीप जाकर, सोये (लेटे) रहनेपर तथा निकटस्थ रहनेपर प्रणामकर (नम्न होकर—मुककर) उन (गुरु) की श्राङ्गाको स्वीकार करे तथा उनके साथ सम्भाषण करे॥ १९७॥

> गुरुके समीप नीचे त्रासन रखना तथा चान्नत्यका निषेध— नीचं राज्यासनं चास्य सर्वदा गुरुसन्निधौ ।

गुरोग्तु चक्षुर्विषये न यथेष्टासनो भवेत् ॥ १६८॥

गुरुके समीप इस ( ब्रह्मचारी ) का आसन सर्वदा ( गुरुकी अपेक्षा ) नीचा रहे और ( वह ब्रह्मचारी ) गुरुके सामने मनमाने ( अस्तन्यस्त ) आसनसे न बैठे ॥

गुरुके नाममहण तथा चेष्टादिके श्रवकरण करनेका निषेध— नोदाहरेदस्य नाम परोत्तमपि केवलम् ।

न चैवास्यानुकुर्वीत गतिभाषितचेष्टितम् ॥ १६६ ॥

(ब्रह्मचारी) परोक्षमें भी गुरुके केवल (उपाध्याय, श्राचार्य, गुरु श्रादि उत्तम एवं योग्य उपाधियोंसे रहित) नामको उचारण न करे तथा उनके गमन, भाषण तथा चेष्टा श्रादिका श्रनुकरण (नकल) न करे ॥ १९९ ॥ [ परोक्तं सत्क्रपापूर्वं प्रत्यक्तं न कथंचन ।
दृष्टानुचारी च गुरोरिह बाऽमुत्र चेत्यधः ॥ ११ ॥ ]

[ गुरुके परोक्षमें 'शिष्टता' पूर्वक गुरुका नामोच्चारण करे तथा प्रत्यक्षमें किसी प्रकार भी गुरुके नामका उच्चारण न करे। गुरुके विषयमें दुष्टाचरण करने-वाला (शिष्य) इस लोक तथा परलोकमें श्रधोगति पाता है ॥ ११ ॥ ]

गुरुनिन्दा सुननेका निषेध— गुरोर्चत्र परीवादो निन्दा वाऽपि प्रवर्तते ।

कर्णों तत्र पिधातव्यो गन्तव्यं वा ततोऽन्यत: ।। २०० ।। जहां गुरुकी बुराई (गुरुमें वर्तमान दोषोंका वर्णन ) या निन्दा (गुरुमें नहीं रहनेवाले दोषोंका कथन ) होती हो, वहां ब्रह्मचारी कान बन्द कर ले या वहांसे अन्यत्र बला जाय ॥ २०० ॥

गुरुकी बुराई श्रादि करनेका फल—
परीवादात्खरो भवति श्वा वै भवति निन्दकः ।
परिभोक्ता कुर्मिर्भवति कीटो भवति मत्सरी ॥ २०१॥

शिष्य गुरुके परिवाद (बुराई— उनके दोषोंका कहना ) से गधा, निन्दा (गुरुमें नहीं रहनेवाले दोषोंका मूठमूठ कहना ) से कुता, धनका भोग करनेसे कृमि (विष्ठादि स्थित छोटा २ कीड़ा ) मत्सर (गुरुकी उन्नतिको श्रसहन करना ) से कीट (यह कृमिसे कुछ बड़ा होता है ) होता है ॥ २०१ ॥

> स्वयं गुरुपूजा-विधान ग्रादि— दूरस्थो नार्चयेदेनं न क्रुद्धो नान्तिके स्त्रियाः । यानासनस्थञ्जेवैनमवरुद्धाभिवादयेत् ॥ २०२ ॥

शिष्य स्वयं दूर रहकर (किसी अन्य मनुष्यके द्वारा), स्वयं ऋदं होकर (मुंभक्ताटसे) और स्रीके समीप बंठकर गुरुकी पूजा न करे तथा सवारी (रथ, गाड़ी, पालकी आदि) और आसनपर बैठा हुआ शिष्य उससे उतरकर गुरुको प्रणाम करे॥ २०२॥

विमर्श - पहले (श्लो० ११९) "शय्यासनस्थरचैवैनं प्रत्युत्थायाभिवादयेत् श्रह्म वचनमें शय्या और आसनपर स्थित होनेपर उठकर अभिवादन करनेके

विधानसे यहां पुनरुक्तिकी शङ्का नहीं करनी चाहिये, क्योंकि इस (श्लो० २०२) में यान और आसनसे उत्तरकर अभिवादन करनेका विधान है ॥ २०२॥

प्रतिकृतादि वायुमें गुरुके साथ बैठनेका निषेध श्रादि— प्रतिवातेऽनुवाते च नासीत गुरुणा सह । असंश्रवे चैव गुरोर्न किंचिदिप कीर्तयेत्।। २०३॥

प्रतिवात (प्रतिकृत वायु अर्थात् गुरुकी ओरसे शिष्यकी ओर आनेवाली हवा) तथा अनुवात (अनुकृत वायु अर्थात् शिष्यकी ओरसे गुरुकी ओर जानेवाली हवा) में गुरुके साथ न बैठे तथा जहां गुरु नहीं सुन सकते हों, वहां कुछ भी (गुरु या दूसरेके विषयमें कोई बात) न कहे ॥ २०३॥

बैलगाड़ी ब्रादिमें गुरुके साथ बैठना— गोऽश्वोष्ट्रयानप्रासादस्रस्तरेषु कटेषु च । ब्रासीत गुरुणा सार्ध शिलाफलकनौषु च ॥ २०४ ॥

बैलगाड़ी, घोड़ागाड़ी, ऊंटगाड़ी, छतके ऊपर, बड़ी दरी त्रादि बिछौना, शीतलपाटी, बेंत या ताड़ त्रादिकी चटाई, पत्थर, लकड़ीका तख्ता और नावपर शिष्य गुरुके साथ बैठ सकता है।। २०४॥

> गुरुके गुरुमें गुरुतुल्य श्राचरण— गुरोगुरी सन्निहिते गुरुवद्वृत्तिमाचरेत् । न चानिसृष्टो गुरुगा स्वान्गुरूनभिवादयेत् ॥ २०४॥

गुरुके गुरुके पासमें गुरुके समान आचरण करे और गुरुके समीपमें रहता (निवास करता) हुआ शिष्य (ब्रह्मचारी) गुरुकी आज्ञाके विना (माता, चचा आदि गुरुजनोंका अभिवादन न करे॥ २०५॥

विद्यागुरु श्रादिमें श्राचरण— विद्यागुरुष्वेतदेव नित्या वृत्तिः स्वयोनिषु । प्रतिषेधत्सु चाधर्मान्हितं चोपदिशत्स्वपि ॥ २०६॥

उपाध्याय आदि अन्य ( आवार्यको छोड़कर दूसरे ) विद्यागुरुओंमें; चाचा मामा, मौसा आदि स्वबन्धुओंमें, अधर्मका निषेध करनेवालों (धर्मोपदेश करनेवालों) में तथा हितके उपदेश देनेवालोंमें गुरुके समान आचरण करे॥ २०६॥

विद्यादिमें श्रेष्ठ श्रादि लोगोंके साथ श्रावरण— श्रेयःसु गुरुवद्वत्तिं नित्यमेव समाचरेत्। गुरुपुत्रेषु चार्येषु गुरोश्चेव खबन्धुषु ॥ २०७ ॥

विद्या-तप त्रादिके द्वारा श्रेष्ठ लोगोंमें, त्रावस्थामें त्रापनेसे बड़े गुरु पुत्रमें त्रौर गुरुके आत्मीय बान्धवोंमें (शिष्य) गुरुके समान आचरण करे ॥ २०७॥

छोटे गुरुपुत्रादिके साथ श्राचरण-बालः समानजनमा वा शिष्यो वा यज्ञकर्मणि। अध्यापयन्गुरुसुतो गुरुवन्मानमर्हति ॥ २०८॥

गुरुका पुत्र अवस्थामें अपनेसे छोटा (कम आयुवाला) हो, समान (या बराबर) हो, श्रध्ययन या श्रध्यापन करता हो, यज्ञकर्ममें ऋत्विक् हो, या श्रऋत्विक् रूपमें यज्ञ-दर्शनके लिये त्राया हो तो वह गुरुके समान ( यजमानका ) पूज्य है ॥२०८॥

गुरुपुत्रमें अभ्यङ्गादिका निषेध-उत्साद्नं च गात्राणां स्नापनोच्छिष्टभोजने। न कुर्यादुगुरुपुत्रस्य पादयोश्चावनेजनम् ॥ २०९ ॥

शिष्य गुरुपुत्रके शरीरमें उबटन लगाना, स्नान कराना, उसका जुठा भोजन करना त्रौर पैर धोना; इन कर्मोंको न करे ॥ २०९ ॥

गुरुकी सवर्ण स्त्रियोंके साथ व्यवहार— गुरुवत्प्रतिपूज्याः स्युः सवर्णा गुरुयोषितः। असवर्णास्तु संपूज्याः प्रत्युत्थानाभिवादनैः ॥ २१० ॥ गुरुकी सवर्ण स्त्रियां गुरुके समान पूजनीय हैं त्रीर त्र्यसवर्ण स्त्रियां प्रत्युत्थान तथा नमस्कार मात्रसे ही पूज्य हैं ॥ २१० ॥

गुरुस्त्रियों में अभ्यङ्गादिका निषेध-अभ्यञ्जनं स्नापनं च गात्रोत्सादनमेव च । गुरुपत्न्या न कार्याणि केशानां च प्रसाधनम् ॥ २११॥ गुरुकी ख्रियों को, तेलकी मालिश, स्नान कराना, उबटन लगाना, उनका बाल भाड़ना, या फूल आदिसे उसका श्रङ्गार करनाः इन कर्मोंको (शिष्य) न करे ॥

युवा शिष्यको युवती गुरुश्लीका पादस्पर्शनिषेध— गुरुपत्नी तु थुवतिर्नाभिवाद्येह पाद्योः। पूर्णविंशतिवर्षेण गुरादोषी विजानता ॥ २१२ ॥ बीस वर्षकी अवस्थावाला ( युवक ) गुण-दोषका ज्ञाता शिष्य गुरुकी युवनी श्रीके चरणको स्पर्शकर श्राभवादन न करे। (श्रालगसे ही मस्तक सुकाकर श्राभवादन करे)॥ २१२॥

उक्त निषेधमें श्लीस्वभाव कारण— स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम् । त्र्यतोऽर्थात्र प्रमाद्यन्ति प्रमदासु विपश्चितः ॥ ११३ ॥

श्रियोंका यह स्वभाव है कि इस जगत्में श्रुह्मारचेष्टात्रोंके द्वारा व्यामोहितकर पुरुषोंमें दूषण उत्पन्न कर देती हैं, श्रुत एव विद्वान पुरुष स्त्रियोंके विषयमें श्रुसावधानी नहीं करते हैं (किन्तु सर्वदा उनसे श्रुलग ही रहते हैं) ॥ २१३॥

त्र्यविद्वांसमलं लोके विद्वांसमि वा पुनः। प्रमदा ह्युत्पथं नेतुं कामकोधवशानुगम् ॥ २१४॥

स्त्रियां काम तथा कोधके वशीभृत मूर्ख या विद्वान् पुरुषको भी कुमार्गमें प्रवृत्तुकरनेके लिये समर्थ होती हैं ॥ २१४॥

माता-बहन आदिके साथ एकान्तवासका निषेध— मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासनो भवेत्। बलवानिन्द्रियद्रामो विद्वांसमिप कर्षति ॥ २१४॥

पुरुष ( युवतो ) माता, बहन तथा पुत्रीके साथ कभी एकान्तमें न रहे; क्योंकि बलवान् इन्द्रिय-समूह विद्वान्को भी अपने वशमें कर खेता है ॥ २९५॥

युवती गुरुपत्नीकी श्रभिवादनविधि— कामं तु गुरुपत्नीनां युवतीनां युवा भुवि । विधिवद्वन्दनं कुर्यादसावहमिति बुवन् ॥ २१६ ॥

युवा शिष्य युवती गुरुपत्नीको ''श्रमुक नामवाला''में श्रभिवादन करता हूं (श्रभिवादये शुभशर्माहं भोः ! '''') कहकर पृथ्वीपर ( उसका पादस्पर्श न कर ) विधिपूर्वक श्रभिवादन करे ॥ २१६ ॥

प्रवाससे लौटकर गुरुवत्नी का चरणस्पर्शपूर्वक स्रभिवादन— विप्रोष्ट्य पादमहर्गामन्त्रहं चाभिवादनम् । गुरुदारेषु कुर्वीत सतां धर्ममनुस्मरन् ॥ २१७॥ सत्पुरुषोंके धर्मको स्मरण करता हुत्रा शिष्य प्रवाससे लौटकर गुरुपत्नीका

चरण-स्पर्श करके तथा प्रतिदिन विना चरणस्पर्श किये ही श्रमिवादन करे ॥

गुरुसेवाका फल-

यथा खनन्खनित्रेण नरो वार्यधिगच्छति । तथा गुरुगतां विद्यां शुश्रुषुरधिगच्छति ॥ २१८ ॥

जिस प्रकार खनित्र (कुदाल जिमीन खोदने का ग्रस्न) से (जमीन) को खोदता हुत्र्या मनुष्य पानी को प्राप्त कर लेता है, उसी प्रकार गुरुसेवा करनेवाला शिष्य गुरुकी विद्याको भी प्राप्त कर लेता है ॥ २१८॥

ब्रह्मचारीके तीन प्रकार तथा प्रामवास निषेध— मुण्डो वा जटिलो वा स्याद्थवा स्याच्छिखाजटः। नैनं प्रामेऽभिनिम्लोचेत्सूर्यो नाभ्युद्यात्कचित् ॥ २१६॥

ब्रह्मचारी (शिखासहित) मुण्डन करावे, जटायुक्त रहे (बिलकुल बाल न बनवावे) या केवल शिखामात्र रखे (शिखा को छोड़ शेष बाल बनवा ले) और इस ब्रह्मचारी को किसी स्थानमें सोते रहनेपर न तो स्योदय हो और न तो स्यास्त हो । (स्योदय तथा स्यास्तके पहले ब्रह्मचारी प्रामसे बाहर जाकर अपना सन्ध्योपासन तथा अप्रिहोत्रादि नित्यकृत्य करे)॥ २१९॥

उक्त कर्मके भङ्ग होनेपर प्रायिक्त— तं चेदभ्युदियात्सूर्यः शयानं कामचारतः । निम्लोचेद्वाऽप्यविज्ञानाज्ञपन्नुपवसेह्निम् ॥ २२०॥

इच्छापूर्वक ( रुगणादि श्रवस्थामें नहीं ) ब्रह्मचारीके सोते रहनेपर यदि स्योंदय हो जाय तो वह गायत्री जप करता हुश्रा दिनभर उपवास करे ( श्रौर रातमें भोजन करे ) श्रौर श्रमसे ( बिना जाने सोते रहनेपर ) यदि स्यांस्त हो जाय तो वह गायत्री जप करता हुश्रा श्रागे वाले दिनमें उपवास करे ( श्रौर रातमें भोजन करे ) ॥ २२०॥

विमर्श—"सूर्योदयके वाद सोकर उठा हुआ ब्रह्मचारी सावित्री जप करता हुआ दिनमें उपवास करे और सोते रहनेपर सूर्यास्त होनेसे सावित्री जप करता हुआ रात्रिमें उपवास करे" ऐसा गौतमके कहनेसे मनूक वचनका विरोध होता है, (क्योंकि मनु भगवान् दोनों अवस्थाओंमें दिनमें जप तथा उपवास और रात्रिमें भोजन करनेका विधान करते हैं और गौतमके वचनसे सूर्याभ्युदित (प्रथमपन्नमें)

१. "सूर्याभ्युदितो ब्रह्मचारी तिष्ठेदहरसुआनोऽभ्यस्तमितश्च रात्रिं जपन् सावि-त्रीम्" इति गौतमवचनम् ।

ब्रह्मचारीके लिये दिनमें जपोपवास तथा अभ्यस्तमित (द्वितीय पच्चमें) ब्रह्मचारीके लिये रातमें जपोपवास करनेका विधान है) ऐसी शक्का नहीं करनी चाहिये। मनुक्तव्याख्याके सन्देहावस्थामें दूसरे मुनिके अर्थ या अन्वय का आश्रय न कर मनुके द्वारा केवल 'जप' मात्रका विधान होनेसे संन्देहोपस्थितिमें उक्त गौतम—वचनसे सावित्रीके जपका ही प्रहण करना है, किन्तु दोनों पचोंमें स्पष्ट कहे गये दिनोपवास विधायक मनु—वचनको अन्यथा नहीं करते, अत एव अभ्यस्तमित (दूसरे अवस्थामें) ब्रह्मचारीके लिये मनु तथा गौतमके वचनोंको विकल्प रूपसे प्रहण करना चाहिये। अभ्युदित (प्रथमावस्थामें) वाले ब्रह्मचारीके लिये दोनों ऋषियों का ऐक्यमत्य है।

उक्त प्रायिश्वत न करनेपर दोष— सूर्येण द्यभिनिमुक्तः शयानोऽभ्युद्तिश्च यः । प्रायश्चित्तमकुर्वाणो युक्तः स्यान्महत्तेनसा ।। २२१ ।।

जिस ब्रह्मचारीके सोते रहनेपर सूर्योदय या सूर्यास्त हो जाय श्रीर वह ब्रह्मचारी उक्त प्रायिक्षत्त (श्लो॰ २२०) न करे तो बड़े पापसे युक्त होता है ( श्रतः उसे उक्त प्रायिक्षत्त श्रवश्य करना चाहिये ) ॥ २२१ ॥

सन्धोपासन की आवश्यकता— आचम्य प्रयतो नित्यमुभे संध्ये समाहितः। शुचौ देशें जपञ्जप्यमुपासीत यथाविधि।। २२२॥

त्राचमनकर पवित्र तथा सावधान ब्रह्मचारी पवित्र स्थानमें सावित्रीको जपता हुत्रा दोनों समय सन्ध्याका विधिपूर्वक त्रानुष्ठान करे ॥ २२२ ॥

स्त्री-शद्रादिके भी उत्तम कार्यको करना— यदि स्त्री यद्यवरजः श्रेयः किंचित्समाचरेत्। तत्सर्वमाचरेद्युको यत्र वाऽस्य रमेन्मनः ॥ २२३॥

स्त्री या शुद्ध भी जिस किसी अच्छे कामको करते हों, उसे तथा शास्त्रानुकूल कर्मोमेंसे जो कर्म रुचिकर हो, उन्हें भी सावधान होकर करे ॥ २२३॥

( भिन्न २ त्राचार्यों के मतसे त्रिवर्गका स्वरूप—) धर्मार्थावुच्यते श्रेयः कामार्थौं धर्म एव च । अर्थ एवेह वा श्रेयिश्ववर्ग इति तु स्थितिः ॥ २२४॥

कोई आचार्य (कामहेतुक होनेसे ) धर्म तथा अर्थको, कोई आचार्य ( सुख हेतुक होनेसे ) काम तथा अर्थको, कोई आचार्य ( अर्थ और कामके उपायभूत, होनेसे ) धर्मको और कोई आचार्य ( धर्म तथा अर्थका साधन होनेसे अर्थको ही श्रेय ( कल्याण कारक ) मानते हैं; किन्तु ( पुरुषार्थताके कारण ) त्रिवर्ग ( धर्म, अर्थ और काम ) ही श्रेय है, ऐसा निश्चय है। ( यह भोगाभिलाषियोंके लिये उपदेश है, मोक्षाभिलाषियोंके लिये तो मोक्ष ही श्रेय है, यह आगे कहेंगे ) ॥२२४॥

त्राचार्यदिके त्रपमानका निषेध— त्राचार्यक्ष पिता चैव माता भ्राता च पूर्वजः । नार्तेनाप्यवमन्तव्या ब्राह्मणेन विशेषतः ॥ २२४॥

श्राचार्य, पिता, माता, सहोद्र बड़ा भाईका श्रपमान दुःखित होकर भी न करे तथा विशेषतः ब्राह्मण तो कदापि न करे-॥ २२५॥

> श्राचार्यो ब्रह्मगो मूर्तिः पिता मूर्तिः प्रजापतेः । माता पृथिग्या मूर्तिस्तु भ्राता स्वो मूर्तिरात्मनः ॥ २२६ ॥

( क्योंकि ) आचार्य परमात्माकी, पिता अजापितकी, माता प्रथिवीकी और सहोदर बड़ा भाई अपनी मूर्ति है। ( अत एव देवरूप इन आचार्यादिका अपमान नहीं करना चाहिये)।। २२६॥

माता पितासे उद्धार पाना श्रसम्भव— यं मातापितरी कलेशं सहेते सम्भवे नृणाम् । न तस्य निष्कृतिः शक्या कर्तुं वर्षशतैरपि ॥ २२७॥

मनुष्योंके उत्पन्न होनेमें (गर्भधारण प्रसववेदना तथा पालनरक्षण, वर्द्धन, संस्कार तथा वेद-वेदाङ्गादिका अध्यापनादि कर्मद्वारा ) माता-पिता जिस कष्टको सहते हैं, संकड़ों वर्षों (या अनेक जन्मों ) में भी उसका बदला चुकाना अशक्य है-॥२२७॥

माता, पिता श्रौर श्राचार्यकी तृष्टिसे तपःपूर्णता— तयोर्नित्यं प्रियं कुर्योदाचार्यस्य च सर्वदा। तेष्वेव त्रिषु तुष्टेषु तपः सर्वं समाप्यते ॥ २२८॥

इस कारण माता, पिता त्रौर श्राचार्यका नित्य प्रिय करे ( उन्हें सन्तुष्ट करे ) उन तीनोंके सन्तुष्ट होनेपर सब तप ( चान्द्रायणादि वत ) पूरा होता है ( उन व्रतींका फल प्राप्त होता है ) ॥ २२८ ॥

माता पितादिकी आज्ञाके विना अन्यधर्माचरणका निषेध— तेषां त्रयाणां शुश्रूषा परमं तप उच्यते । न तैरभ्यननुज्ञातो धर्ममन्यं समाचरेत् ॥ २२९ ॥ उन तीनों ( माता, पिता और आचार्य ) की शुश्रुषा श्रेष्ठ तप कहा जाता है। उन तीनोंसे विना आज्ञा पाये किसी दूसरे धर्मका आचरण न करे॥ २२९॥

> माता त्रादि तीनों लोकादिका स्वरूप— त एव हि त्रयो लोकास्त एव त्रय त्राश्रमाः। त एव हि त्रयो वेदास्त एवोकास्त्रयोऽग्रयः॥ २३०॥

वे ( माता, पिता त्रौर त्राचार्य ) ही तीनों ( भूः, भुवः, स्वः ) लोक हैं; वे ही तीनों त्राश्रम ( ब्रह्मचर्याश्रम, गृहस्थाश्रम, त्रौर वानप्रस्थाश्रम ) हैंः वे ही तीनों वेद ( ऋग्वेद, यजुर्वेद त्रौर सामवेद ) हैं त्रौर वे ही तीनों त्राग्नि ( गाई-पत्याग्नि, दक्षिणाग्नि त्रौर त्राहवनीयाग्नि ) हैं ॥ २३०॥

विमर्श—यहां पर माता, पिता और आचार्यको तीनों छोकोंकी प्राप्तिका कारण होने से छोकत्रयका, गार्हस्थ्यादि आश्रमोंका दाता होनेसे तीनों आश्रमों का, तीनों वेदोंके जपका फछोपाय होनेसे तीनों वेदोंका और तीनों अग्नियों द्वारा सम्पादनीय यज्ञोंका फछ दाता होनेसे तीनों अग्नियोंका आरोप उनमें किया गया है।

माता, पिता श्रौर श्राचार्यरूप त्रेताग्निकी श्रेष्टता— पिता वे गार्हपत्योऽग्निर्माताऽग्निर्द्विणः स्मृतः। गुरुराहवनीयस्तु साऽग्नित्रेता गरीयसी।। १३१।।

पिता गाईपत्य अभिन, माता दक्षिणाग्नि और गुरु ( आचार्य ) आहवनीयाग्नि हैं, यह ( माता, पिता और आचार्य रूप ) अभिनत्रय अत्यन्त श्रेष्ठ है ॥ २३१ ॥

माता, पिता श्रौर श्राचार्यकी सेवाका फल--त्रिष्वप्रमाद्यन्तेतेषु त्रीं लोकान्विजयेद्गृही । दीष्यमानः स्ववपुषा देववद्दिवि मोदते ॥ २३२ ॥

इन तीनों (माता, पिता और त्राचार्य) में प्रमाद हीन (ब्रह्मचारी तथा) गृहस्थ तीनों लोकोंको जीत लेता है त्रौर त्रपने शरीरसे देदीप्यमान होता हुत्रा सूर्यादि देवतात्रोंके समान स्वर्गमें त्रानन्द करता है ॥ २३२ ॥

इमं लोकं मातृभकत्या पितृभकत्या तु मध्यमम् । गुरुशुश्रूषया त्वेवं ब्रह्मलोकं समश्नुते ॥ २३३ ॥

माताकी भक्तिसे मृत्युलोकको, पिताकी भक्तिसे मध्यम ( अन्तरिक्ष ) लोकको और आचार्यकी सेवासे बह्मलोकको प्राप्त करता है ॥ २३३ ॥

सर्वे तस्यादता धर्मा यस्येते त्रय त्राहताः।

अनादतास्तु यस्यैते सर्वास्तस्याफलाः क्रियाः ॥ २३४ ॥ जिसने इन तीनों (माता, पिता और आचार्य) का आदर किया, उसने सक धर्मोंका आदर किया (उसके लिये सब धर्म फल देनेवाले होते हैं) जिसने उन तीनोंका अनादर किया, उसकी (श्रुति—स्मृति-विधि—विहित) सब क्रियार्थे निष्फल होती हैं ॥ २३४ ॥

माता त्रादिकी सेवाका प्राधान्य— यावत्त्रयस्ते जीवेयुस्तावन्नान्यं समाचरेत् । तेष्वेव नित्यं शुक्रूषां कुर्यात्प्रियहिते रतः ॥ २३४ ॥

जब तक वे तीनों ( माता, पिता श्रीर श्राचार्य) जीते रहें, तब तक किसी श्रन्य धर्मको स्वेच्छासे ( विना उनकी श्राज्ञा पाये ) न करे, किन्तु उन्हींकी प्रिय एवं हितमें तत्पर रहते हुए नित्य सेवा करे ॥ २३५ ॥

तेषामनुपरोधेन पारत्र्यं यद्यदाचरेत्। तत्तन्त्रिवेदयेत्तेभ्यो मनोवचनकर्मभिः॥ २३६॥

उन (माता, पिता श्रीर श्राचार्य) की सेवाके श्राविरुद्ध उनकी श्राहासे जो कुछ परलोकके लिये कार्य करे; उसे मन, वचन श्रीर कर्मसे उनके लिये श्रापित करे (उनसे निवेदन करे)॥ २३६ १

त्रिष्वेतेष्वितिकृत्यं हि पुरुषस्य समाप्ये । एष धर्मः परः साज्ञादुपधर्मोऽन्य उच्यते ॥ २३७॥

इन तीनों ( माता, पिता और आचार्य की सेवा ) में ही मनुष्य का सम्पूर्ण ( श्रुति-स्मृति-विहित ) कृत्य परिपूर्ण हो जाता है। यही ( माता आदिकी सेवा ही ) मनुष्यका श्रेष्ठ ( साक्षात् सब पुरुषार्थका साधक ) धर्म है और अन्य ( अभिनहोत्रादि ) धर्म उपधर्म हैं ॥ २३०॥

नीच आदिसे भी विद्यादिका ग्रहण— श्रद्धानः शुभां विद्यामाद्दीतावराद्पि । श्रन्त्याद्पि परं धर्म स्त्रीरत्नं दुष्कुलाद्पि ॥ २३८ ॥

श्रद्धा युक्त होकर श्रपनी श्रपेक्षा नीच व्यक्ति (श्र्द्ध ) से भी श्रेष्ठ विद्या ( जिसकी शक्ति श्रनेक बार देखो गयी हो, ऐसी गारुडादि विद्या ) को सीखना चाहिये। चाण्डाल (पूर्व जन्मके किसी दुष्कृत-विशेषसे चाण्डलताको प्राप्त जातिस्मरत्व श्रादि विहित योग प्रकर्षवाले श्रात्महानी चाण्डाल ) से भी उत्कृष्ट धर्म ( मोक्षोपायभूत आत्मज्ञान ) को प्राप्त करना चाहिये तथा अपनेसे नीच कुलसे भी ( शुभ लक्षणोंसे युक्त ) श्लीरत्नको ( विवाहके लिये ) अहण करना चाहिये ॥ २३८ ॥

विमर्श—अत एव 'ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य तथा नीच शूद्धसे भी बारबार श्रद्धापूर्वक मोचधर्म ज्ञानकी प्राप्त करना चाहिये कहा है। मेधातिथि का कथन है कि"श्रति-स्वृति-विहित धर्मकी अपेचा अन्य छौकिक धर्म (व्यवस्था) चाण्डाछ
भी कहे तो उसे मानना चाहिये, यदि चाण्डाछ भी 'इस स्थानपर बहुत देर तक
मत रको, इस पानीमें स्नान मत करो' आदि वचन कहे तो उसे मानना चाहिये"
(वह चाण्डाछोक्त वचन भी एक प्रकारका धर्म अर्थात् व्यवस्था है और मन्क
'धर्म' शब्द 'व्यवस्था' अर्थमें ही प्रयुक्त हुआ है"। चाण्डाछको वेदार्थज्ञानोपदेशका
अविधान होनेसे तज्जन्य मोचज्ञानका अभाव होना ही यद्यपि सिद्धान्त-सिद्ध है,
तथाि पुण्यातिशयादिसे कुछक्रभट्टके कथनानुसार पूर्वजन्मगत जातिस्मरणादिके
द्वारा मोचधर्म (आत्मज्ञान) का होना संभव होनेपर भी ब्राह्मणादिसे उसका
ज्ञान प्राप्त करना उत्तम जान पड़ता है, स्फुटताके छिये म० मु० देखिये।

विष त्रादिसेभी असत त्रादिकी आहाता—

विषाद्प्यमृतं श्राह्यं बालाद्पि सुभाषितम् । श्रमित्राद्पि सद्वृत्तममेध्याद्पि काञ्चनम् ॥ २३६ ॥

विषसे ( यदि विषमें अमृतयुक्त हो तो उस विषसे ) भी अमृतको, वालकसे भी सुभाषितको, शत्रुसे सदाचारको और अपवित्रसे भी सुवर्ण (सोना)को लेना चाहिये ॥ २३९॥

श्री, रल श्रादिकी सबसे प्राह्यता— श्रियो रत्नान्यथो विद्या धर्मः शौचं सुभाषितम् । विविधानि च शिल्पानि समादेयानि सर्वतः ॥ २४०॥ श्री, रल, विद्या, धर्म, शौच, सुभाषित श्रौर श्रानेक प्रकारके शिल्प (कला-कौशल चित्र-लेखनादि ) सबसे लेना चाहिये ॥ २४०॥

अद्यानेन नित्यम् ।' न श्रद्धिनं प्रति जन्ममृत्युविशेषता ।" इति म० सु० ।

२. मेधातिथिस्तु—श्रुतिस्मृत्यपेचया परो धर्मो लौकिकः। धर्मशब्दो व्यवस्था-यामि युज्यते। यदि चाण्डालोऽपि-'अत्र देशे मा चिरं स्थाः, मा चास्मिन्नस्मितः। इति वदति तमि धर्ममनुतिष्ठेत्।" इति (म० मु०)।

आवित्तकालमें अब्राइणसे अध्ययन करना— अब्राह्मणाद्ध्ययनमापत्काले विधीयते । अनुब्रज्या च शुश्रुषा यावद्ध्ययनं गुरोः ॥ २४१ ॥

त्रापत्तिकालमें अन्नाह्मण (ज्ञामणके त्रभावमें क्षत्रिय श्रीर क्षत्रियके श्रभावमें वैरय) से भी न्रह्मचारी वेदाध्ययन करे तथा श्रध्ययन काल तक ही उक्त उस श्रन्नाह्मण गुरुका श्रमुगमन श्रीर श्रुश्र्षा करे॥ २४९॥

विमर्श-ब्राह्मण आपत्तिकालमें अब्राह्मण द्विजसे अध्ययन करनेके समयमें उक्त गुरुका पादप्रज्ञालन तथा उच्छिष्टभोजन न करे तथा अध्ययनके बाद विद्वान् होनेसे उक्त ब्रह्मचारी अब्राह्मण द्विज रूप अध्यापकका गुरु कहा जाता है, अत एव अध्ययनके बाद अनुगमन तथा सेवाका निषेध किया गया है ॥ २४१॥

श्रव्राह्मणादि गुरुके पास श्रात्यन्तिक वासनिषेध— नाव्राह्मणे गुरौ शिष्यो वासमात्यन्तिकं वसेत् । ब्राह्मणे चाननूचाने काङ्कन्गतिमनुत्तमाम् ॥ २४२॥

उत्तम गति ( मोक्ष ) को चाहनेवाला ब्रह्मचारी साङ्ग वेदके ज्ञाता भी अब्बाझण ( क्षित्रय और वेश्य ) गुरुके पास तथा साङ्ग वेदके नहीं जाननेवाले ब्राह्मण गुरुके पास आत्यन्तिक वास ( जीवनपर्यन्त ब्रह्मचर्यावस्थामें रहना ) न करे ॥ २४२ ॥ आत्यन्तिक वासमें रुचि होनेपर—

यदि त्वात्यन्तिकं वासं रोचयेत गुरोः कुले । युक्तः परिचरेदेनमाशरीरिवमोज्ञणात् ॥ २४३ ॥

यदि गुरुकुलमें ही नैष्ठिक ब्रह्मचर्यरूप आत्यन्तिक वास (जीवनपर्यन्त ब्रह्मचारी रहकर वास करना ) की इच्छा हो तो शरीर छूटने (मरने ) तक सावधान होकर गुरुकी परिचर्या (सेवा ) करे ॥ २४३॥

गुरुकुलमें त्रात्यन्तिक वाससे ब्रह्मलोक प्राप्ति— त्र्या समाप्ते: शरीरस्य यस्तु शुश्रूषते गुरुष् । स गच्छत्यञ्जसा विप्रो ब्रह्मणः सद्म शाश्वतम् ॥ २४४॥ जो ब्रह्मचारी शरीर छूटने ( मरने ) तक गुरुकी सेवा करता है, वह ब्राह्मण

१. 'गुरुत्वमि यावद्थ्ययनमेव चित्रयस्याह व्यासः—
 'मन्त्रदः चित्रयो विप्रैः ग्रुश्रूषानुगमादिना ।
 प्राप्तविद्यो ब्राह्मणस्तु पुनस्तस्य गुरुः स्मृतः ॥" इति ( म० मु० )

शोघ्र ही विनाश रहित (नित्य ) ब्रह्मलोकको प्राप्त करता है ॥ २४४ ॥ ब्रह्मसमाप्ति कालमें गुरुदक्षिणा—

न पूर्वं गुरुवे किञ्चिदुपकुर्वीत धर्मवित् । स्नास्यंस्तु गुरुणाऽऽज्ञप्तः शक्त्या गुर्वर्थमाहरेत् ॥ २४४ ॥

धर्मज्ञ (बद्धाचारी) पहले (अध्ययनकालमें) गुरुका कोई उपकार (गौ, वस्न, धनादि को देकर) न करे (स्वयं प्राप्त होनेपर तो देवे ही )। व्रतपूर्तिकालमें (समावर्तन संस्कार निमित्तक) स्नान करनेके पहले गुरुसे आज्ञा पाया हुआ ब्रह्मचारी (गुरुके लिये किसी धनिक व्यक्तिसे याचनाकर) यथाशक्ति गुरुदक्षिणा दे ॥२४५॥

च्चेत्र, सुवर्ण त्रादि गुरुदक्षिणा— च्चेत्रं हिरएयं गामश्वं छत्रोपानहमासनम् । धान्यं शाकं च वसांसि गुरवे प्रीतिमावहेत् ॥ २४६॥

उक्त ( व्रतसमाप्तिका स्नानकर गृहस्थाश्रममें प्रविष्ट होनेका इच्छुक ) ब्रह्मचारी भूमि, सुवर्ण, गौ, घोड़ा, छाता, ज्ञता, श्रासन, शाक श्रौर कपड़ोंको देकर गुरुकी असकताको प्राप्त करे ॥ २४६ ॥

विमर्श—अपनी शक्तिके अनुसार उक्त सब वस्तुओंको दे या पृथक् किसी एक वस्तुको ही दे। विकल्प पन्नमें अन्य वस्तुओंके अभावमें छाता और जूता—दोनों ही (एक नहीं) दे। यह सब दिङ्मात्र निर्देश है, शक्ति होनेपर अन्य वस्तु भी दी जासकती है, क्योंकि अधिकसे अधिक देनेपर् भी शिष्य गुरुके ऋणसे मुक्त नहीं हो सकता। यदि कुछ न दे सके तो केवल शार्क ही देकर उस शिष्यको गुरुकी प्रस-स्नता प्राप्त करनी चाहिये।

आचार्य के मरनेपर गुरुपुत्रादिमें गुरुतुल्य व्यवहार— आचार्ये तु खलु प्रेते गुरुपुत्रे गुणान्विते । गुरुदारे सपिएडे वा गुरुवद् वृत्तिमाचरेत् ॥ २४७ ॥

१. एतद्रथै रघुवंशस्य पञ्चमसर्गस्थो रघुकौत्सयोः कथाभागो द्रष्टच्यः।

२. तथा चापस्तम्बः—''मदन्यानि द्रभ्याणि यथालाभमुपहरति दृत्तिणा एव ताः स एव ब्रह्मचारिणो यज्ञो नित्यव्रतम् ।'' इति ।

३. "तथा च लघुहारीतः—

'एकमप्यचरं यस्तु गुरुः शिष्ये निवेदयेत् । पृथिन्यां नास्ति तद् द्रन्यं यद्द्या चानुणी भवेत् ॥" असम्भवे शाकमपि द्यात् ।" इति म० सु० । त्राचार्यके मरनेपर गुणयुक्त गुरुपुत्रमें, गुरुपत्नीमें श्रौर गुरुके सपिण्ड ( सात पीढ़ी तकके परिवार ) में गुरुके समान व्यवहार करे ॥ २४७ ॥

उक्त गुरुपुत्रादिके श्रभावमें कर्तव्य— एतेष्वविद्यमानेषु स्नानासनविहारवान् । प्रयुद्धानोऽग्रिशुश्रृषां साधयेदेहमात्मनः ॥ २४८॥

इन (विद्वान गुरुपुत्र, गुरुपत्नी ख्रौर गुरु के सिपण्ड ) के नहीं रहनेपर आचार्य को अभि-समाधिक समीप ही स्नान, आसन, तथा विहारसे युक्त ब्रह्मचारी अभि-शुश्रूषा ( प्रातः-सायं विधिवत् अभिहोत्र ) करता हुआ अपने शरीर को साधे (ब्रह्मप्राप्तिके योग्य बनावे ) ॥ २४८ ॥

जीवनपर्यन्त गुरुकुल सेवाका फल—
एवं चरति यो विप्रो ब्रह्मचर्यमविष्ठुतः ।
स गच्छत्युत्तमस्थानं न चेहाजायते पुनः ॥ २४६॥

इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

( त्राचार्यके मरने पर भी ) गुरु पुत्रादिसे लेकर त्रागितककी ग्रुश्रूषा करनेवाला त्राखण्डित व्रतवाला जो ब्राह्मण नैष्टिक ब्रह्मचर्यका त्राचरण करता है, वह उत्तम स्थान ( ब्रह्मपद-मोक्ष ) को पाता है और फिर इस संसारमें ( कर्मवशसे ) जन्म को नहीं पाता है ॥ २४९॥

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् संस्कारादिकवर्णनम् । भागीरथ्याः कृपादृष्ट्या द्वितीये पूर्णतां गतम् ॥ २ ॥

## अथ तृतीयोऽध्यायः।

ब्रह्मचर्य पालन की अवधि—
पट्त्रिंशदाब्दिकं चर्य गुरौ त्रैवेदिकं व्रतम्।
तद्धिकं पादिकं वा अहणान्तिकमेव वा ॥ १॥

ब्रह्मचारी गुरुके समीपमें ३६ वर्ष ( प्रतिवेदके क्रमसे १२-१२ वर्ष ) तक या उसका आधा १८ वर्षतक ( प्रतिवेदके हिसाबसे ६=६ वर्षतक ) अथवा उसका चतुर्थाश ९ वर्षतक ( प्रतिवेदके हिसाबसे ३—३ वर्षतक ) अथवा वेदोंके ग्रहण

( अध्ययन ) करनेकी अवधितक तीनों वेदोंका अध्ययन एप वत ( ब्रह्मचर्यपालन वत ) करे ॥ १ ॥

> वेदानधीत्य वेदों वा वेदं वाऽपि यथाक्रमम्। श्रविप्लतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेत् ॥ २॥

ब्रह्मचारीको चाहिये कि अखिंग्डत ब्रह्मचर्य को घारण करते हुए तीनो वेदोंको ( अपने २ वेदकी शाखाओंके सहित तीनों वेदों को ) उतना न कर सके तो दो वेदों को ( अपने २ वेदकी शाखाओं के सहित दोनों वेदों को ) उतना भी नहीं कर सके तो एक वेद को (श्रपने वेदकी शाखाके साथ एक वेद को ) ही मन्त्र-

बाह्मण-कमसे ऋष्ययन कर गृहस्थाश्रममें प्रवेश करे ॥ २ ॥

विमर्श-यद्यपि मनुने पुरुषशक्तवनुसार तीनों विकल्पोंमें श्रेष्ठ उभयस्नातक का ही वर्णन किया है, किन्तु स्मृत्यन्तरमें अन्य भी स्नातक-भेदका वर्णन मिळता है; यथा-विद्यास्नातक, व्रतस्नातक और विद्या-व्रतस्नातक। उनमें-(१) जिसने केवल वेदाध्ययन को समाप्त किया वह विद्यास्नातक, (२) जिसने केवल वतको समाप्त किया वह वतस्नातक और (३) जिसने विद्या तथा वत दोनों को समाप्त किया, वह विद्यावतस्नातक है। इस प्रकार स्नातकके तीन भेद वर्णित हैं॥

वेद पढ़े हुए ब्रह्मचारी का पिता त्रादि द्वारा पूजन-तं प्रतीतं स्वधर्मेण बह्यदायहरं पितुः। स्रिग्वणं तल्प आसीनमहें येत्प्रथमं गवा ॥ ३॥

अपने धर्मसे प्रसिद्ध, पितासे ( पिताके अभावमें आचार्यसे ) ब्रह्मदाय ( ब्रह्म-माग अर्थात् ब्रह्मप्राप्तिसाधक वेदं ) को प्रहण किये हुए माला पहने हुए तथा श्रेष्ठ आसनपर बैठे हुए ब्रह्मचारी की पूजा पिता या आचार्य गोहुग्ध आदिके मधपर्कसे करे ॥ ३ ॥

> समावर्तनके बाद विवाह— गुरुणाऽनुमतः स्नात्वा समावृत्तो यथाविधि । उद्घहेत द्विजो भार्यो सवर्णा लच्चणान्विताम् ॥ ४॥

<sup>3</sup> तथा च हारीतः—"त्रयः स्नातका भवन्ति, विद्यास्नातको व्रतस्नातको िविद्यावतस्नातकश्च" इति । यः समाप्य वेदमसमाप्य वतानि समावर्तते स विद्या-स्नातकः । यः समाप्य वतान्य-समाप्य वेदं समावर्तते स वतस्नातकः । अमाप्य समावर्तते यः स विद्यावतस्नातकः इति (म० मु०)।

गुरुसे आज्ञा पाया हुआ द्विज अपनी गृह्योक्त विधिसे ( व्रत-समाप्ति-सूचक ) स्नान कर अपने समान वर्णवाली ( ३।५-११ ) ग्रुभ लक्षणोंसे युक्त कन्याके साथ विवाह करे ॥ ४ ॥

श्रमिण्डादि कन्याका विवाहयोग्यत्व— श्रमिप्रडा च या मातुरसगोत्रा च या पितुः। सा प्रशस्ता द्विजातीनां दारकर्मणि मेथुने ॥ ४॥

जो कन्या माताके या पिताके सिपण्ड (सात पीढीतक) की न हो श्रौर पिताके गोत्रकी न हो; ऐसी कन्या द्विजातियोंके स्त्रीकर्म (श्राग्न्याधानादि यज्ञकर्म तथा मैथुनकर्म) के लिये श्रेष्ठ होती है ॥ ४ ॥

विवाहमें निन्दित कुल—

महान्त्यिप समृद्धानि गोजाविधनधान्यतः।
स्त्रीसम्बन्धे दशैतानि कुलानि परिवर्जयेत्॥ ६॥

गौ, वकरी, मेड़, धन तथा श्रन्नसे श्रिधिक समृद्धि वाले भी श्रागे कहे हुए (३।७) दश कुत्तों (वंशों ) का विवाह-सम्बन्ध में त्याग करना चाहिये ॥ ६ ॥

उक्त दश त्याज्यकुर्लोके नाम— हीनक्रियं निष्पुरुषं निश्छन्दो रोमशाशीसम् । च्चय्यामयाव्यपस्मारिश्वित्रिकुष्टिकुलानि च ॥ ७॥

( वे त्याज्य दश कुत ये हैं—) १ जातकर्म आदि संस्कारसे हीन, २ जिस कुतमें पुत्र उत्पन्न नहीं होता हो तथा सदाकन्या ही उत्पन्न होती हो, ३ जो वेदोंके पठन-पाठन से हीन हो, ४ जिस कुतके पुरुषोंके शारीरमें अधिक रोम हों; ५ जिस कुतमें राजयद्मा ६ मन्दारिन, ७ मूट्की (मृगी), ८ श्वेत कुछ और १० गिलत कुछ रोग हों या हुए हों ( उस कुतकी कन्याके साथ विवाह न करे ) ॥ ७॥

> किपला आदि कन्या विवाहके अयोग्य— नोद्रहेत्किपिलां कन्यां नाधिकाङ्गीं न रोगिणीम् । नालोमिकां नातिलोमां न वाचाटां न पिङ्गलाम् ॥ 🗢 ॥

कपिल (भूरे ) वर्णवाली, अधिक (या कम) अङ्गोवाली (यथा—छः अङ्गुलियोवालीः या चार या तीन आदि अङ्गुलियोवाली आदि ), नित्य रोगिणी रहनेवाली, बिलकुल रोमसे रहित, या बहुत अधिक रोमवाली अधिक बोलनेवाली और भूरो २ आखोंबाली कन्यासे विवाह न करे ॥ ६ ॥ नक्षत्र त्रादिके नामवाली कन्या विवाहके त्रायोग्य— नच्छाचनदीनाम्नीं नान्त्यपर्वतनामिकाम् । न पच्यहिष्रेष्यनाम्नीं न च भीषण्नामिकाम् ।। ६।।

नक्षत्र, पेड, नदी, म्लेच्छ, पहाड, पक्षी, सर्प, दूत या दासी-इनके नामोंवाली तथा भयद्वर नामवाली कन्यासे विवाह न करे। (क्रमशः उदा०-नक्षत्र-आर्द्री, रेवती; वृक्ष-धात्री, कदली; नदी-गङ्गा, यमुना, गोदावरी आदि; म्लेच्छ-चण्डाली, श्वपची आदि; पहाड-विन्ध्याचली आदि; पक्षी-कोकिला, सारिका, मैना, मयूरी आदि; सर्प-नागी आदि; दास या दासी चेटी, दासी आदि; भयद्वर-डाकिनी, पिशाची, आदि)।

[ नातिस्थूलां नातिकृशां न दीर्घां नातिवामनाम् । वयोऽधिकां नाङ्गहीनां न सेवेत्कलहिप्रयाम् ॥ १ ॥ ]

[ बहुत मोटी, बहुत दुबली-पतलो, बहुत लम्बी, बहुत छोटी अर्थात् नाटी, अवस्थामें अधिक, किसी अङ्ग (कान, आंख अङ्गलि आदि) से हीन (या अधिक) और मन्यादा करनेवाली कन्यासे विवाह न करे ] ॥ १॥

> कन्याके शुभ लक्षण— श्रव्यङ्गाङ्गीं सौम्यनाम्नीं हंसवारणगामिनीम् । तनुलोमकेशदशनां मृद्रङ्गीमुद्रहेत्स्त्रियम् ॥ १०॥

जो किसी श्रङ्ग (कान, नाक, श्रांख श्रादि) से हीन न हो (बहरी, नकटी, कानी, लूली लँगड़ी श्रादि न हो ), सुन्दर नामवाली हो (यथा—चन्द्रानना, दमयन्ती, शकुन्तला श्रादि), हंस तथा हाथी के समान चलनेवाली (हंसगामिनी तथा गजगामिनी) हो; सूद्रम रोम, बाल तथा पतले २ दांतों वाली हो श्रौर सुकुमार शरीरवाली हो; ऐसी कन्या से विवाह करे॥ १०॥

भाईसे रहित श्रादि कन्या विवाहके श्रयोग्य— यस्यास्तु न भवेद् भ्राता न विज्ञायेत वा पिता। नोपयच्छेत तां प्राज्ञः पुत्रिकाधर्मशङ्कया।। ११।।

जिस कन्याको भाई न हो श्रीर जिस कन्याको माता-पिताका ज्ञान न हो, उस कन्याके साथ (क्रमशः ) पुत्रिका धर्मकी शङ्कासे विद्वान पुरुषविवाह न करे ॥११॥

विमर्श—"अपुत्रोऽनेन विधिना" (९।१२७)" इस मनूक्त वचनके या "अभि-सन्धिमात्रारपुत्रिकेरपेके" इस गोतमोक्त वचनके अनुसार केवल शर्तकरनेसे भी 'पुत्रिका' होती है। 'जिसके पिताका ज्ञान नहीं हो, ऐसी कन्यासे भी विवाह न करें? इस अर्थमें भी कुछ विद्वान् 'पुत्रिका' धर्मकी शङ्कासे उक्त कन्यासे विवाह करनेका निपेध मानते हैं। इस विषयमें गोविन्दराजका मत है कि—"भिन्न—भिन्न पिता-वाली कन्याका भाई होसकनेके कारण 'जिसका विशेष रूपसे पिताका ज्ञान न हो, उस कन्याके साथ पुत्रिका की शङ्कासे ही विवाह न करे"। मेधा-तिथिका मत है कि—"जिस कन्याका भाई नहीं हो, 'पुत्रिका' धर्मकी आशङ्कासे उस कन्याके साथ विवाह न करे "। पिताका ज्ञान न हो या मर गया हो (तो भी विवाह न करे )। 'पिताके रहने पर उसीके कथनसे 'पुत्रिका' धर्मका ज्ञान होनेसे भाईसे रहित कन्याके साथ भी विवाह करे"। मन्वर्थमुक्तावलीकारका मत है कि 'वा' शब्दके विकल्पार्थक होनेसे "जिस कन्याके पिताका विशेषतः ज्ञान न हो, जारज होनेकी आशङ्कासे तथा अधर्मकी आशङ्कासे उस कन्याके साथ भी विवाह न करे।" इस रलोकका 'नेने' शास्त्रिसम्मत सारांश यह है कि—"जिसका पिता न हो, उसके साथ विवाह न करे। कदाचित पिताने इस कन्याका 'पुत्रिका' धर्म न कर दिया हो, इस आशङ्कासे अर्थात् 'पुत्रिका' धर्मकी शङ्कासे ऐसी कन्याके साथ भी विवाह न करे। पिताके विदेशस्थ रहनेपर या मर जानेपर माता या सपिण्ड (गोत्रके लोग) 'पुत्रिका' रूपमें कन्याको देनेका शर्त करते हैं, अतः पिताके ज्ञान हो जानेपर—"यह कन्या पुत्रिका रूपमें दी गयी है या नहीं यह आशङ्का ही नहीं होती। तथा यदि पिता न हो तब उस कन्याके साथ विवाह न करें"।

सवर्णा स्त्रीकी श्रष्टता— सवर्णाग्ने द्विजातीनां प्रशस्ता दारकर्मिण् । कामतस्तु प्रवृत्तानामिमाः स्युः क्रमशो वराः ॥ १२ ॥

द्विजातियों के वास्ते प्रथम विवाहके लिये सवर्णा ( अपने वर्णकी — अन्तर्जातीय नहीं ) स्त्री श्रेष्ठ मानी जाती है। कामके वशीभृत होकर ( दूसरे विवाहके लिये ) प्रवृत्त पुरुषोंकी ये ( ३।१३ ) स्त्रियां क्रमशः श्रेष्ठ ( अनुलोम क्रमसे ) मानी जाती हैं॥

श्रन्यवर्णज स्त्रियोंके साथ विवाह— श्रुद्रैव भार्या श्रुद्रस्य सा च स्वा च विशः स्मृते । ते च स्वा चैव राज्ञश्च ताश्च स्वा चाग्रजन्मनः ॥ १३ ॥

रह्म पुरुषकी शूदा ( शूद्रवर्णोत्पन्ना ) वैश्य पुरुषकी वैश्य तथा शूद्र वर्णों में उत्पन्ना श्रीर व्राह्मण उत्पन्ना, क्षत्रिय पुरुषकी वैश्य, शूद्र तथा क्षत्रिय वर्णों में उत्पन्ना श्रीर व्राह्मण पुरुषकी क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र तथा ब्राह्मण वर्णों में उत्पन्ना स्त्री हो सकती है ॥ १३ ॥ हीन वर्णोत्पन्न स्त्रीसे विवाहनिषेध—

न ब्राह्मणचित्रययोरापद्यपि हि तिष्ठतोः। कस्मिश्चिद्पि वृत्तान्ते शूद्रा भार्योपदिश्यते ॥ १४॥ ('किन्तु—३।१२-१३ के द्वारा विहित होनेपर तथा सवर्णा स्त्रीके नहीं मिलनेसे) त्रापत्तिमें पड़े हुए भी ब्राह्मण त्र्रौर क्षत्रियके लिये किसी इतिहास—

त्राख्यानादिमें शुद्धा भार्याका विधान नहीं है ॥ १४ ॥

विमर्श-पहले (३।१२-१३) सवर्णानुक्रमसे विवाहका विधान कर यह निषेध प्रतिलोमक्रमसे विवाहविषयक समझना चाहिये। इतना ही नहीं—इस रलोकका निषेधक वचन ब्राह्मण-चित्रयके लिये उनके दोषाधिक्यप्रदर्शनार्थ है, आगे (३।१५) में 'द्विजातयः' बहुवचन निर्देशसे द्विजातिमात्र-ब्राह्मण-चित्रयके अतिरिक्त वैश्यके लिये भी निषेध समझना चाहिये।

> हीन वर्णीत्पन्नाके साथ विवाहसे कुलकी रुद्धता— हीनजातिस्त्रियं मोहादुद्धहन्तो द्विजातयः। कुलान्येव नयन्त्याशु ससन्तानानि रुद्धताम्॥ १४॥

(सवर्णाके साथ विवाहकर) श्रूद्राके साथ विवाह करनेवाले द्विजाति (ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य) सन्तान-सहित (उसमें उत्पन्न पुत्र-पौत्रादि सहित) कुलोंको श्रूद्रत्व प्राप्त करा देते हैं (श्रूद्र बना डालते हैं)। ब्रातः द्विजमात्रको हीनव-णोंत्पन्नास्त्रो के साथ विवाह कदापि भी नहीं करना चाहिये ॥ १५॥

श्रद्भाके साथ विवाह करने में मतान्तर— श्रुद्भावेदी पतत्यत्रेरुतथ्यतनयस्य च । शौनकस्य सुतौत्पत्त्या तद्पत्यतया भृगोः ॥ १६॥

त्रात्र तथा उतथ्यपुत्र (गौतम) ऋषि का मत है कि—श्र्द्राके साथ विवाह करनेवाला(ब्राह्मण) पतित हो जाता है, शौनक ऋषिका मत है कि—श्र्द्रामें सन्तान उत्पन्न करनेसे (क्षत्रिय) पतित हो जाता है और युगु ऋषिका मत है कि—श्र्द्रामें सन्तान उत्पन्न करनेसे (वैश्य) प्रतित हो जाता है ॥ १६॥

विमर्श—मेधातिथि तथा गोविन्दराजके मतमें ऋतुकालमें गमन करनेसे सन्तानोत्पत्ति होनेसे, तथा सन्तानोत्पादन होनेपर ही उक्त मनुवचन द्वारा पिततः भावका विधान होनेसे शूदाके साथ ऋतुकालमें द्विजको संभोग नहीं करना चाहिये। विशेष स्पष्टीकरणके लिये म॰ सु॰ देखनी चाहिये।

२. "शूद्रासुतोत्पत्त्वा पतित" इति सृगोर्मतम्, एतद्वैश्यविषयम् इति (म०सु०)

१. "ग्रुद्वायां सुतोत्पत्त्या पतित" इति शौनकस्य मतमेतत्त्वत्रियविषयम् इति ( म॰ सु॰ )।

बाह्मणके लिये शूदाके साथ सम्भोग का निषेध— शूद्रां शयनमारोप्य ब्राह्मणो यात्यधोगतिम् । जनयित्वा सुतं तस्यां ब्राह्मण्यादेव हीयते ।। १७ ॥

ब्राह्मण पुरुष शूदा (शूदवर्णीत्पन्न स्त्री) को शय्यापर विठाकर (उसके साथ सम्भोगकर) नरकको जाता है और उसमें सन्तानीत्पादन करके तो ब्राह्मणत्वसे ही अष्ट हो जाता है ॥ १७॥

> श्रहा परेनीद्वारा यज्ञादिकी निष्कतता— देवपित्र्यातिथेयानि तत्प्रधानानि यस्य तु । नाभन्ति पितृदेवास्तन्न च स्वर्गं स गच्छति ॥ १८॥

जिस (द्विज) के यहां देवकार्य ( श्रिप्तहोत्र, यज्ञादि ), पितृकार्य ( श्राद्ध ) श्रोर श्रितिथ-भोजनादि श्रद्धा स्त्रीके द्वारा सम्पादित होते हैं; उसके हव्य तथा कव्यको ( क्रमशः ) देवता तथा पितर नहीं भोजन करते हैं श्रौर उस श्रातिथ-भोजन से उत्पन्न स्वर्गादिको भी वह नहीं श्राप्त करता है ॥ १८॥

विमर्श—आगे (११४०) सवर्णा परनीके सिबिहित रहते शूद्रा परनीके द्वारा यज्ञादिका निषेध है और इस रलोकमें सवर्णा परनीके सिबिहित नहीं रहनेपर भी उसके द्वारा यज्ञादिका निषेध है, अतः दोनों वचनोंको भिन्न २ अवस्थामें प्रयुक्त होनेसे पुनरुक्तिकी शङ्का नहीं करनी चाहिये।

> शुद्धापति-की शुद्धिका भी श्रभाव— वृषलीफेनपीतस्य निःश्वासोपहतस्य च । तस्यां चैत्र प्रसूतस्य निष्कृतिने विधीयते ॥ १९॥

शृद्धाका अधरपान करनेवाले तथा उसके श्वाससे दूषित ब्राह्मणकी और उसमें उत्पन्न सन्तान की शुद्धि नहीं होती है ॥ १९ ॥

> विवाहके आठ मेद— चतुर्णीमपि वर्णानां प्रेत्य चेह हिताहितान्। अष्टाविमान्समासेन स्त्रीविवाहान्निबोधत ॥ २०॥

( एगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि )—मरनेपर तथा इस लोकमें चारों वणोंका हिताहित (भला-बुरा) करनेवाले ख्रियोंके आठ प्रकारके विवाहोंको संनेपसे ( तुमलोग ) सुनो ॥ २०॥

पूर्वोक्त त्रष्टविध विवाहींके नाम— ब्राह्मो देवस्तथैवार्षः प्राजापत्यस्तथाऽऽसुरः । गान्धर्वो राचसञ्चेत्र पैशाचश्चाष्टमोऽधमः ॥ २१ ॥

ब्राह्म, दैव, আর্ष, प्राजापत्य, श्रासुर, गान्धर्व, राक्षस श्रीर श्राठवां बहुत तुच्छ पैशाचः ( ये श्राठ प्रकारके প্লা–विवाह हैं ) ॥ २१ ॥

यो यस्य धर्म्यो वर्णस्य गुगादोषौ च यस्य यौ । तद्वः सर्वं प्रवच्चामि प्रसर्वे च गुगागुणान् ॥ २२ ॥

( मृगु मुनि पुनः महर्षियोंसे कहते हैं कि )—जिस वर्णका जो विवाह धर्म युक्त है, जिस विवाहके जो गुण दोष हैं और उक्त विवाहसे सन्तान उत्पन्न होनेपर जो गुण-दोष हैं; उन सबको तुम लोगोंसे कहूंगा ॥ २२ ॥

> उक्त विवाहोंमेंसे वर्णानुसार विधान— षडानुपूर्व्या विष्रस्य त्तृत्रस्य चतुरोऽवरान् । विट्शूद्रयोस्तु तानेव विद्याद्धम्यानरात्त्रसान् ॥ २३ ॥

ब्राह्मणके लिये प्रथम ६ प्रकारके विवाह (ब्राह्म, दैव, खार्ष, प्राजापत्य, ख्रासुर ख्रीर गान्धर्व); क्षत्रियके लिये ख्रन्त वाले ४ प्रकारके विवाह (ख्रासुर, गान्धर्व, पैशाच ख्रीर राक्षस); ख्रीर वैश्य तथा शुद्धके लिये 'राक्षस' रहित ३ प्रकारके विवाह (ख्रासुर, गान्धर्व ख्रीर पैशाच) का विधान है ॥ २३ ॥

> प्रतिवर्णके लिये धर्मयुक्त विवाह — चतुरो ब्राह्मणस्याद्यान्प्रशस्तान्कवयो विदुः । राज्ञसं चत्रियस्यैकमासुरं वैश्यसूद्रयोः ॥ २४ ॥

ब्राह्मणके लिये प्रथम ४ चार विवाह (ब्राह्म, देव, ख्रार्ष, ख्रौर प्राजापत्य); क्षत्रियके लिये एक 'राक्षस' विवाह; ख्रौर वैश्य तथा शूदके लिये एक 'ब्राह्मर' विवाहको विद्वानोंने प्रशस्त बतलाया है ॥ २४॥

विमर्श—पूर्व रहोकमें विहित भी 'आसुर तथा गान्धर्व' विवाहोंको ब्राह्मणोंके हिये; 'आसुर गान्धर्व तथा पैशाच विवाहों को चित्रयोंके हिये और 'गान्धर्व तथा पैशाच' विवाहों को चेरयों तथा शूद्रोंके हिये इस वचनमें नहीं कहनेसे ब्राह्मणादि वर्णोंके हिये इस रहोकमें नहीं कहे गये तथा पूर्व रहोक ( २।२२ ) में कहे गये उन विवाहोंको निकृष्ट माना गया है; इस कारण प्रशस्त (इस रहोकोक्त) विवाहोंको अभावमें ब्राह्मणादिको अप्रशस्त (इस-२।२२ रहोकोक्त) विवाहोंको भी करना चाहिये। इसी प्रकार आगे भी निकृष्टविवाहका त्याग समझना चाहिये।

पैशाच तथा श्रापुर विवाह की निन्दा— पञ्जानां तु त्रयो धर्म्या द्वावधर्म्यौ स्मृताविह । पैशाचश्चासुरश्चैव न कर्तव्यो कदाचन ॥ २४ ॥

अन्तवाले ५ प्रकारके विवाहों (प्राजापत्य, अप्तर, गान्धर्व, राक्षस और पैशाच) मेंसे ३ प्रकारके विवाह (प्राजापत्य, गान्धर्व और राक्षस) धर्मयुक्त हैं। दो (आपुर और पैशाच) अधर्मयुक्त हैं, अतः आपुर और पैशाच

विवाहोंको कभी भी नहीं करना चाहिये ॥ २५ ॥

विमर्श—इस रलोकका अर्थ मन्वर्थमुक्तावलीमें इस प्रकार है—'यहां पर पैशा-च विवाहके प्रतिषेध' होने से उपर्युक्त पांच प्राजापत्यादि विवाहों का प्रहण है; उनमेंसे प्राजापत्य, गान्धर्व और राचस विवाह धर्मयुक्त हैं। इनमें प्राजापत्य विवाह चत्रियके लिये अप्राप्त था, उसका विधान किया है, ब्राह्मणके लिये (प्राजापत्य विवाह) पहलेसे विहित था, अतः उसीका अनुवाद किया गया है। गान्धर्व-विवाह चारों (वणों) के लिये विहित होनेसे उसका भी अनुवाद है। राचस विवाह भी वैश्य तथा युद्धके लिये विहित है। चत्रियकी जीविका करने वाले भी ब्राह्मणको आसुर तथा पैशाच विवाह नहीं करना चाहिये। 'कदाचन' अर्थात् कभी भी इस सामान्य वचनसे चारों वणों के लिये (आसुर तथा पैशाच विवाह का) निषेध है। यहां पर जिस वर्ण के लिये जिस, विवाहकी विधि तथा निषेध है, उसके लिये उस विवाहका विकल्प, विहित विवाहके असम्भव होने पर जानना चाहिये।।

अनेक अनुवादकोंने इन तीनों रहोकों (३।२३-२५) के अर्थ मन्वर्धमुक्तावछी के विरुद्ध मनमाना किये हैं, जो अप्रामाणिक एवं निराधार होनेसे उपेचणीय हैं।

क्षत्रियके लिये पृथक् २ या मिश्र विवाह—
पृथकपृथग्वा मिश्रो वा विवाहो पूर्वचोदितो ।
गान्धर्वो राच्तसञ्चेव धर्म्यो च्त्रस्य तौ स्मृतौ ॥ २६ ॥
प्रथवा पूर्वोक्त दोनों पैशाच तथा राक्षस विवाह द्यलग २ या 'मिश्र' ( मिले

हुए ) क्षत्रियके लिये धर्मयुक्त कहे गये हैं ॥ २६ ॥

विमर्श—जब स्नी-पुरुषके परस्पर अनुराग पूर्वक संवादसे विवाह करनेवाला
पुरुष युद्धादिके द्वारा विरुद्ध पत्तको जीतकर उस कन्याके साथ विवाह करता है, तब
उन गान्धर्व तथा रात्तस विवाहको 'मिश्र' कहते हैं।
'श्राह्म' विवाहका लक्षण—

आच्छाद्य चार्चियत्वा च श्रुतिशीलवते स्वयम् । आहूय दानं कन्याया ब्राह्मो धर्मः प्रकीर्तितः ॥ २७ ॥ ( अब पूर्वोक्त ( ३।२१ ) आठ प्रकारके विवाहोंके कमसे लक्षण कहते हैं ) वेद पड़े हुए सदाचारी वरको स्वयं बुलाकर, उसकी पृजाकर और वस्न-भूष-णादिसे दोनों ( कन्या-वर ) को आलङ्कृत कर कन्यादान करना धर्मयुक्त 'ब्राह्म' विवाह है ॥ २७ ॥

'दैव' विवाहका लक्षण— यज्ञे तु वितते सम्यगृत्विजे कर्म कुर्वते । त्रालंकृत्य सुतादानं दैवं धर्मं प्रचचते ॥ २८ ॥

ज्योतिष्टोमादि यज्ञमं विधिपूर्वक कर्म करते हुए ऋत्विक्के लिये (वस्त्रालङ्का-रादिसे ) अलङ्कृत कन्याका दान करने को (मुनिलोग ) धर्मयुक्त 'दैव' विवाह कहते हैं ॥ २८॥

> 'त्रार्ष' विवाहका लक्षण— एकं गोमिश्रुनं द्वे वा वरादादाय धर्मतः। कन्याप्रदानं विधिवदार्षो धर्मः स उच्यते॥ २६॥

गो-मिशुन (गाय त्रौर बैल-दोनों ) या गाय त्रथवा बैल (दोनोंमेंसे कोई एक एक या दो दो ) यज्ञादि धर्म कार्य करने या कन्याको देनेके लिये वर से लेकर (मूल्य या धन-लाभकी दृष्टिसे लेकर नहीं ) विधिपूर्वक कन्यादान करना धर्मयुक्त 'त्रार्घ' विवाह कहा गया है (इस गो मिशुनादिग्रहणके विषयमें ३।५३ का विमर्श देखें )॥ १९॥

'प्राजापत्य' विवाहका लक्षण— सहोभौ चरतां धर्ममिति वाचाऽनुभाष्य च । कन्याप्रदानमभ्यर्च्य प्राजापत्यो विधिः समृतः ॥ ३०॥

"तुम दोनों (वधू-वर) साथमें धर्माचरण करों' ऐसा वचन कहकर तथा (वस्त्रालङ्कारादिसे उनका) पूजनकर कन्यादान करना 'प्राजापत्य' विवाह कहा गया है ॥ ३०॥

'आपुर' विवाहका लक्षण— ज्ञातिभ्यो द्रविणं दत्त्वा कन्याये चैव शक्तितः । कन्याप्रदानं स्वाच्छन्द्यादासुरो धर्म उच्यते ॥ ६१॥ जातिवालों (कन्याके पिता, चाचा इत्यादि) तथा कन्याके लिये यथाशक्ति धन देकर स्वेच्छासे कन्याका स्वीकार करना 'आपुर विवाह' कहा गया है ॥३१॥ विमर्श—एक अनुवादकारने 'ज्ञातिभ्यः' (जातिवाळोंके छिये ) शब्दका 'वरके माता-पिता आदि' और 'कन्याप्रदानं' शब्दका 'कन्यादान' अर्थ किया है, वह मन्वर्थमुक्तावळी टीकाके सर्वथा विरुद्ध है, उसमें 'ज्ञातिभ्यः' शब्दकी "कन्याया ज्ञातिभ्यः पित्रादिभ्यः" (कन्याके जाति वाळे अर्थात पिता आदिके छिये ) तथा 'कन्याप्रदानं' शब्दकी "कन्याया आप्रदानमादानं स्वीकारः" (कन्याका आदान—प्रहण अर्थात् स्वीकार ) यह स्पष्ट व्याख्या की गयी है।

'गान्धर्व' विवाहका लक्षण-

इच्छयाऽन्योन्यसंयोगः कन्यायाश्च वरस्य च । गान्धर्वः स तु विज्ञेयो मैथुन्यः कामसम्भवः ॥ ३२ ॥ कन्या श्रौर पुरुषके इच्छातुसार परस्पर स्नेहसे संयोग (श्रालिङ्गनादि ) वा मैथुम होना 'गान्धर्व' विवाह कहा गया है ॥ ३२ ॥

'राक्षस' विवाहका लक्षण—

हत्वा छिन्त्रा च भिन्त्रा च क्रोशन्तीं रुद्तीं गृहात्। प्रसद्य कन्याहरणं राज्ञसो विधिरुच्यते ॥ ३३ ॥

कन्याके पक्षवालोंको मारकर या उनका ऋइच्छेदनादिकर और यह या द्वारादिको तोडकर ('हा पिताजी! मैं बलात्कार से अपहत हो रही हूं' इत्यादि ) चिक्काती तथा रोती हुई कन्याका बलात्कारसे हरण करके लाना 'राक्षस 'विवाह कहा गया है ॥ ३३॥

'पैशाच' विवाहका लक्षण— सुप्तां मत्तां प्रमत्तां वा रहो यत्रोपगच्छति । स पापिष्ठो विवाहानां पैशाचश्चाष्टमोऽधमः ॥ ३४॥

सोई हुई, मद आदिसे व्याकुल और अपने शीलकी रक्षा करनेमें प्रमाद्युक्त कन्याके साथ विवाह (मैथुन) करना अत्यन्त निन्दित आठवाँ 'पैशाच' विवाह कहा गया है ॥ ३४ ॥

जलदान पूर्वक ब्राह्मणका विवाह— ऋद्भिरेव द्विजाग्न्याणां कन्यादानं विशिष्यते । इतरेषां तु वर्णानामितरेतरकाम्यया ॥ ३४॥

ब्राह्मणका विवाह जलदानपूर्वक (कन्या का हाथ प्रहण कर पिता श्रादिके द्वारा जल लेकर सङ्कल्प के साथ ) ही होता है श्रीर श्रान्य क्षत्रिय श्रादि वर्णोंका विवाह पारस्परिक इच्छाके द्वारा वचनमात्रसे भी हो सकता है ॥ ३५ ॥

यो यस्यैषां विवाहानां मनुना कीर्तितो गुणः । सर्वं शृगुत तं विप्राः सर्वं कीर्तयतो मम ।। ३६ ।।

( भृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) हे ब्राह्मणों ! इन ( ब्राठ प्रकारके ) विवाहोंमें जिस विवाहका जो गुण मनुने कहा है, उसे मुभत्से तुमलोग सुनो ॥ ३६ ॥ ब्राह्म विवाहका गुण—

दश पूर्वान्परान्वंश्यानात्मानं चैकविंशकम् । त्राह्मीपुत्रः सुकृतकृनमोचयेदेनसः पितृन् ॥ ३७॥

ब्राह्म विवाहविधि (३।२७) द्वारा विवाहित कन्यासे उत्पन्न पुण्यात्मा पुत्र त्र्यपने वंशकी दश पीढ़ी पहलेवालें तथा दश पीढ़ी त्र्यागे (भविष्य) वाले वंशजों को श्रौर त्र्यपनेको त्र्यात् १०+१०+१=२१ पीढ़ियोंके वंशजोंको पापसे छुड़ा देता है ॥

दैव, त्रार्ष त्रौर प्राजापत्य विवाहींके गुण— दैवोढाजः सुतश्चेव सप्त सप्त परावरान् । त्रार्षोढाजः सुतश्चींस्त्रीन्षट् षट् कायोढजः सुतः ॥ ३८॥

'दैन निवाह' निधि (३।२८) से निवाहित कन्याका पुण्यात्मा पुत्र पूर्व तथा आगोवाले सात सात पीढ़ी के वंशजों को तथा अपनेको (कुल पन्द्रह पीढ़ी के वंशजोंको); 'आर्ष निवाह' निधि (३।२९°) से निवाहित कन्याका पुण्यात्मा पुत्र पूर्व तथा आगोवाले तीन तीन पीढ़ी के वंशजोंको तथा अपनेको (कुल सात पीढ़ीके वंशजोंको) और 'आजापत्य निवाह' निधि (३।३०) से निवाहित कन्या का पुण्यात्मा पुत्र पूर्व तथा आगोवाले छः—छः पीढ़ी के वंशजों को तथा अपनेको (कुल तेरह पीढ़ीके वंशजोंको) पापसे छुड़ा देता है ॥ ३८॥

त्राह्मादि चार विवाहों की श्रेष्ठ सन्तान— त्राह्मादिषु विवाहेषु चतुर्ध्वेवानुपूर्व्यशः । त्रह्मवर्चस्विनः पुत्रा जायन्ते शिष्ठसंमताः ॥ ३६ ॥

पूर्वोक्त ब्राह्म श्रादि चार (ब्राह्म, दैव, श्रार्ष श्रोर प्राजावत्य ) विवाहोंमें ही कमशाः ब्रह्मतेजवाले श्रोर सज्जनों से माननीय पुत्र होते हैं ॥ ३९॥

रूपसत्त्वगुणोपेता धनवन्तो यशस्विनः। पर्याप्तमोगा धर्मिष्ठा जीवन्ति च शतं समाः॥ ४०॥ (३।३७ में उक्त वे पुत्र) सौन्दर्य श्रीर सात्विक गुणों से युक्त, धनवान्, यशस्वी, पर्याप्त ( इच्छानुसार अर्थात् काफी वस्त्र, गन्धानुलेपन तथा अन्नादि ) भोगवाले और धर्मात्मा होकर सौ-वर्ष ( पूर्णायु होकर ) जीते हैं ॥ ४० ॥

त्रापुर त्रादि चार विवाहींकी निकृष्ट सन्तान— इतरेषु तु शिष्टेषु नृशंसानृतवादिनः । जायन्ते दुर्विवाहेषु ब्रह्मधर्मद्विषः सताः ॥ ४१ ॥

शेष बचे हुए चार ( श्राप्तर, गान्धर्व, राक्षस श्रीर पैशाच ) विवाहविधिसे विवाहित कन्या के पुत्र करूर, श्रसत्य बोलनेवाले श्रीर वेद या ब्राह्मणोंके तथा यज्ञादि धार्मिक कर्मोंके विरोधी होते हैं ॥ ४९ ॥

विवाहींका संक्षिप्तमें फल— अनिन्दितैः स्त्रीविवाहैरनिन्दा भवति प्रजा । निन्दितैर्निन्दिता नृणां तस्मान्निन्दान्विवर्जयेत् ॥ ४२ ॥

त्रिनिन्दत स्त्री-विवाहोंसे त्र्यानिन्दत तथा निन्दित स्त्री-विवाहोंसे निन्दित सन्तान उत्पन्न होती है, त्र्यत एव निन्दित स्त्री-विवाहोंका सर्वथा त्याग करना चाहिये ॥ ४२ ॥

सवर्णा कन्याके साथ विवाह विधि— पाणित्रहण्यसंस्कारः सवर्णासूपदिश्यते । असवर्णास्वयं ज्ञेयो विधिरुद्वाहकर्मणि ॥ ४३॥

सवर्णा (समान जातिवाली) कन्याका शास्त्रानुसार पाणिग्रहण (विवाह) संस्कार करने का विधान है असवर्णा (भिन्न जातिवाली) कन्याओं के विवाह कर्ममें यह (३।४४) विधि है—॥ ४३॥

श्रसवर्णा कन्याके साथ विवाहविधि— शरः चत्रियया श्राह्यः प्रतोदो वैश्यकन्यया । वसनस्य दशा श्राह्या शूद्रयोत्कृष्टवेदने ॥ ४४ ॥

ब्राह्मण वरके साथमें विवाह करनेवाली क्षत्रिय वर्णकी कन्या ब्राह्मण के हाथमें सहण किये हुए बाणका एक भाग प्रहण करे, ब्राह्मण तथा क्षत्रिय वरके साथमें विवाह करनेवाली वैश्य वर्णकी कन्या ब्राह्मण तथा क्षत्रियके हाथमें प्रहण किये हुए कोड़ा (चाडुक) का एक भाग प्रहण करे और ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य वरके साथमें विवाह करनेवाली शुद्ध वर्णकी कन्या ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य वरके कपड़े-का एक भाग प्रहण करे ॥ ४४ ॥

ऋतुकालमें पर्वभित्र दिनोंमें श्री-सम्भोग-ऋतुकालाभिगामी स्थात्स्वदारिनरतः सदा। पर्ववर्ज अजेबैनां तद्वतो रितकाम्यया।। ४४।।

स्व-स्रीके साथ प्रेम करनेवाला पुरुष स्त्रीके ऋतुमती होनेके बाद शुद्ध होने-पर सम्भोग करे तथा रतिकी इच्छासे पर्व दिनों ( ग्रमावास्या, पूर्णिमा ग्रादि ) को छोड़कर ग्रन्थ दिनोंमें स्त्री-सम्भोग करे।। ४५॥

ऋतुकालकी अवधि-

ऋतुः स्वाभाविकः स्त्रीणां रात्रयः षोडश स्मृताः । चतुर्भिरितरैः सार्धमहोभिः सद्विगर्हितैः ॥ ४६ ॥

रजो ( शोणित ) दर्शनके दिनसे सोलह रात्रियां ( दिन-रात ) स्त्रियोंका स्वामाविक ऋतुकाल है, उनमें सज्जनोंके द्वारा निन्दित ( समागमके अयोग्य ) अथम चार दिन ( दिन-रात ) भी सम्मिलित हैं ॥ ४६ ॥

स्त्री-सम्भोगर्मे निन्दित समय— तासामाद्याश्चतस्रस्तु निन्दितैकादशी च या । त्रयोदशी च शेषास्तु प्रशस्ता दश रात्रयः ॥ ४७ ॥

उन ( ३।४६ ) सोलह रात्रियों में प्रथम चार, ग्यारहवीं ख्रौर तेरहवीं रात्रियां ( ख्रथीत छः रात्रियां स्त्रीसम्भोगके लिये ) निन्दित हैं, शेष दश रात्रियां ( स्त्री-सम्भोगके लिये ) श्रेष्ठ मानी गयी हैं ॥ ४७ ॥

सम दिनोंमें पुत्रोत्पत्ति—

युग्मासु पुत्रा जायन्ते स्त्रियोऽयुग्मासु रात्रिषु । तस्मासुग्मासु पुत्रार्थी संविशेदात्वे स्त्रियम् ॥ ४८॥

पूर्वोक्त (३।४६) दश रात्रियों मेंसे युग्म (सम त्रर्थात् छठी, त्र्राठवीं इत्यादि) रात्रियों में ( स्नी-समागम करनेसे ) पुत्रोत्पत्ति होती है तथा विषम ( पाचवीं, सातवीं, नवीं इत्यादि ) रात्रियों में ( स्नी-समागम करनेसे ) कन्याकी उत्पत्ति होती है, त्र्यत एव पुत्रेच्छुक पुरुष सम रात्रियों में ऋतुकालमें (३।४६-४७) स्त्री-गमन करे ॥ ४८॥

पुत्रादिकी उत्पत्तिमें ब्रन्य कारण— पुमान्पुंसोऽधिके शुक्रे स्त्री भवत्यधिके स्त्रियाः । समेऽपुमान्पुंस्त्रियौ वा ज्ञीगोऽल्पे च विपर्ययः ॥ ४६ ॥ पुरुषके वीर्य अधिक होनेपर (विषम रात्रियोंमें भी) पुत्र; स्रीबीज अर्थात् रजके अधिक होनेपर (समरात्रियोंमें भी) कन्या; और पुंबीज तथा स्रीबीजके समान होनेपर नपुंसक या पुत्र पुत्री दोनों की उत्पत्ति होती है और दोनोंके बीजके स्रीण या कम होने पर गर्भ ही नहीं रहता ॥ ४९ ॥

विमर्श-अत एव वीर्यवर्दक आहारादिके द्वारा वीर्यकी वृद्धि तथा आहार के लाघवके द्वारा स्त्रीबीजकी अल्पता मालुमकर पुत्रार्थी पुरुषको युग्म रात्रियोंमें

ही सम्भोग करना चाहिये।

वानप्रस्थमें भी ऋतुगमन—

निन्दास्त्रष्टासु चान्यासु स्त्रियो रात्रिषु वर्जयन् । ब्रह्मचार्येव भवति यत्रतत्राश्रमे वसन् ॥ ४० ॥

पूर्व निन्दित (३।४७) छः रात्रियों (प्रथम चार, ग्यारहवीं तथा तेरहवीं) को तथा अन्य किन्हीं आठ रात्रियोंको छोड़कर (पर्वविजित अर्थात् अमानास्या पूर्णिमादिको छोड़कर) रोष दो (६ + ८=१४; १६-१४=२) रात्रियोंमें स्त्री-सम्भोग करता हुआ मनुष्य जिस किसी (वानप्रस्थ) आश्रममें निवास करता हुआ भी अखण्डित ब्रह्मचारी ही होता है ॥ ५०॥

विमर्श—वानप्रस्थमें खी—सम्भोग करनेका अर्थ मन्वर्थमुक्तावलीकारके अनुसार किया गया है। मेधातिथिका मत है कि—"यत्र तत्राश्रमे वसन्" अर्थात् 'जिस किसी आश्रममें निवास करता हुआ' वचन अनुवादमात्र है, क्योंकि गृहस्थाश्रमके अतिरिक्त शेष तीनों ( ब्रह्मचर्य, वानप्रस्थ और संन्यास ) आश्रमोंमें जितेन्द्रिय रहनेका विधान होनेसे उक्तवचन वानप्रस्थाश्रममें खोसम्भोगपरक नहीं है।" गोविन्द्राजकामत है कि—"यत्र तत्राश्रमे वसन्" (जिस किसी आश्रममें रहता हुआ) इस वचनसे तथा पुत्रार्थोंके खी—सम्भोग करनेका विषय प्रस्तुत होनेसे और पुत्रके महोपकारक होनेसे उत्पन्न हुप पुत्रकी मृत्यु हो जानेपर गृहस्थाश्रमसे भिन्न आश्रममें रहनेवाले भी पुत्रार्थी पुरुषको उक्त दो रात्रियोंमें खी—सम्भोग करनेका विधायक उक्त वचन है" वास्तविक विचारणा करनेपर तो यही निष्कर्ष निकलता है कि—उक्त वचन ब्रह्मचर्यका महत्त्वसूचक अर्थवाद ( प्रशंसापरक ) वाक्य है, अत एव गृहस्थाश्रमसे भिन्न आश्रममें रहनेवालेको नियमित रूपसे अखण्ड ब्रह्मचारी ही रहना चाहिये।

वरसे कन्यागुल्क ( मूल्य ) प्रहणका निषेध— न कन्यायाः पिता विद्वान्मृ ह्वीयाच्छुल्कमएवपि । मृह्वञ्छुल्कं हि लोभेन स्यान्नरोऽपत्यविक्रयी ॥ ४१॥ वरसे धन होनेमें दोषको जाननेवाला कन्याका पिता ( वरसे या वरपक्षवालोंसे ) थोड़ा भी धनादि ( कन्यादानके निमित्त ) न लेवे, क्योंकि लोभसे धनको प्रहण करता हुआ मनुष्य सन्तानको बेचनेवाला होता है ॥ ५१॥

स्त्रीधन लेनेका निषेध-

स्त्रीधनानि तु ये मोहादुपजीवन्ति बान्धवाः। नारी यानानि वस्त्रं वा ते पापा यान्त्यधोगतिम्।। ४२।।

जो (पित या पितके पिता त्रादि ) बान्धव स्त्रीके धन (स्त्री या पुत्रीको दिये गये ) दास, सवारी, वस्त्र, त्राभूषणादि को मोहसे लेते हैं; वे पापी अधोगितको जाते हैं ॥ ५२॥

त्रार्ष विवाहमें उक्त गोमिधुन लेनेका निषेध— त्रार्षे गोमिथुनं शुल्कं केचिदाहुर्भृषेव तत् । त्राल्पोऽप्येवं महान्वाऽपि विक्रयस्तावदेव सः ॥ ४३॥

कोई श्राचार्य श्रार्ष विवाहमें गोमिशुन ( एक गाय श्रौर एक बैल ) कन्यादान तथा यज्ञादिके वास्ते ) लेनेको कहते हैं ( ३।२९ ), वह श्रसत्य है, क्योंकि इस

प्रकार थोड़ा या श्रधिक धन लेना विकय (कन्याका बेचना ) ही है ॥ ५३॥

विमर्श—गोविन्दराजका मत है कि—"एकं गोमिथुनं (३।२९) श्लोक मनुका मत नहीं है"। किन्तु यह कथन ठीक नहीं है; क्योंकि 'वरसे गोहय लेकर कन्यादान करना, ही मनुसम्मत 'आर्ष विवाहका लच्छण है (३।२९), ऐसा नहीं माननेपर मनुसम्मत कोई लच्छण ही 'आर्ष विवाह'का नहीं होगा। यदि यह कहें कि उक्त लच्छण (३।२९) दूसरे किसी आचार्य का है ('इसीसे प्रकृत श्लोक कहें कि उक्त लच्छण (३।२९) दूसरे किसी आचार्य का है ('इसीसे प्रकृत श्लोक (३।५३) की सङ्गति होती है ) तो ऐसा (एकं गोमिथुनं (३।२९) श्लोक दूसरे किसी आचार्यका ) माननेसे मनुके मतसे 'आर्ष विवाह' का कोई लच्छण नहीं होगा इस कारणसे तथा आर्षादि अष्टविध विवाहों और आर्षविवाहविधिसे विवाहित स्वीकी सन्तानके गुणोंको कहते हुए मनुका अपने मतसे आर्षविवाहके लच्छण नहीं कहनेसे उनकी असामर्थ्य सूचक न्यूनता प्रकट होती है जो सर्वथा असम्भव एवं अनुचित है।

मेधातिथिने तो पूर्वापर-विरोध (३१९९ तथा ३१५३ का परस्पर विरोध) का उद्घाटन तथा निराकरण ही नहीं किया। अतः कुल्लूक्रभट्टने इस प्रकारसे इस श्रकोककी व्याख्या की है—"आर्ष विवाहमें गोमिथुन प्रहण करनेको शुल्क उत्कोच ( घूस या फीस या मूल्य ) रूप कोई २ आचार्य कहते हैं। ( परंतु ) मनुका यह मत नहीं है, शास्त्रनियमित जातिसंख्याक ग्रहण शुल्क ( उत्कोच ) नहीं है,

शुक्तमें मूल्यकी अधिकता या न्यूनता (कमी) अनुपयुक्त है, वह तो बेचना ही होगा; परन्तु 'आर्ष विवाहके सम्पन्न होनेके लिये अवश्य कर्तव्य (तत्सम्बद्ध) यागसिद्धवर्थ या कन्याके लिये दानार्थ शास्त्रीय धर्मार्थ ही (उक्त गोमिथुन) प्रहण किया जाता है। हां लोभसे धन प्रहण करना शास्त्रमर्यादाविरुद्ध शुक्क (घूस या मूल्य) ही होगा। इसी कारण 'लोभसे शुक्क लेता हुआ ……' (गृह्यन् शुक्कं हि लोभेन—३।५१) वचन द्वारा लोभसे शुक्क लेने की मनुने निन्दा की है। अत एव 'पूर्वापरके विचारसे आर्ष विवाहमें धर्मार्थ (विवाहादि यागके लिये या कन्याको देने के लिये) गोमिथुन प्रहण करना चाहिये, अपने भोगार्थ नहीं यह अपना मत मनुने कहा है।"

कन्यार्थ द्रव्य लेना भी शुल्क नहीं— यासां नाददते शुल्कं ज्ञातयो न स विक्रयः। श्रहणं तत्कुमारीणामानृशांस्यं च केवलम् ॥ ४४॥

कन्याकी प्रीतिवास्ते वर ( या वरपक्षवालों ) से दिये गये धनको यदि कन्याके पता या जातिवाले ( स्वयं ) नहीं लेते हैं (ऋषि तु वह धन कन्याको ही दे देते हैं) तो वह ( धनप्रहण ) भी कन्या विकय नहीं है वह तो केवल उसपर दयामात्र है ॥

कन्याको वस्त्राभूषणसे श्रलङ्कृत करना— पितृभिर्भातृभिश्चेताः पतिभिर्देवरैश्तथा । पूज्या भूषयितव्याश्च बहुकल्याणमीप्सुभिः ॥ ४४ ॥

त्रपना श्रधिक कल्याण चाहनेवाले कन्याके पिता, भाई, पित श्रीर देवरको चाहिये कि वे सदा (विवाहके बाद भी) कन्याका पूजन (श्रादर-सत्कार) करें तथा वस्त्राभृषणोंसे उसें श्रलङ्कृत करें ॥ ५५ ॥

कन्याके त्रादर तथा श्रनादरके फल— यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः। यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः॥ ४६॥

जिस कुलमें श्रियोंकी पूजा ( वस्न, भूषण तथा मधुर वचनादि द्वारा आदर-सत्कार ) होती है, उस कुलपर देवता प्रसन्न होते हैं और जिस कुलमें इन (श्रियों) की पूजा नहीं होती उस कुलमें सब कर्म निष्फत्त होते हैं ( श्रत एव श्रियोंका अनादर कभी नहीं करना चाहिये ) ॥ ५६ ॥

शोचन्ति जामयो यत्र विनश्यत्याशु तत्कुलम् । न शोचन्ति तु यत्रैता वर्धते तद्धि सर्वदा ॥ ४७ ॥ जिस कुलमें जामि (स्त्री, पुत्रवधू, बहन, भानजी, कन्या आदि) शोक करती हैं, वह कुल शीघ्र ही नष्ट हो जाता है और जिस कुलमें ये शोक नहीं करती (प्रसन्न रहती) हैं, वह कुल सर्वदा उन्नति करता है ॥ ५७॥

> जामयो यानि गेहानि शपन्त्यप्रतिपूजिताः । तानि कृत्याहतानीव विनश्यन्ति समन्ततः ॥ ४८ ॥

जिस रहको ये जामियां (स्त्री, पुत्रवधू, बहन, भानजी, कन्या ऋादि) अनादर पाकर शाप देती हैं, वह रह कृत्या ( अभिचारकर्म-मारण, मोहन, उच्चाटनादि) से हतके समान सब ओरसे (धन, धान्य,परिवार ऋादिके सहित) नष्ट हो जाता है।।

उत्सवादिमें स्त्रियोंकी विशेष पूजनीयता— तस्मादेताः सदा पूज्या भूषणाच्छादनाशनैः । भूतिकामैनरैनित्यं सत्कारेषृत्सवेषु च ॥ ४६॥

इस कारण उन्नित चाहनेवाले मनुष्योंको (कौमुदी त्रादि) सत्कार तथा (यज्ञोपवीत त्रादि) उत्सवोंके त्रवसरोंपर इन व्रियोंका वस्त्र, भूषण त्रौर भोजनादिसे विशेष त्रादर-सत्कार करना चाहिये॥ ४९॥

दम्पितकी सन्तुष्टिका फल— सन्तुष्टो भार्यया भर्ता भर्त्रा भार्या तथैव च । यस्मिन्नेव कुले नित्यं कल्याणं तत्र वै ध्रुवम् ॥ ६० ॥

जिस कुत्तमें स्त्रीसे पति तथा पतिसे स्त्री सन्तुष्ट रहती है, उस कुलमें अवश्य ही सर्वदा कल्याण होता है ॥ ६० ॥

> स्रीको त्रलङ्कारादिसे सन्तुष्ट नहीं करनेका फल— यदि हि स्त्री न रोचेत पुमांसं न प्रमोदयेत्। त्रप्रमोदात्पुनः पुंसः प्रजनं न प्रवर्तते ॥ ६१॥

यदि स्त्री वस्त्राभूषण आदि से रुचिकर नहीं होती है तो वह पतिको आनिन्दत नहीं करती और हर्षित नहीं होनेसे वह पति गर्भाधान करनेमें प्रवृत्त (समर्थ) नहीं होता है ॥ ६१ ॥

१. "मेघातिथि-गोविन्दराजौ तु 'नवोढादुहितृस्तुषाद्या जामयः' इत्याहतुः" इति ( म॰ मु॰ )। अमर-हेमचन्द्र-हलायुध-मेदिनीकार-विश्वादयः कोषकारास्तु याभिः ( यामिः ) 'स्वस्कुलिख्योः' इत्याहुः। शाश्वतस्तु 'तत्र कुलवालिकाया-खेत्याह।

## [ यदा भर्ता च भार्या च परस्परवशानुगौ। तदा धर्मार्थकामानां त्रयाणामपि सङ्गतम्।। २।। ]

[ जब पति और स्त्री परस्पर वशीभूत होकर एक दूसरेका अनुगामी होते हैं; तब ( उस घरमें ) धर्म, अर्थ और काम ( ये तीनों ही पुरुषार्थ ) एकत्रित हो जाते हैं ॥ २ ॥ ]

> स्त्रियां तु रोचमानायां सर्वं तद्रोचते कुलम्। तस्यां त्वरोचमानायां सर्वमेव न रोचते॥ ६२॥

वस्न-भूषणादिके द्वारा स्त्रीके प्रसन्न रहनेपर वह सम्पूर्ण कुल (पत्नीकी सन्तुष्टताके कारण परपुरुष का सम्बन्ध नहीं होनेसे ) सुशोभित होता है तथा उस (स्त्री) के (वस्न-भूषणादिसे) प्रसन्न नहीं रहनेपर वह सम्पूर्ण कुल (पत्नीके प्रसन्न नहीं रहनेके कारण परपुरुष संसर्ग स्त्रादिसे) मिलन हो जाता है ॥ ६२ ॥

कुलके नीच बनानेवाले कर्म-

कुविवाहै: क्रियालोपैर्वेदानध्ययनेन च । कुलान्यकुलतां यान्ति ब्राह्मणातिक्रमेण च ॥ ६३॥

( 'त्रामुर' त्रादि ) शास्त्रनिन्दित विवाहोंसे, जातकर्मादि संस्कारोंके लोप होने ( नहीं करने ) से, वेदाध्ययन छोड़ देनेसे, श्रौर ब्राह्मणोंके श्रतिक्रमण ( श्रादर, सत्कार नहीं ) करनेसे श्रेष्ठ कुल भी नीच हो जाता है ॥ ६३ ॥

> शिल्पेन व्यवहारेण शूद्रापत्यैश्च केवलैः । गोभिरश्यैश्च यानैश्च कृष्या राजोपसेवया ॥ ६४ ॥

चित्रकारी त्रादि शिल्पकलासे, धनुका ( व्याज क्रादि पर ) व्यवहार करनेसे, केवल शूदा ( शूदवर्णोत्पच स्त्री ) की सन्तानसे, गौ के ( घोड़ा, रथ, हाथी त्रादिके भी ) खरीदने-बेचनेका व्यापार करनेसे, खेतीसे, राजाकी नौकरीसे—॥ ६४ ॥

त्र्ययाज्ययाजनैश्चैव नास्तिक्येन च कर्मणाम् । कुलान्याशु विनश्यन्ति यानि हीनानि मन्त्रतः ॥ ६४ ॥

—यज्ञ करनेके अनिधकारियों (पितत, श्रूदािद ) को यज्ञ करानेसे, श्रौत-स्मार्त कर्मों में नास्तिक्य (वेद-स्मृति-प्रतिपादित यज्ञादि कर्मों विश्वास नहीं करने ) से और वेद-मन्त्र-हीन होनेसे अच्छे कुल भी शीघ्र नष्ट हो जाते हैं ॥६५॥ कुलको उच्च बनानेवाले कर्म—

मन्त्रतस्तु समृद्धानि कुलान्यल्पधनान्यि ।

कुलसंख्यां च गच्छन्ति कर्षन्ति च महद्यशः ॥ ६६ ॥
वेद-मन्त्रीसे ( ऋर्थ-सहित वेदमन्त्रीके पठन-पाठनसे ) उन्नत, थोड़े धनवाले
भी कुल श्रेष्ठ कुलोंको गणनामें माने जाते हैं और बहुत प्रसिद्धिको प्राप्त करते हैं ॥

पश्चमहायज्ञका अनुष्ठान— वैवाहिकेऽग्री कुर्वीत गृह्यं कर्म यथाविधि । पञ्चयज्ञविधानं च पक्ति चान्वाहिकीं गृही ॥ ६७ ॥

( अब वैवाहिक कर्मका वर्णन समाप्तकर गृहस्थके लिये कर्तव्य पञ्चमहा-यज्ञादियोंमें, से पञ्चमहायज्ञकी कर्तव्यताको प्रथम कहते हैं—गृहस्थाश्रमीको चाहिये कि वह ) विवाह—समयकी अप्रिमें विधिपूर्वक गृह्यकर्म ( प्रातः—सायं हवन आदि कर्म ), पञ्चमहायज्ञ ( ३ । ७० ) और ( प्रतिदिन कार्यमें आनेवाला ) पाक भी उसी अप्रिसे करे ॥ ६७ ॥

पाँचहिंसास्थान—

पद्ध सूना गृहस्थस्य चुल्ली पेषएयुपस्करः। कण्डनी चोद्कुम्भश्च बध्यते यास्तु वाहयन्॥ ६८॥

गृहस्थके लिये चुल्ही, चक्की ( जांता ), माडू, श्रोखली-मुसल श्रोर जलका घट—ये पांच पापके स्थान हैं ; इन्हें व्यवहृत करता हुआ गृहस्थ पापसे बंधता ( पापभागी होता ) है ॥ ६ = ॥

पश्चस्ताके निवस्यर्थ पश्चमहायज्ञानुष्ठान— तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिभिः। पञ्च क्लुप्ता महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम् ॥ ६९॥

उन सर्वो (३ । ६८ में उक्त पञ्चपापों) की निवृत्तिके लिये महर्षियोंने पञ्चमहा यज्ञ करनेका विधान गृहस्थाश्रमियोंके लिये बतलाया है ॥ ६९ ॥

पञ्चमहायज्ञोंका नामतः निर्देश—
अध्यापनं ब्रह्मयज्ञः पितृयज्ञस्तु तपणम् ।
होभो देवो बलिभौंतो नृयज्ञोऽतिथिपूजनम् ॥ ७० ॥
वेदका अध्ययन और अध्यापन करना 'ब्रह्मयज्ञ' है, तर्पण करना 'पितृयज्ञे

है, हवन करना 'देवयज्ञ' है, बितवेश्वदेव करना 'भूतयज्ञ' है तथा : श्रातिथियोंको भोजन श्रादिसे सत्कार करना 'नृयज्ञ' है ॥ ७० ॥

> पञ्चमहायज्ञसे पञ्चपापमुक्ति— पञ्जैतान्यो महायज्ञाञ्च हापयित शक्तितः । स गृहेऽपि वसन्नित्यं सृनादोषैने लिप्यते ॥ ७१ ॥

यथाराक्ति इन पञ्चमहायज्ञों (३। ००) को नहीं छोड़नेवाला गृहस्थाश्रममें रहता हुत्रा भी द्विज 'पञ्चसूना' ('पांचपाप'-३। ६८) के दोषोंसे युक्त नहीं होता है ॥

देवता श्रातिध्यादिको सन्तुष्ठ नहीं करनेसे निन्दा— देवताऽतिथिभृत्यानां पितृणामात्मनश्च यः । न निर्वपति पञ्चानामुच्छ्रसन्न सजीवति ॥ ७२॥

जो ग्रहस्थाश्रमी देवतात्रों ( तथा भूतों ), द्यतिथियों, माता-पिता त्रादि चृद्धजनों ( तथा सेवकों ), पितरों त्रौर त्रापनेको त्राजादिसे सन्तुष्ट नहीं करता है, चह श्वास लेता हुत्रा भी नहीं जीता है ( मरे हुए के समान है ) ॥ ७२ ॥

मतान्तरसे पश्चमहायज्ञ— श्रहुतं च हुतं चैव तथा प्रहुतमेव च । ब्राह्म्यं हुतं प्राशितं च पञ्चयज्ञान्प्रचच्तते ॥ ७३ ॥ श्रहुत, हुत, प्रहुत, ब्राह्महुत श्रौर प्राशित—इन्हें श्रन्य मुनिलोग 'पश्चमहा-यज्ञ' कहते हैं ॥ ७३ ॥

> त्रहत त्रादिकी व्याख्या— जपोऽहुतो हुतो होमः प्रहुतो भौतिको बलिः। ब्राह्मचं हुतं द्विजायन्याचां प्राशितं पितृतपणम् ॥ ७४॥

जप करना 'त्राहुत', हवन करना 'हुत', भूतवित देना 'प्रहुत', ब्राह्मणपूजा करना 'ब्राह्महुत' श्रोर पितृतर्पण करना 'प्राशित' कहा गया है ॥ ७४ ॥

> श्रसमर्थावस्थामें ब्रह्मयज्ञ तथा हवन श्रावरयक— स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याहैवे चैवेह कर्मणि। दैवकर्मणि युक्तो हि बिभर्तीदं चराचरम्।। ७४।।

(निर्धनता त्रादिके कारण) ब्रतिथि-भोजन त्रादि करानेमें त्रासमर्थ द्विजको इस संसारमें स्वाध्याय (ब्रह्मयज्ञरूप वेदपाठ) त्रीर देवकर्म (हवन) त्रावश्य करना चाहिये; क्योंकि दैव-कर्म (हवन) को करता हुत्रा द्विज इस चराचर जगत्को धारण ( पोषण ) करता है ॥ ७५ ॥

इवनसे वृष्टि आदि—

त्र्यन्तौ प्रास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते । त्र्यादित्याज्ञायते वृष्टिर्वृष्टेरन्नं ततः प्रजाः ॥ ७६ ॥

विधिपूर्वक अभिमें छोड़ी हुई आहुति सूर्यको प्राप्त करती है, सूर्यसे दृष्टि, दृष्टिसे अन्न, और अन्नसे प्रनायें होती हैं (इस प्रकार प्रजायोंकी उत्पत्तिका मृत कारण हवन हो है, अतः प्रतिदिन विधिपूर्वक हवन करना चाहिये)।। ७६॥

गृहस्थाश्रमकी प्रशंसा— यथा वायुं समाश्रित्य वर्तन्ते सर्वेजन्तवः । तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्तन्ते सर्वे त्राश्रमाः ॥ ७७ ॥

जिसप्रकार प्राण-वायुका आश्रयकर सब जीव जीते हैं, उसीप्रकार गृहस्थका आश्रयकर सभी आश्रम (बहाचर्याश्रम, वानप्रस्थाश्रम तथा संन्यासाश्रम) चलते हैं ॥

यस्मात्त्रयोऽप्याश्रमिणो ज्ञानेनान्नेन चान्वहम् । गृहस्थेनैव धार्यन्ते तस्माज्येष्ठाश्रमो गृही ॥ ७८ ॥

जिसकारणसे तीनों त्राश्रम (ब्रह्मचर्याश्रमः वानप्रस्थाश्रम त्रौर संन्यासाश्रमः) वाले गृहस्थाश्रमीसे ही ज्ञान (वेदाध्ययन) तथा अन्नको प्राप्ताकरते हैं, इसकारण गृहस्थाश्रमी ही सबसे श्रेष्ठ है ॥ ७८ ॥

स सन्धार्यः प्रयत्नेन स्वर्गमच्यमिच्छता । सुखं चेहेच्छता नित्यं योऽधार्यो दुर्बलेन्द्रियैः ॥ ७९ ॥

अशय स्वर्ग तथा ऐहिक सुख (इस लोकमें होनेवाला स्त्री-सम्भोग एवं धनादि ऐश्वर्य भोगरूप सुख ) चाहने वाला मनुष्य को प्रयत्नपूर्वक गृहस्थाश्रमका आश्रय करना चाहिये, दुर्वल ( अस्थिर मन आदि ) इन्द्रियवाले व्यक्तिके द्वारा यह गृहस्थाश्रम धारण करने योग्य नहीं है ॥ ७९ ॥

ऋषि त्रादिकी पूजाकी कर्तज्यता— ऋषयः पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा । त्राशासते कुटुम्बिभ्यस्तेभ्यः कार्यं विज्ञानता ॥ ५० ॥ ऋषि, पितर (पूर्वज), देवता, भृत, श्रौर श्रुतिथि—ये लोग यहस्थरे ( श्रपनी सन्तुष्टिकी ) श्राशा रखते हैं, श्रतः शास्त्रज्ञानीकी उनके लिये यह (३।८१) करना चाहिये॥ ८०॥

> स्वाध्यायेनार्चयेतर्षीन्होमैर्देवान्यथाविधि । पितृन्त्राद्धेश्च नुनन्नैर्भूतानि बलिकर्मणा ॥ ८१ ॥

वेदपाठसे ऋषियोंकी, विधिपूर्वक हवनसे देवताश्रोंकी, श्राद्वोंसे पितरोंकी, श्राद्वोंसे पितरोंकी, श्राद्वोंसे प्रतिथियों ) की श्रौर बिलकर्मसे भूतोंकी पूजा ( तृप्ति—सन्तृष्टि ) करनी चाहिये ॥ ८९॥

## नित्यश्राद्य-

कुर्यादहरहः श्राद्धमन्नाद्येनोदकेन वा । पयोमृलफलैर्वाऽपि पितृभ्यः श्रीतिमावहन् ॥ ८२ ॥

( गृहस्थाश्रमी ) त्राचादि (तिल, त्रीहि, धान्य ), से या जलसे, दूध, मूल श्रीर फलोंसे पितरोंको सन्तुष्ट करता हुआ ( यथासम्भव ) प्रतिदिन श्राद्ध करे ॥

पितृश्राद्धमें ब्राह्मणभोजन-

एकमप्यारायेद्विप्तं पित्रर्थे पाञ्चयिक्तके । न चैवात्रारायेत्कञ्चिद्वैश्वदेवं प्रति द्विजम् ॥ ८३ ॥

पश्चयज्ञमें पितरोंके उद्देश्यसे ( श्रिधिक सम्भव नहीं होने पर कमसे कम ) एक भी ब्राह्मणको भोजन करावे, वैश्वदेवके उद्देश्यसे ब्राह्मणको भोजन नहीं भी करावे ( तो कोई हानि नहीं ) ॥ =३॥

बलिवैश्वदेव कर्म-

वैश्वदेवस्य सिद्धस्य गृह्येऽग्नौ विधिपूर्वकम् । श्राभ्यः कुर्यादेवताभ्यो ब्राह्मणो होममन्वहम् ॥ ८४ ॥

ब्राह्मण ( यहां 'ब्राह्मण' शब्दसे द्विजमात्र विवक्षित है ) गार्हस्थ्य ऋग्निमं सिद्ध ( पकाये हुए ) वैश्वदेव ( सर्वदेवके निमित्त ) ऋजका विधिपूर्वक प्रतिदिन ( ३। ६५-६६ में वद्ध्यमाण ) देवताओं के उद्देश्यसे हवन करें — ॥ ६४॥

बलिवैश्वदेव कर्मके देवता —

अग्नेः सोमस्य चैवादौ तयोश्चेव समस्तयोः । विश्वेभ्यश्चैव देवेभ्यो धन्वन्तर्य एव च ॥ ८४ ॥

— पहले श्रमिके उद्देश्यसे, फिर सोमके उद्देश्यसे, फिर सम्मिलित उन दोनों ( श्रमि श्रीर सोम ) के उद्देश्यसे, फिर धन्वन्तरिके उद्देश्यसे— ॥ ८५ ॥ कुह्वै चैवानुमत्यै च प्रजापतय एव च । सहद्यावाष्ट्रिथिव्योश्च तथा स्विष्टकृतेऽन्ततः ॥ ८६ ॥

— फिर कमराः कुहू, श्रनुमित, प्रजापित, वावाप्टथवीके उद्देश्यसे श्रीर श्रन्तमें स्विष्टकृत्के उद्देश्यसे हवन करे ॥ ८६ ॥

विमर्श—"स्वाहाकारप्रदानहोमः" इस कात्यायन-वचनके अनुसार क्रमशः 'अग्नये स्वाहा, सोमाय स्वाहा, अग्नीषोमाभ्यां स्वाहा, विश्वभ्यो देवेभ्यः स्वाहा, धन्वन्तरये स्वाहा; कुह्वै स्वाहा, …… मन्त्रोंको उच्चारण करते हुए हवन करना चाहिये॥

बिलको देनेकी विधि— एवं सम्यग्घविर्द्धत्वा सर्वदिक्षु प्रदक्तिणम् । इन्द्रान्तकापतीन्दुभ्यः सानुगेभ्यो बिलं हरेत् ॥ ८७॥

इस तरह सम्यक् प्रकार (देवताओंका ध्यान करते हुए अनन्यचित होकर ) हवनकर पुरुषोंके सहित 'इन्द्र, अन्तक (यम), अप्पति (वहण) और इन्दु (सोम)' के लिये पूर्वीद दिशाओंमें प्रदक्षिण क्रमसे (पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर-इस क्रमसे) बिल दे—॥ ८७॥

विमर्श-पूर्वदिशामें - इन्द्राय नमः, इन्द्रपुरुषेभ्यो नमः, दिल्लादिशामें - यमाय नमः, यमपुरुषेभ्यो नमः; पश्चिमदिशामें - वरुणाय नमः, वरुणपुरुषेभ्यो नमः और उत्तरिदशामें सोमाय नमः, सोमपुरुषेभ्यो नमः - इन मन्त्रोंका उच्चारणकर प्रत्येकके ित्रये पूर्वादि दिशाओंमें बित देनी चाहिये। यद्यपि "इन्द्रान्तकाप्पतीन्दुभ्यः" इस मनुवचनके अनुसार 'इन्द्र, अन्तक, अप्पति और इन्दु' शब्दोंके अन्तमें 'नमः' शब्द जोड़कर 'इन्द्राय नमः, इन्द्रपुरुषोभ्यो नमः; अन्तकाय नमः, अन्तकपुरुषेभ्यो नमः; 'मन्त्रोंको उच्चारणकर पूर्वादिदिशाओंमें बित देना युक्तियुक्त है और 'अन्तक' अप्पति तथा इन्दु' का पर्याय क्रमशः 'यम' वरुण तथा सोम' शब्दका हवनमन्त्रमें उच्चारण करना युक्तियुक्त नहीं प्रतीत होता; तथापि 'यमाय यमपुरुषेभ्यो वरुणाय वरुणपुरुषेभ्यः सोमाय सोमपुरुषेभ्य इति प्रतिदिशम् (अव्वंव २)' इस बह्वच गृद्धोक्त वचनके अनुसार 'अन्तक, अप्पति तथा इन्दु' पर्यायभूत 'यम, वरुण तथा सोम' शब्दोंको प्रहण करना शास्रविरुद्ध नहीं है।)

मरुद्रच इति तु द्वारि चिपेदप्त्वद्भच इत्यपि। वनस्पतिभ्य इत्येवं मुसलोळ्खले हरेत् ॥ ८८॥ ८

—द्वारपर मरुत् ( वायु ) के लिये, जलमें श्रप् ( जल ) के लिये, श्रोखिल-मूसलपर वनस्पतियोंके लिये ( बिल ) दे—॥ ८८॥ उच्छीषंके श्रिये कुर्याद् भद्रकाल्ये च पादतः। ब्रह्मवास्तोष्पतिभ्यां तु वास्तुमध्ये बर्लि हरेत्॥ ८६॥

—दास्तुपुरुष के मस्तकप्रदेशपर उत्तरपूर्व (ईशान कोण ) में श्रीके लिये, उसी (वास्तुपुरुष ) के पैरकी श्रोर दक्षिण-पश्चिम (नैर्ऋत्य कोण ) में भद्रका-लीके लिये, वास्तुके मध्यमें ब्रह्मा तथा वास्तोध्पति के लिये विल दें — ॥ ८९ ॥

विमर्श-किसी २ आचार्यका मत है कि-'उच्छीर्षक' शब्दसे गृहशय्या विव-चित है, अतः गृहशय्याके मस्तकप्रदेश तथा पादप्रदेशकी ओर क्रमशः श्री और

भद्रकालीके लिये बलि देनी चाहिये।

विश्वेभ्यञ्जैव देवेभ्यो बिलमाकाश उत्विपेत्। दिवाचरेभ्यो भूतेभ्यो नक्तञ्जारिभ्य एव च ॥ ६०॥

—गृहके जपर (आकाश) की ओर विश्वेदेवोंके लिये, दिवाचर (दिनमें विचरण करनेवाले) जीवोंके लिये तथा नक्तज्ञारि (रात्रिमें विचरण करनेवाले) जीवोंके लिये विल दे—॥ ९०॥

"दिवाचारिभ्यो दिवा" (अ० खं० २) इस बह्वृच-वचनके अनुसार दिनमें

दिवाचारी जीवोंके लिये तथा रात्रिमें नक्तज्ञर जीवोंके लिये बलि देवे।

पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत बिंतं सर्वात्मभूतये । पितृभ्यो बित्रोषं तु सर्वं दित्तणतो हरेत् ॥ ६१ ॥

—मकानके ऊपरी छतपर या बिलदेनेवाले की पीछेकी तरफ भूमिपर सर्वात्मक जीवके लिये बिल देने तथा (इन बिलयोंको देनेके बाद ) बचे हुए सब अन्नको दक्षिण दिशामें पितरोंके लिये स्वधा बिल देने ॥ ९१॥

विमर्श-पितरोंको अपसर्व्य (२।६३) होकर 'स्वधान्ते' वाक्यका

( "ॐपितृभ्यः स्वधा" इस प्रकार ) उच्चारणकर बिल देना चाहिये।

शुनां च पतितानां च श्वपचां पापरोगिणाम् । वायसानां कृमीणां च शनकैर्निवंपेट् भुवि ॥ ९२ ॥

शेष अन्नको पात्रसे निकालकर कुता, पितत, चण्डाल, पापजन्य (कुष्ठ या यद्मा आदि ) रोगवाला, कौवा, कीड़ा-इनके लिये धीरेसे (जिससे अन्न धूलि आदिसे नष्ट नहीं हो ) रख देवे ॥ ९२ ॥

<sup>3.-</sup>२. तदुक्तं वह्वृचगृद्धो—"स्वधा पितृभ्य इति प्राचीनावीती शेषं दिषणा विनयेत्" इति ( अ० १ खं० २ ), इति ( म० सु० )

बिल-वैश्वदेवका फल-एवं यः सर्वभूतानि ब्राह्मणो नित्यमर्चेति । स गच्छति परं स्थानं तेजोमूर्ति पथर्जुना ।। ६३ ॥

जो ब्राह्मण इस प्रकार (३। ६५-९१ में उक्त ) सब जीवोंकी नित्य (प्रति-दिन ) पूजा करता है, वह प्रकाशमय सर्वोत्तम स्थान (ब्रह्मपद-मोक्ष ) को सीधे मार्गसे जाता है ॥ ९३॥

भिक्षादान-

कृत्वेतद् बलिकमैंवमतिथिं पूर्वमाशयेत्। भिन्नां च भिन्नवे द्याद्विधिवद् ब्रह्मचारिगो ॥ ९४॥

इस प्रकार (३। ६५-६१) बलिकर्मको समाप्तकर पहले द्यतिथि ( यदि कोई आया हो तब उस ) को भोजन करावे और विधि-पूर्वक ब्रह्मचारी, संन्यासी तथा भिक्षकको भिक्षा देवे ॥ ९४ ॥

विमर्श—भिचाका परिमाण कमसे कम एक ग्रीस होना चाहिये, संभव हो तो अधिक भी दे सकते हैं।

भिक्षादानका फल-

यत्पुर्यफलमाप्नोति गां दत्त्वा विधिवद्गुरोः । तत्पुरयफलमाप्नोति भित्तां दत्त्वा द्विजो गृही ॥ ६४ ॥ गृहस्थ द्विज गुरुके लिये गौको देकर जो फल श्रप्त करता है, वह फल विधि-पूर्वक ( ब्रह्मचारी ऋदिके लिये ) भिक्षा देकर श्राप्त करता है ॥ ९५ ॥

9. पूर्व—इन्द्राय नमः, इन्द्रपुरुषेभ्यो नमः। द्विण—अन्तकाय नमः, अन्तकपुरुषेभ्यो नमः। पश्चिम—वरुणाय नमः, वरुणपुरुषेभ्यो नमः। उत्तर—सोमाय नमः,
सोमपुरुषेभ्यो नमः। द्वारपर—मरुते नमः, जलमें—अद्वयो नमः। मूसल ओखलपरवनस्पतिभ्यो नमः, गृहशय्या का शिरः प्रदेश में भूमिपर, वास्तुपुरुषका शिरःप्रदेश
इशानकोणमें—श्रिये नमः, गृहशयनके पादप्रदेशमें भूमिपर, वास्तुपुरुषका पादप्रदेश
नैर्ऋत्यकोणमें—भद्रकाल्ये नमः, गृहमध्यमें—ब्रह्मणे नमः, वास्तोष्पतये नमः,
गृहाकाश प्रदेशमें—विश्वेभ्यो देवेभ्यो नमः। गृहाकाशप्रदेशमें (दिनमें)—दिवाचारिभ्यो भूतेभ्यो नमः, गृहाकाशप्रदेश में (रात्रिमें)—नक्तञ्चारिभ्यो भूतेभ्यो नमः।
गृहके छतपर या बलिदाताके पीछे पृष्ठदेशकी ओर भूमिपर—सर्वात्मभूतये नमः। दिवाण
दिशामें (अपसन्यहोकर शेषबलि—वितृभ्यः स्वधा

२. "ग्रासमात्रा भवेद्धिचा" इति शातातपवचनात् अग्रे ग्रासमात्रभिचाया मनुनाप्युक्तत्वाच (३।७३)। सङ्कलपूर्वक भिक्षादान— भिज्ञामप्युद्पात्रं वा सत्कृत्य विधिपूर्वकम् । वेदतत्त्वार्थविदुषे ब्राह्मणायोपपादयेत् ॥ ६६।

पर्याप्त (भरपूर ) अन्नके अभावमें प्रासमात्र भिक्षाको भी (व्यक्षन आदिसे संस्कृतकर अर्थात् सुस्वादु बनाकर ) तथा उतने अन्नके भी अभाव होनेपर जलसे भरे हुए पात्रको ही (फल-फूल आदिसे सत्कृतकर ) वेदके तत्त्वार्थके ज्ञाता ब्राह्म- णके लिये ('स्वस्ति' कहलवाकर ) देवे ॥ ९६ ॥

श्रपात्रको दान देने का फल— विश्वपात्रको दान देने का फल— विश्वपात्रको नर्यान्त स्वयन्ति हुन्यकव्यानि नराणामविज्ञानताम् । भस्मीभृतेषु विप्रेषु मोहाहत्तानि दातृभिः ॥ ६७॥

श्रज्ञानी मनुष्यके द्वारा वेद तथा वेदार्थ-ज्ञानसे हीन ब्राह्मणके लिये देवों तथा। पितरोंके उद्देश्यसे दिये गये हृज्य तथा कज्य नष्ट हो जाते हैं (वे देवों तथा। पितरोंको नहीं मिलते हैं) ॥ ९७॥

> सत्पात्रको दान देनेका फल— विद्यातपःसमृद्धेषु हुतं विप्रमुखाग्निषु । निस्तारयति दुर्गाच महत्रश्चेय किल्बिषात् ॥ ६८ ॥

विद्या तथा तपसे समृद्ध (बड़े हुए) ब्राह्मणके मुखरूपी श्रिप्तिमें हवन किया हुआ (उक्त रूप श्रेष्ठ ब्राह्मणको खिलाया गया) श्रज्ञ आदि दुस्तर (किटनतासे पार करने योग्य) रोग, राजभय, शत्रुभय, आदिसे तथा बड़े पापसे भी छुड़ा देता है ॥ ९८ ॥

[ अनर्हते यहदाति न ददाति यदर्हते । अर्हानर्हापरिज्ञानाद्धनी धर्मात्र हीयते ॥ ३॥

[ जो धनी ( दानकर्ता ) योग्य तथा अयोग्यका ज्ञान नहीं होनेके कारण जो कुछ अन्नादि अयोग्यके लिये देता है तथा योग्यके लिये नहीं देता, वह धनी धर्मसे अष्ट नहीं होता अर्थात् उसका देना निष्फल नहीं होता ॥ ३ ॥

काले न्यायागतं पात्रे विधिवत्प्रतिपादितम् । द्दाति परमं सौख्यमिह लोके परत्र च ॥ ४॥

समयपर न्यायानुसार त्र्याया हुत्र्या त्रित्रिम श्लोक में वद्यमाण त्रात्रादि

पात्रमें विधिपूर्वक दियागया इस लोकमें तथा परलोकमें भी उत्तम सुखको देता है ॥ ४ ॥

> प्रतिम्रहेण शुद्धेन रास्त्रेण क्रयविक्रयात्। यथाक्रमं द्विजातीनां धनं न्यायादुपागतम् ॥ ४॥]

कमशः द्विजका ( ब्राह्मणका ) शुद्ध प्रतिग्रह त्र्यात् दानसे, ( क्षित्रिय का ) शस्त्रचे त्रर्थात् युद्धादिमें शत्रुपक्षको पराजित करनेसे तथा ( वैश्यका ) कय-विकय त्र्यात् व्यापारमें खरीदने-वेचनेसे त्र्याया हुत्रा धन न्यायसे त्र्याया हुत्रा ( उपा-र्जित ) होता है ॥ ५ ॥

> त्रविथिसत्कार— संप्राप्ताय त्वतिथये प्रदद्यादासनोदके । स्रत्नं चैव यथाशक्ति सत्कृत्य विधिपूर्वकम् ॥ ६६ ॥

घरपर त्रापे हुए ऋतिथिके लिये आसन, पर धोनेके लिये जल, राक्तिके अनुसार व्यञ्जनादिसे संस्कृत (स्वादिष्ट) अन्न विधिपूर्वक (३ । १०६) सत्कारकर देना चाहिये ॥ ९९ ॥

> त्रितिथिकी पूजा नहीं करनेका फल— शिलानप्युञ्छतो नित्यं पञ्चाग्रीनिप जुह्नतः । सर्वं सुकृतमादत्ते ब्राह्मणोऽनर्चितो वसन् ॥ १००॥

शिलोञ्छ बृत्तिसे रहते हुए तथा पञ्चाभिमें नित्य हवन करते हुए भी द्विजके घरपर ऋपूजित ( श्रानेपर भी श्रातिथिसत्कारको ऋप्राप्त ) ब्राह्मण उन सब ( शिलोञ्छ तथा पञ्चामि-हवनके फलों ) को ले लेता है ॥ १००॥

विमर्श—किसानके खेत काटकर अन्न ले जानेके बाद उस खेतमें-से एक-एक दाना ( बालें या फलियां नहीं ) चूंगकर उस अन्नसे जीविका-निर्वाह करना 'शिलो-ब्ल' कहलाता है। गाईपत्य, दान्निण, आहवनीय आवसथ्य, और सभ्य—ये 'पञ्जाप्ति' हैं।

श्रन्नादिके श्रभावमें श्रितिथिसत्कार—
तृणानि भूमिरुद्कं वाक्चतुर्थी च सूनृता ।
एतान्यपि सतां गेहे नोच्छिद्यन्ते कदाचन ॥ १०१॥

तृण ( घास—आसन एवं शयनके लिये ), भूमि ( बैठने के लिये ), जल ( पोने तथा पैर घोनेके लिये ) श्रीर मधुर वचन—ये चारों तो सज्जनोंके घरसे कभी दूर नहीं होते ( सदैव विद्यमान रहते हैं, अत एव अन्नादिके अभावमें इन्हींके द्वारा श्रतिथियोंका सत्कार करना चाहिये ) ॥ १०१ ॥

> त्रातिथिका लक्षण-एकरात्रं तु निवसन्नतिथिन्नीह्मणः स्मृतः। श्रनित्यं हि स्थितो यस्मात्तरमादतिथिरुच्यते ॥ १०२ ॥

( गृहस्थके घर ) एक रात ठहरनेवाला ब्राह्मण 'श्रातिथि' कहा गया है क्योंकि आने तथा ठहरनेकी तिथि ( समय ) का निश्चय नहीं रहनेसे वह 'अतिथि' ( 'न विद्यते तिथियस्य सः' इस विग्रहसे ) कहा जाता है ॥ १०२ ॥

विमर्श-इस रलोकमें आये हुए 'एकरात्र' पदसे केवल एक रात्रिका ही ग्रहण नहीं करना चाहिये, अपितु उस 'एकरात्र' पदको उपलच्चण मानकर 'एक साम या एक दिन ठहरनेवाला' ऐसा अर्थ करना चाहिये। इसी प्रकार 'ब्राह्मण' पदसे भी ब्राह्मणमात्रका ग्रहण न कर उपलच्चणतया 'द्विज' या मनुष्यमात्रका ग्रहण करना चाहिये, अन्यथा जो रात्रि में नहीं टिकने वाला होगा या ब्राह्मण नहीं होगा : उसे 'अतिथि' नही माना जायेगा । उक्तार्थ स्वीकार करनेपर ही जो श्लो० १०५ की टिप्पणीमें छिखित विष्णुपराणके वचनसे भी दिनमें आनेवालेको भी 'अतिथि' माना गया है तथा श्लो० ११० की मन्वर्धमुक्तावलीके अनुसार चित्रय गृहीका ब्राह्मण तथा चित्रय; वैश्य गृहीका ब्राह्मण, चित्रय और वैश्य अतिथि माना गया है, ये दोनों वचन सङ्गत होते हैं।

> नैकग्रामीणमतिथि विष्रं साङ्गतिक तथा। उपस्थितं गृहे विद्याद्भार्या यत्राग्रयोऽपि वा ।। १०३ ।।

एक प्रामनासी, विचित्र-कथात्रों तथा परिहासोंके द्वारा जीविकाभिलाषी अर्थात् जीविका करनेवाले ऐसे भार्या तथा अग्रिसे युक्त विप्रको भी 'अतिथि, नहीं समक्रना चाहिये॥ १०३॥

लोभवश दूसरेके यहां भोजनेच्छाका निषेध-उपासते ये गृहस्थाः परपाकमञ्जूद्धयः। तेन ते प्रेत्य पशुतां व्रजन्त्यन्नादिदायिनाम् ॥ १०४ ॥

जो निर्वुद्धि गृहस्य त्रातिथ्य ( त्रतिथि-सत्कार ) के लोभसे दूसरे प्राममें जाकर पराज-भोजन करता है, उस पराज-भोजनके कारण मरकर श्रन देने-वावे ते यहां पशु होता है ॥ १०४ ॥

[ परपाकान्नपुष्टस्य सततं गृहमेधिनः । दत्तमिष्टं तपोऽधीतं यस्यानं तस्य तद्भवेत् ॥ ६ ॥ ]

[ सर्वदा दूसरेके त्रान्नसे पुष्ट ( भोजनार्थ दूसरे दूसरे गानों में जा-जाकर त्रा-विषय प्रहण करनेवाले ) गृहस्थका दान, यज्ञ, तप, श्रीर वेदादि का स्वाध्याय, जिसका श्रान्न है; उसे प्राप्त होता है ॥ ६ ॥ ]

> अप्रणोद्योऽतिथिः सायं सूर्योढो गृहमेधिना । काले प्राप्तस्वकाले वा नास्यानश्ननगृहे वसेत् ॥ १०४ ॥

गृहस्थ सायंकाल घरपर आये हुए अतिथिको मना न करे तथा वह समयपर (घरवालोंके मोजन करनेके पहले) या असमयपर (घरवालोंके मोजन करनेके बाद) आवे, परन्तु विना भोजन किये वहां नहीं (जिसके यहां ठहरे, उसको बह गृहस्थ मोजन अवश्य करावे) रहे ॥ १०५॥

विमर्श—इसी वास्ते विष्णुपुराणमें कहा है कि—'दिनमें अतिथिके विमुख (विना भोजनिकये या विना कुछ पाये निराश होकर) छौट जानेपर जो पाप होता है, उसके अठगुना पाप रातको अतिथिके विमुख होकर छौट जानेसे होता है'।

> श्रितिथिको विना दिये श्रेष्ठ पदार्थोंको खानेका निषेध— न वै स्वयं तदश्नीयाद्तिथिं यन्न भोजयेत्। धन्यं यशस्यमायुष्यं स्वर्ग्यं वाऽतिथिपूजनम् ॥ १०६॥

जो त्रातिथि को नहीं खिलाया जाने ऐसा घी, दूध मिठाई त्रादि पदार्थ स्वयं भी नहीं खाने। त्रातिथिका पूजन (भोजनादिसे त्रादर-सत्कार) करना चन, त्रायु, यश तथा स्वर्गका निमित्त (कारण) होता है॥ १०६॥

बहुत त्र्यतिथियोंके त्रानेपर यथायोग्य सत्कार— त्रासनावसथौ शय्यामनुत्रज्यामुपासनाम्। उत्तमेषृत्तमं कुर्याद्वीने हीनं समे समम्॥ १०७॥

बहुत त्रातिथित्रों के एक साथ त्रानेपर त्रासन, विश्रामस्थान, शय्या (चारपाई, चौकी, पलंग त्रादि), त्रानुगमन (पीछे २ चलना) त्रौर सेवा—ये सब सत्कार बढ़ोंका त्राधिक, मध्यमश्रेणिवालोंका मध्यम तथा निम्न श्रेणिवालों का कम करना चाहिये॥ १०७॥

१. अत एव विष्णुपुराणे—''दिवाऽतिथी तु विमुखे गते यत्पातकं नृप । तदेवाष्ट गुणं प्रोक्त सूर्यों हे विमुखं गते ॥" इति (म॰मु॰)।

श्रतिथ्यर्थ पुनः बनाये गये भोज्यपदार्थसे बिलका निषेध— वैश्वदेवे चु निर्वृत्ते यद्यन्योऽतिथिरत्राजेत् । तस्याप्यत्रं यथाशक्ति प्रद्दान्न बिलं हरेत् ॥ १०८॥

वैश्वदेव कर्मके निवृत्त होनेपर यदि दूसरा ऋतिथि श्रा जाय तो उसके लिये भी यथाशक्ति श्रन्न (यदि बचा नहीं हो तो पुनः तैयार कर ) देना च!हिये, किन्तु दुवारा बलि करने की आवश्यकता नहीं है ॥ १०८ ॥

> भोजन प्राप्तिके लिये अपने कुल गोत्रका कथन-निषेध— न भोजनार्थं स्वे विप्रः कुलगोत्रे निवेद्येत् । भोजनार्थं हि ते शांसन्वान्ताशीत्युच्यते बुधैः ॥ १०६ ॥

ब्राह्मण भोजन प्राप्ति के लिये श्रपने कुल तथा गोत्रको न कहे ( मैं ब्राह्मण हूं, मुक्ते भोजन करा दीजिये, इत्यादि वचन न कहे ), क्योंकि भोजन प्राप्त करनेके लिये श्रपने कुल तथा गोत्रको कहनेवाला विप्र वमन किये पदार्थको खानेवाला कहा जाता है ॥ १०९ ॥

ब्राह्मणके क्षत्रिय त्रादि त्र्रातिथि नहीं— न ब्राह्मणस्य त्वतिथिर्गृहे राजन्य उच्यते । वैश्यशूद्रौ सखा चैव ज्ञातयो गुरुरेव च ॥ ११०॥

ब्राह्मणके ( घर आये हुए ) क्षत्रिय, वैश्य, रह्म, मित्र, बान्धव और गुरु 'श्रुतिथि' नहीं कहे जाते हैं ॥ १९० ॥

विमर्श—चित्रयादिकी अपेचा ब्राह्मणके श्रेष्ठ होनेसे, मित्र तथा बान्धवों (समान जातीयवाळों) के अपना सम्बन्धी होनेसे गुरुके प्रभु होनेसे वे 'अतिथि' नहीं होते। इसीप्रकार चित्रयके यहां आया हुआ ब्राह्मण तथा चित्रय 'अतिथि' समझा जाता है, किन्तु वैश्य शूद्ध और सखादि 'अतिथि' नहीं समझे जाते, एवं वैश्य के यहां आये हुए ब्राह्मण, चित्रय तथा वैश्य 'अतिथि' समझे जाते हैं, किन्तु शुद्ध तथा सखा आदि 'अतिथि' नहीं समझे जाते ॥

क्षत्रियादिको बादमें भोजन कराना— यदि त्वतिथिधर्मेण चित्रयो गृहमात्रजेत् । भुक्तवत्सु च विष्रेषु कामं तमिष भोजयेत् ॥ १११॥

यदि क्षत्रिय श्रतिथि-धर्मसे ( श्रतिथिके समयमें तथा श्रतिथिके समान दूसरे प्रामसे श्रानेके कारण ) ब्राह्मणके घर श्रा जाने तो उसे भी ब्राह्मण श्रतिथिको भोजन करानेके बाद भोजन कराने ॥ ११९ ॥ वैश्य तथा श्रद्धको मृत्योंके साथ भोजन कराना— वैश्यश्र्द्धाविप प्राप्ती कुदुम्बेऽतिथिधर्मिणी। भोजयेत्सह भृत्यैस्तावानृशंस्यं प्रयोजयन्॥ ११२॥

इसी प्रकार ब्राह्मणके घर यदि वैश्य तथा शूद भी अतिथि—धर्मसे । अतिथिके समय तथा प्रामान्तरसे आनेके कारण ) आ जानें तो उन्हें भी दया—प्रदर्शन करता हुआ सत्योंके साथ (ब्राह्मण अतिथि तथा अतिथि—धर्मसे आये हुए क्षत्रियको भोजन कराने बाद तथा एह-दम्पति के भोजन करनेसे पहले ) भोजन कराने ॥ ११२॥

यहागत मित्रादिको भोजन कराना— इतरानिप सख्यादीन्सम्प्रीत्या गृहमागतान्। प्रकृत्यान्नं यथाशक्ति भोजयेत्सह भार्यया।। ११३।।

भोजनके समयमें आये हुए मित्रादिको यथाशक्ति श्रेष्ठ अन्नं ( अपने तथा ) श्ली के साथमें भोजन करावे, गुरुके प्रभु ( समर्थ ) होनेके कारण उनको भोजन करानेका समय-निर्देश नहीं किया गया है; अतः उन्हें ( गुरुको ) जब इच्छा हो तभी भोजन करावे ॥ ११३॥

> नवोडा, कुमारी श्रादिको पहले भोजन कराना— सुवासिनीः कुमारीश्च रोगिणो गभिणीः स्त्रियः। श्रातिथिभ्योऽय एवैतान्भोजयेदविचारयन्॥ ११४॥

नव विवाहित वधू ( पुत्रादिकी पत्नी तथा श्रपनी पुत्री ), कुमारी ( श्रविवाहित कन्या ), रोगी श्रौर गर्भिणी श्ली—इन्हें श्रितिथियोंके भी पहले विना विचार ( 'श्रितिथियोंके पहले इन्हें कैसे भोजन कराऊं' ऐसा विचार छोड़कर ) भोजन करावे॥

पहले स्वयं भोजनका निषेध— अदस्वा तु य एतेभ्यः पूर्वं भुङ्क्ते विचन्नणः । स भुञ्जानो न जानाति श्वगृध्रे जैग्धिमात्मनः ॥ ११४॥

जो यहस्थ इन ( श्रितिथि ब्राह्मणसे लेकर स्त्यतक कथित लोगों ) को भोजन नहीं देकर भोजनके कमिनरोध दोषको नहीं जानता हुत्रा पहले ( स्वयं ) भोजन करता है, नह ( श्रपनी मृत्युके बाद ) कुत्ते गीधोंके द्वारा श्रपनेको खाया जाता हुत्रा नहीं जानता है श्रर्थात मरनेके बाद उसे ( श्रितिथि श्रादिके पहले भोजन करनेवाले ग्रहस्थको ) मरनेके बाद क्रुत्ते गीध ख्रादि खाते हैं ॥ १९५॥ ग्रहस्थ-दम्पतिको सबके बाद भोजन करना— भुक्तवत्स्वथ विप्रेषु स्वेषु भृत्येषु चैव हि । भुद्धीयातां ततः पश्चादवशिष्टं तु दम्पती ॥ ११६॥

श्रतिथि ब्राह्मण, स्वजातीय, सृत्य (दास, दासी श्रादि) के भोजन कर लेनेपर बादमें शेष श्रन्नको गृहस्थ दम्पती (स्त्री-पुरुष) भोजन करें ॥ १९६॥

देवानृषीन्मनुष्यांश्च पितृन्गृह्याश्च देवताः।

पूर्जायत्वा ततः पश्चाद् गृहस्थः शेषभुग्भवेत् ॥ ११७॥

देवतात्रों, ऋषियों, मनुष्यों, पितरों, गृहस्थित शालग्रामादि प्रतिमात्रों की पूजा (देविषिपितृतर्पण, श्रतिश्यादि-भोजन, प्रतिमादि-पूजन) कर गृहस्थ शेष बचे हुए श्रम्नको भोजन करे।। ११७।।

केवल श्रपने लिये भोजन-बनानेका निषेध— अघं स केवलं भुङ्कते यः पचत्यात्मकारणात् । यज्ञशिष्टाशनं ह्येतत्सतामन्नं विधीयते ॥ ११८॥

जो (देवता त्रादिको न देकर) केवल आपने लिये भोजनका पाक करता (करके खाता) है, वह केवल पापको भोगता है, क्योंकि यज्ञ (पश्चयज्ञ) से बचा हुआ आज सज्जनोंका आज कहा गया है ॥ ११८॥

[ यद्यदिष्टतमं लोके यचास्य दियतं गृहे ।

तत्तद् गुणवते देयं तदेवात्तयमिच्छता।। ७।। ]

[ गृहस्थको संसारमें जो २ श्रात्यन्त श्रभिलिषत हो, घरमें जो प्रिय हो, उनको श्रक्षय होनेकी इच्छा करनेवाला मनुष्य उन २ वस्तुत्र्योको गुणवान् के लिये देवे ॥७॥]

> गृहागत राजादिका पूजन— राजित्वक्स्नातकगुरून्त्रियश्वशुरमातुलान् । अर्हुयेन्मधुपर्केण परिसंवत्सरात्पुनः ॥ ११६॥

राजा, ऋत्विज् ( यज्ञ करानेवाले वेदपाठी ), खातक, गुरु, जामाता ( दामाद-पुत्रीपति ), श्वशुर और मामा—इनको एक वर्षके बाद अपने ( गृहस्थके ) घर जानेपर मधुपर्क-विधिसे पूजन करना चाहिये ॥ १९९ ॥

राजा तथा स्नातककी पूजामें संकोच — राजा च श्रोत्रियझैव यज्ञकर्मण्युपस्थितौ।

मधुपर्केण सम्पूज्यौ न त्वयज्ञ इति स्थितिः ॥ १२०॥

यदि राजा तथा स्नातक (एक वर्षके बाद भी) यज्ञमें त्रावें तो मधुपर्क से उनकी पूजा करे ख्रौर यदि यज्ञमें नहीं खाये हों तो मधुपर्कसे उनकी पूजा नहीं करे ॥

विमर्श—जामाता तथा श्वशुर आदि (ऋत्विक्, आचार्य, चाचा, मामा आदि ) यज्ञ समयसे भिन्न अवसर पर भी यदि एक वर्षके बाद आवें तो उनकी पूजा मथुपर्कसे करें तथा एक वर्षके भीतर यज्ञ और विवाहके अवसरपर ही सब लोगों की मथुपर्कसे पूजा करें।

स्त्रियोंके द्वारा श्रमन्त्रक बिल देना— सायं त्वन्नस्य सिद्धस्य पत्न्यमन्त्रं बिलं हरेत्। वैश्वदेवं हि नामैतत्सायं प्रातर्विधीयते ॥ १२१॥

स्त्री सायंकालमें पक ( पर्के हुए ) श्रन्नको विना मन्त्रोचारण किये ( इन्द्राय नमः इत्यादि मन्त्रोंको विना कहे ) ही बलि देवे। सायंकाल श्रौर प्रातःकाल बलिवैश्वदेव कर्म करनेका यह शास्त्रोक्त विधान है ॥ १२१ ॥

> श्रमावस्याको पार्वणश्राद्ध— पितृयज्ञं तु निर्वर्त्य विश्रश्चेन्दुच्चयेऽग्निमान् । पिराडान्वाहार्यकं श्राद्धं कुर्यान्मासानुमासिकम् ॥ १२२ ॥

( ग्रव पूर्व ( ३।११२ ) प्रतिज्ञात श्राद्धप्रकरणका त्यारम्भ करते हैं —) ग्राप्ति-होत्री विप्र ( द्विज ) श्रमावस्थाको पितृयज्ञ पूराकर प्रतिमास श्रमावस्थाको 'पिण्डा-न्वाहार्यक' नामके श्राद्धको करे ॥ १२२ ॥

माससे श्राद्ध-

पितॄणां मासिकं श्राद्धमन्वाहार्यं विदुर्बुधाः । तज्ञामिषेण कर्तव्यं प्रशस्तेन प्रयत्नतः ॥ १२३ ॥

विद्वान् लोग पितरों के मासिक श्राद्धको 'ग्रन्वाहार्य' कहते हैं, उसे श्रेष्ठ ( दुर्गन्धि त्रादिसे वर्जित ) मांससे करना चाहिये ॥ १२३ ॥

[ न निर्वपति यः श्राद्धं प्रमीतिपतृको द्विजः । इन्द्रुच्चये मासि मासि प्रायश्चित्ती भवेतु सः ॥ = ॥ ]

[ जिसका पिता मर गया हो, ऐसा जो द्विज ( ब्राह्मण, क्षत्रिय एवं वैश्य) श्रमावस्थाको प्रतिमास श्राद्ध ( पिण्डान्वाहार्य ) नहीं करता है, वह द्विज प्रायक्षित्ती होता है ॥ ८ ॥ ]

तदाह गौतमः—"ऋविगाचार्यश्वशुरिपतृष्यमातुलादीनामुपस्थाने मधुपर्कः । संवत्सरे पुनर्यज्ञविवाहयोरर्वाक् राज्ञः श्रोत्रियस्य च॥ " इति । ( म०मु० )

तत्र ये भोजनीयाः स्युर्ये च वर्ज्या द्विजोत्तमाः । यावन्तस्रीव यैक्षान्तैस्तान्प्रवद्याम्यशेषतः ॥ १२४॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) उस श्राद्धमें जो श्रेष्ठ ब्राह्मण भोजन करानेके योग्य हैं तथा जो वर्जनीय ( त्थाग करनेके योग्य ) हैं; तथा जितनी संख्यामें एवं जिन ऋत्रोंसे भोजन करानेके योग्य हैं; उन सबको मैं कहूंगा ॥१२४॥

भोजनीय ब्राह्मणों की संख्या-

द्वी देवे पितृकार्ये त्रीनेकैकमुभयत्र वा । भोजयेत्ससमृद्धोऽपि न प्रसज्जेत विस्तरे ॥ १२४॥

गृहस्थ देवकार्यमें दो ब्राह्मणोंको तथा पितृश्राद्धमें तीन ब्राह्मणोंको अथवा उन दोनों कार्योमें १-१ ब्राह्मणको ही भोजन करावे, धनवाने भी अधिक विस्तार (ब्राह्मण-संख्यामें वृद्धि ) न करे ॥ १२५ ॥

> ब्राह्मणभोजनमें विस्तारका निषेध— सित्क्रयां देशकाली च शौचं ब्राह्मणसम्पदः। पञ्जेतान्विस्तरो हन्ति तस्मान्नेहेत विस्तरम्॥ १२६॥

सत्कार, देश, काल, शुद्धता श्रीर ब्राह्मण-सम्पत्ति ( उत्तम ब्राह्मणोंकी प्राप्ति ) इन पांचोंको विस्तार ( श्रिधिक संख्यामें ब्राह्मणोंको भोजन कराना ) नष्ट करता है; श्रत एव श्रिधिक संख्यामें ब्राह्मणोंको भोजन नहीं करावे ॥ १६ ॥ पार्वणश्राद्धकी श्रवश्य कर्तव्यता—

प्रथिता प्रेतकृत्यैषा पित्र्यं नाम विधुत्तये । तस्मिन्युक्तस्यैति नित्यं प्रेतकृत्यैव लौकिकी ॥ १२७ ॥

यह पितृश्राद्ध 'प्रेतकृत्या' कहलाता है, श्रमावस्याको उसके करनेमें लगे हुए द्विजको लौकिक प्रेतकृत्या श्रर्थात् स्मार्त (स्मृति शास्त्रोक्त ) पिताका उप-कारक किया पुत्र-पौत्रादिके रूपमें प्राप्त होती है ॥ १२७॥

हन्य तथा कन्यको श्रोत्रियके लिये दैना— श्रोत्रियायेव देयानि हन्यकन्यानि दातृभिः। अर्हत्तमाय विप्राय तस्मै दत्तं महाफलम्॥ १२८॥

दाता गृहस्य हन्य (देनतोहेश्यक श्रन्न) तथा कन्य (पितृ-उहेश्यक श्रन्न) श्रोत्रिय (वेदका ज्ञाता) ब्राह्मणको ही देवे। श्रत्यन्त श्रेष्ठ ब्राह्मणके लिये दिया गया (दान—हन्य-कन्यादि) उत्तम फलवाला होता है ॥ १२८॥

श्रोत्रिय की प्रशंसा— एकैकमिप विद्वांसं दैवे पित्र्ये च भोजयेत्। पुष्कलं फलमाप्नोति नामन्त्रज्ञान् बहूनिप।। ११२६॥

देवों और पितरोंके कार्य ( क्रमशः यज्ञादि तथा श्राद्ध ) में एक भी विद्वान ( वेदमन्त्रोंका ज्ञाता ) ब्राह्मणको गृहस्थ भोजन करावे तो ( उससे ) बहुत श्रिधक फलको ( वह ) प्राप्त करता है तथा वेदमन्त्रोंको नहीं जाननेवाले श्रनेक ब्राह्मणोंको भी देने ( देवयज्ञ तथा पितृश्राद्धमें भोजन कराने ) से ( वह दाता ) फलको नहीं प्राप्त करता है ॥ १३०॥

श्रोत्रियकी परीक्षा— दूरादेव परीच्तेत ब्राह्मणं वेदपारगम् ।

तीर्थं तद्भव्यकव्यानां प्रदाने सोऽतिथिः स्मृतः ॥ १३० ॥

गृहस्थ दूरसे हो वेदतत्त्वके ज्ञाता ब्राह्मणकी (पिता पितामह अर्थात् बाप-दादा आदिकी जानकारीके द्वारा ) प्रीक्षा करे। वह (वेदतत्त्वज्ञाता ब्राह्मण) हुव्य-कव्य-दानका तीर्थ (पात्र) स्वरूप श्रातिथि कहा गया है॥ १३०॥

> दश लाख ब्राह्मणोंसे एक विद्वान् ब्राह्मणकी श्रेष्टता— सहस्रं हि सहस्राणामनृचां यत्र मुञ्जते । एकस्तान्मन्त्रवित्त्रीतः सर्वानहिति धर्मतः ॥ १३१ ॥

जिस श्राद्धमें हजारगुना हजार ( दस लाख ) विना पड़े हुए ब्राह्मण भोजन करते हैं, वहां यदि वेदपढ़नेवाला एक ही ब्राह्मण भोजनकर सन्तुष्ट हो तो उन दस लाख भोजन करनेवाले ब्राह्मणोंके योग्य होता ( उनके बराबर फलको देता ) है ॥ १३१ ॥

ज्ञानोत्कृष्टाय देयानि कव्यानि च हवींषि च । न हि हस्तावसृग्दिग्धौ रुधिरेणैव शुद्धचतः ॥ १३२ ॥

ज्ञानसे श्रेष्ठ ब्राह्मणको ही कव्य तथा हव्य देना (श्राद्ध तथा यज्ञमें भोजन कराना, दान देना ) चाहिये। क्योंकि रक्तसे लिप्त हाथ रक्तके द्वारा (धोनेसे ) शुद्ध (साफ ) नहीं होता है, (किन्तु निर्मल पानीसे धोनेपर ही रक्तादि-दृषित हाथ शुद्ध होता है; श्रात एव विद्वान् ब्राह्मणको ही भोजन करानेसे श्राद्धादिका फल मिल सकता है, श्रान्यथा नहीं )॥ १३२॥ मूर्ख ब्राह्मणको भोजन करानेका फल— यावतो प्रसते प्रासान्हव्यकव्येष्वमन्त्रवित् । तावतो प्रसते प्रेत्य दीप्तशूलष्ट्ययोगुडान् ॥ १३३॥

वेदमन्त्रको नहीं जाननेवाला ब्राह्मण हन्य (यज्ञ) तथा कन्य (श्राद्ध) में जितने प्रासोंको खाता है, श्राद्धकर्ता (उक्त कर्मों सें उस मूर्ख ब्राह्मणको भोजन करानेवाला) मरनेपर उतने ही गरम २ श्रुलिष्ट (दोतरफा धारवाला श्रस्न-विशेष) श्रीर लोहेके पिण्डोंको खाता है (श्रातः मूर्ख ब्राह्मणको श्राद्धमें भोजन नहीं कराना चाहिये) ॥ १३३॥॥

विमर्श—मनु भगवान्ने उक्त वचनों (३।१२८-१३३) के हारा यज्ञ तथा श्राद्ध कर्ममें मूर्ख ब्राह्मणोंको मोजन कराना सर्वथा निष्फल बतलाया है, अत एव कोई यज्ञकर्ता या श्राद्धकर्ता व्यक्ति अपने नाम कमाने (प्रसिद्धि प्राप्त करने) के लिये सैकड़ों-सहस्रों ब्राह्मणोंको भले ही भोजन कराकर आत्मसन्तोषका अनुभव कर ले, किन्तु मनु भगवान्के उक्त वचनोंके अनुसार यज्ञ कर्ता या-श्राद्धकर्ताको यज्ञ या श्राद्धका फल कदापि भी नहीं मिलेगा। इस कारणसे अव ब्राह्मणोंको भी समय रहते ही सावधान होकर विद्वान् बनना चाहिये, अन्यथा अब अधिक दिनों तक उनकी पोल-पट्टी नहीं चल सकेगी।

ब्राह्मणोंका ज्ञाननिष्ठ त्र्यादि होना— व्याननिष्ठा द्विजाः केचित्तपोनिष्ठास्तथाऽपरे । तपःस्वाध्यायनिष्ठास्त्र कर्मनिष्ठास्तथाऽपरे ॥ १३४॥

कोई ब्राह्मण ज्ञाननिष्ठ ( आत्मज्ञानी होते हैं ) कोई तपोनिष्ठ ( प्राजापत्यादि तपस्यामें आसक्त ) होते हैं, कोई तप तथा स्वाध्याय ( वेदपाठ ) में निष्ठ आसक्त होते हैं और कोई कर्मनिष्ठ होते हैं ॥ १३४॥

ज्ञानिष्ठ ब्राह्मणको हव्य-दान— ज्ञानिनिष्ठेषु कव्यानि प्रतिष्ठाप्यानि यत्नतः । हव्यानि तु यथान्यायं सर्वेष्वेव चतुर्ष्विप ॥ १३४ ॥

उन ज्ञाननिष्ठ ( आत्मज्ञानी ) ब्राह्मणों के लिये कव्य दान ( पितरों के उद्देश्यसे अन्नदान—भोजनादि ) करना चाहिये और हव्य दान ( देवताओं के उद्देश्यसे अन्नदान—भोजनादि ) उन चारों ( ३।१३४ ) के लिये करना चाहिये ॥ १३५ ॥

अश्रोत्रियो पिता यस्य पुत्रः स्याद्वेदपारगः । अश्रोत्रियो वा पुत्रः स्यात्पिता स्याद्वेदपारगः ॥ १३६ ॥ जिसका पिता वेदज्ञाता नहीं है श्रौर पुत्र वेदज्ञाता है, श्रथवा जिसका पिता वेदज्ञाता है श्रौर पुत्र वेदज्ञाता नहीं है—॥ १३६ ॥

ज्यायांसमनयोर्विद्याद्यस्य स्याच्छ्रोत्रियः पिता । मन्त्रसम्पूजनार्थं तु सत्कारमितरोऽर्हति ॥ १३७॥

उन दोनों (३।१३६) में-से जिसका पिता वेदज्ञाता है, वही (स्वयं वेद-ज्ञाता नहीं होनेपर भी) श्रेष्ठ हैं तथा दूसरा (जिसका पिता वेदज्ञाता नहीं है, किन्तु वह स्वयं वेदज्ञाता है; वह) पठित वेदमन्त्रोंकी पूजाके लिये सत्कार करने योग्य है ॥ १३७ ॥

विमर्श—प्रथम तथा द्वितीय पच (३।१३६ में कथित) क्रमशः पुत्र-विद्यापरक तथा पितृविद्यापरक हैं, अतः वचनभङ्गीसे 'जो ओत्रिय-पुत्र है तथा स्वयं भी ओत्रिय है, उसे ही हव्य-कव्य-दान करना चिहये' यह सिद्धान्त है। जो ओत्रियका पुत्र तो है, परन्तु स्वयं ओत्रिय नहीं है उसे हव्य-कव्य-दान करनेका शास्त्रादेश नहीं है; क्योंकि पहले "ओत्रियायैव देयानि…" (३।१२८) वचनसे ओत्रियको ही ह्व्य-कव्य-दान करनेका वचन आ चुका है, इस प्रकार "दूरादेव परीचेत…" (३।१३०) यह वचन विद्याके अतिरिक्त आचार आदिकी परीचाके लिये कहा गया है, ऐसा मन्वर्थमुक्तावलीकारका आश्य जानना चाहिये।

श्राद्धमें मित्रादिको भोजन करानेका निषेध— न श्राद्धे भोजयेन्मित्रं धनैः कार्योऽस्य संग्रहः । नारिं न मित्रं यं विद्यात्तं श्राद्धे भोजयेद् द्विजम् ॥ १३८ ॥ श्राद्ध (तथा यज्ञ ) में मित्रको भोजन नहीं करावे, धनके द्वारा मित्रताको बढ़ावे । जिस (वेदज्ञाता ) को न शत्रु त्यौर न मित्र सममे, उस (ब्राह्मण ) को ही श्राद्ध (तथा यज्ञ ) में भोजन करावे ॥ १३८ ॥

श्राद्ध तथा यज्ञ में मित्रोंको भोजन कराना निष्फल— यस्य मित्रप्रधानानि श्राद्धानि च हवींषि च । तस्य प्रेत्य फलं नास्ति श्राद्धेषु च हवि:षु च ॥ १३६॥

जिसका कव्य (पितरोंके उद्देश्यसे किया हुआ श्राद्ध ) तथा हव्य ( देवोंके उद्देश्यसे किया गया यज्ञादि ) मैत्री-प्रधान है अर्थात् जिस श्राद्ध तथा यज्ञमें मुख्यतः मित्रोंको भोजन कराया जाता है, उस कव्य तथा हव्य ( श्राद्ध तथा यज्ञ ) का परलोकमें कोई फल नहीं है (परलोक-प्राप्त्यर्थ श्राद्ध तथा यज्ञमें मित्रोंको प्रधानतः भोजन कराना या दान देना निष्फल है )॥ १३९॥

यः सङ्गतानि कुरुते मोहाच्छाद्धेन् मानवः।

स स्वर्गाच्च्यवते लोकाच्छ्राद्धमित्रो द्विजाधमः ॥ १४०॥

जो मनुष्य मोहवश (शास्त्रज्ञानके नहीं होनेसे ) श्राद्धके द्वारा मित्रता करता है, श्राद्धमित्र (श्राद्धके लिये ही मित्रता का निर्वाह करने वाला ) वह नीच श्राह्मण स्वर्गसे श्रष्ट होता है ( उसे स्वर्गकी प्राप्ति नहीं होती ) ॥ १४० ॥

सम्भोजनी सार्ऽभिहिता पैशाची दक्तिणा द्विजै:। इहैवास्ते तु सा लोके गौरन्धेवैकवेश्मिन ॥ १४१॥

हव्य-कव्यमें की गयी संभोजनी ( अनेक मित्रादिका एक साथ भोजन करना अर्थात् जिसे गोठ, दावत, ज्यौनार आदि कहते हैं; वह ), पैशाची ( पिशाचके धर्मवाली ) दक्षिणा ( दानिक्रया भोजनादि ) कही गयी है और जैसे अन्धी गौ एक घरसे दूसरे घरमें नहीं जा सकती, वैसे ही वह दक्षिणा भी इसी लोकमें फल देनेवाली है ( परलोकमें नहीं ) ॥ १४९ ॥

श्रविद्वान्को श्राद्धमें दानादि निष्फल— यथेरिरो बीजमुप्त्वा न वप्ता लभते फलम्। तथाऽनृचे हविद्त्त्वा न दाता लभते फलम्॥ १४२॥

जैसे ऊषर भूमिमें बीजको बोनेवाला ( गृहस्थ-किसान ) फल नहीं पाता है, वैसे ही वेदाध्ययनसे हीन ब्राह्मणको हिवर्दानकरके दानकर्ता श्राद्धके फलको नहीं पाता है ॥ १४२ ॥

विद्वान्को दिये गयेकी सफलता—

दातॄन्प्रतिप्रहीतॄंश्च कुरुते फलभागिनः । विदुषे दक्षिणां दत्त्वा विधिवत्प्रेत्य चेह च ॥ १४३॥

विधिपूर्वक हन्य-कन्यको विद्वान्के लिये देनेवाला न्यक्ति इस लोकमें भी दाता (दान देनेवाला) ऋौर प्रतिगृहीता (दान देनेवाला)—दोनोंको फलभागी बनाता है ॥ १४३ ॥

वेदज्ञाताके त्रभावमें मित्रको भोजन—
कामं श्राद्धेऽर्चयेन्मित्रं नाभिरूपमपि त्वरिम् ।
द्विषता हि हविर्भुक्तं भवति प्रेत्य निष्फलम् ॥ १४४॥
( हां, विद्वान् वेदज्ञाताके नहीं मिलनेपर ) श्राद्धमें मित्रको भोजन करावे,

किन्तु विद्वान् भी शत्रुको नहीं (भोजन करावे), क्योंकि शत्रुको भोजन कराया गया हविष्य परलोक में निष्फल होता है॥

> वेदपारंगत विद्वानको प्रयत्न पूर्वक भोजन— यत्नेन भोजयेच्छाद्धे बहवृचं वेदपारगम् । शाखान्तगमथाध्वर्युं छन्दोगं तु समाप्तिकम् ॥ १४४ ॥

मन्त्र-ब्राह्मण-शाखाको पड़े हुए ऋग्वेदी, थजुर्नेदी, वेदोंका पारमामी ( सम्पूर्ण वेद को पड़े हुए ) सब शाखाओंको पड़े हुए ऋत्विज्, वेदोंको पड़कर समाप्त किये विद्वान ब्राह्मणको प्रयत्नपूर्वक श्राह्ममें भोजन करावे ॥ १४५ ॥

एषामन्यतमो यस्य भुञ्जीत श्राद्धमर्चितः । पितॄगां तस्य तृप्तिः स्याच्छाश्वती साप्तपौरुषी ॥ १४६ ॥

पूर्वोक्त (३।१४५) ब्राह्मणोंमें से एक भी ब्राह्मण पूजित होकर श्राद्धमें भोजन करे तो श्राद्धकर्ता के पुत्रादि सात पीढ़ी तक पितर अक्षय तृप्तिको पाते हैं ॥ विमर्श—पिता, पितामह, प्रपितामह—ये तीन पिण्डभागी पितर, छेपभागी चतुर्थ आदि तीन पितर तथा स्वयम् (३+३+१=७)। यहां पुत्र पदसे श्राद्धकर्ता विवित्तत है।

> एष वै प्रथमः कल्पः प्रदाने ह्व्यकव्ययोः । अनुकल्पस्त्वयं ज्ञेयः सदा सद्भिरनृष्टितः ॥ १४७॥

( संगुमुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) हव्य तथा कव्यके दानका यह पहला कल्प ( मुख्य शास्त्र-विधान ) कहा गया है। ( इस मुख्य विधानके अभावमें ) सज्जनोंसे अनुष्ठित ( किया गया ) अनुकल्प ( गौण अर्थात् अप्रधान शास्त्र-विधान ) यह है ( जो आगे कहा गया है )॥ १४७॥

नाना त्रादिको श्राद्धमें भोजन— मातामहं मातुलं च स्वस्नीयं श्वशुरं गुरुम् । दोहित्रं विट्पतिं बन्धुमृत्विग्याज्यो च भोजयेत् ॥ १४८ ॥

नाना, मामा, भानजा ( बहनका पुत्र ), श्वशुर, गुरु, दौहित्र ( घेवता— पुत्रीका पुत्र ), जामाता, बान्धव, ( मौसी तथा फूत्रा श्रादि का पुत्र, ) ऋत्विज् तथा यज्ञकर्ता—इन दशोंको श्राद्धमें ( सुख्य वेदज्ञाता नहीं मिलनेपर ) भोजन करावे॥ १४ =॥

## देवकार्यमें ब्राह्मणपरीक्षाका निषेध-

न ब्राह्मणं परीचेत देवे कर्मणि धर्मवित् । पित्र्ये कर्मणि तु प्राप्ते परीचेत प्रयत्नतः ॥ १४६ ॥

धर्मात्मा पुरुष देवकार्यमें ब्राह्मणकी परीक्षा (३।१३० के अनुसार विशेष छान-बिन) न करे, किन्तु पितृकर्म (पितरनिमित्तक श्राद्ध ) में तो प्रयत्न-पूर्वक ब्राह्मणकी परीक्षा ( अवश्य ) करे ॥ १४९ ॥

ितेषामन्ये पङ्किदृष्यास्तथाऽन्ये पङ्किपावनाः । अपाङ्केयान्प्रवच्यामि कव्यानर्हान्द्रिजाधमान् ॥ ६ ॥

[ मृगु मुनि महर्षियों से कहते हैं कि ) उन ब्राह्मणों में कुछ पङ्किद्ध्य (पङ्किमें भोजन करनेसे दूषित करनेवाले ) श्रौर कुछ पंक्तिपावन (पंक्ति में भोजन करने से पवित्र करनेवाले ) ब्राह्मण होते हैं। कृत्य (पितृ श्राद्ध निमित्तक श्राह्म ) के श्रयोग्य उन निम्न श्रेणिवाले श्रपाङ्क्तेय (पंक्तिको दूषित करनेवाले ) ब्राह्मणोंको में कहूंगा ॥ ९ ॥ ]

श्रपाङ्क्षेय ब्राह्मण— ये स्तेनपतितक्कींबा ये च नास्तिकवृत्तयः । तान्हव्यकव्योर्विप्राननर्हान्मनुरत्रवीत् ।। १४० ॥

जो ( ब्राह्मण ) चोर, पतित ( ११ ब्रध्यायोक्त ), नपुंसक तथा नास्तिकका व्यवहार करनेवाले हैं; उन ब्राह्मणोंको मनुने हव्य ( देवकार्य ) तथा कव्य ( पितृ-कार्य — श्राह्म ) में ब्रायोग्य बतलाया है — ॥ १५० ॥

जटिलं चानधीयानं दुर्बलं कितवं तथा । याजयन्ति च ये पूगांस्तांश्च श्राद्धे न भोजयेत् ॥ १४१ ॥

वेदको नहीं पढ़ता हुआ ब्रह्मचारी, दुर्बल-दूषित चमड़े वाला ( मेधातिथि के मतसे खल्वाट—जिसके शिरमें बाल न हो वह, तथा लाल ( भूरे ) बालों वाला या दूषित चमड़ेवाला ), जुआरी ( स्वयं जुआ खेलनेवाला ), बहुतोंको यज्ञ करानेवाला, इन सबको श्राद्धमें भोजन न करावे ॥ १४१॥

चिकित्सकान्देवलकान्मांसविक्रियणस्तथा । विपर्णेन च जीवन्तो वर्ज्याः स्युर्ह्वयकव्ययोः ॥ १४२ ॥ वैद्य, मन्दिर का पुजारी (वेतन लेकर मन्दिरोंमें पूजाकी जीविका करनेवाला), एकवार भी मांस बेचनेवाला श्रीर व्यापार कर्मसे जीनेवाला,—इन ब्राह्मणोंको है हव्य तथा कव्य (देव कार्य तथा पितृश्राद्ध ) में भोजन न करावे ॥ १५२ ॥

> प्रेष्यो प्रामस्य राज्ञश्च कुनखी श्यावदन्तकः । प्रतिरोद्धा गुरोश्चैव त्यक्ताग्निर्वार्धुषस्तथा ॥ १४३ ॥

राजा तथा ग्राम का प्रेष्य (चपरासी श्रादि—जो राजा या गामाध्यक्षादिसे वेतन लेकर उनकी श्राज्ञानुसार इधर उधर जाता है), निन्दित नखवाला, काले दाँतवाला, गुरुके विरुद्ध श्राचरण करनेवाला, श्राग्नहोत्र नहीं करनेवाला, व्याज (सूद) लेकर जीविका चलानेवाला—॥ १५३॥

> यदमी च पशुपालश्च परिवेत्ता निराकृतिः । ब्रह्मद्विट् परिवित्तिश्च गणाभ्यन्तर एव च ॥ १४४॥

राजयच्मा (क्षय) का रोगी, पशु-पालन (वकरी मेंड त्रादिके पालन) की जीविकावाला, परिवेत्ता (३।९०१), पञ्चमहायज्ञ (३।७०) से हीन तथा देवतात्र्योंका निन्दक, ब्राह्मणसे विरोध रखनेवाला, परिवित्ति (३।१७१), चन्दा लेकर जीविका चलानेवाला—॥ १५४॥

कुशीलवोऽवकीर्णी च वृषलीपतिरेव च । पौनर्भवश्च काणश्च यस्य चोपपतिर्गृहे ॥ १४४ ॥

नर्तक ( तृत्य करनेवाला ), स्त्रीसम्भोगसे व्रतश्रष्ट ब्रह्मचारी ( तथा संन्यासी ), श्रुद्धा ( श्रुद्धजात्युत्पन्न स्त्री ) का पति, विधवा-विवाहसे उत्पन्न, काणा, जिसके घरमें स्त्रीका उपपति ( जार, रखेल ) रहता हो वह—॥ १५५॥

भृतकाध्यापको यश्च भृतकाध्यापितस्तथा । ज्ञूद्रशिष्यो गुरुश्चेव वाग्दुष्टः कुण्डगोलकौ ॥ १४६ ॥

वेतन लेकर पढ़ानेवाला, वेतन देकर पढ़नेवाला, शूद्ध का शिष्य ( व्याकरण आदि शास्त्रको पढ़ा हुआ), शूद्धका गुरु ( व्याकरण आदि शास्त्र पढ़ानेवाला ), रूखा बोलनेवाला, कुण्ड, गोलक ( जारसे उत्पन्न सधवा स्त्रीका पुत्र 'कुण्ड' तथा जारसे उत्पन्न विधवाका पुत्र गोलक ३।१७४)—॥ १४६॥

अकारणपरित्यक्ता मातापित्रोर्गुरोस्तथा । ब्राह्मैर्यौनैश्च सम्बन्धैः संयोगं पतितैर्गतः ॥ १४७॥

निष्कारण माता, पिता और गुरुका (शुश्रूषादिका) त्याग करनेवाला,

पतितोंके साथ बाह्म (वेदशास्त्राध्ययन आदि ब्रह्मविषयक) तथा यौन (कन्याः विवाहादि योनिविषयक) सम्बन्ध रखनेवाला—॥ १५७॥

अगारदाही गरदः कुण्डाशी सोमविक्रयी । समुद्रयायी बन्दी च तैलिकः कृटकारकः ॥ १४८॥

घरमें त्राग लगानेवाला, विष (जहर) देनेवाला, कुण्ड (३।१७४) के त्रान्नको खानेवाला, सोमलताको बेचनेवाला, (जहाज त्रादिसे) समुद्रयात्रा करने वाला, बन्दी (भाट—प्रशंसासम्बन्धी कविता पढ़नेवाला), तेल पेरनेवाला, क्रूठा गवाही देनेवाला—॥ १५८॥

विमर्श—देवलके कथनानुसार 'कुण्डाशी' शब्दसे केवल 'कुण्ड' (जारसे उत्पन्न सधवा-पुत्र ) का अन्न खानेवाला ही अर्थ नहीं अपेचित है, किन्तु 'कुण्डाशी' शब्दसे 'गोलक' (जारसे उत्पन्न विधवा-पुत्र ) का अन्न खानेवाला अर्थ भी अपेचित है। यही अर्थ मन्वर्थमुक्तावलीकारको भी इष्ट है ।

पित्रा विवद्मानश्च कितवो मद्यपस्तथा। पापरोग्यभिशस्तश्च दास्भिको रसविक्रयी॥ १४६॥

पिताके साथ ( शास्त्रीय या लौकिक विषयमें ) निरर्थक मगड़नेवाला, जुआ खेलानेवाला ( स्वयं जुआ खेलना नहीं किन्तु नहीं जाननेके कारण दूसरोंको खेलानेवाला ), मिदरा पीनेवाला, कोड़ी, ( अनिर्णीत होनेपर भी ) महापातक (१९१४४) से अभिशाप्त (निन्दित), कपटपूर्वक धर्मकर्ता, गन्ने आदिकारस वेचनेवाला-॥१४९॥

धनुःशराणां कर्ता च यश्चाप्रेदिधिषूपतिः।
 मित्रप्रु ग्यूतवृत्तिश्च पुत्राचार्यस्तथैव च ॥ १६०॥

धनुष त्रौर बाणको बनानेवाला, त्राग्रेदिधिषू ( वड़ी बहनके त्राविवाहित रहने पर विवाहित छोटी बहनें ) का पति, मित्रहोही, बूत्रशालाका त्राध्यक्ष ( जिसे 'नालदार' कहते हैं तथा जिसे दांव पर जीते हुए द्रव्यमें से प्रतिरूपया शायद दो पैसा मिलता है ), पुत्रके द्वारा पढ़ाया गया पिता —॥ १६० ॥

प्रदर्शनार्थःवाःकुण्डस्येति गोलकस्यापि प्रहणम् । तथा च देवलः—
 "अमृते जारजः कुण्डो मृते भर्तिर गोलकः ।
 यस्तयोर्चमश्रनाति स 'कुण्डांशी'ति कथ्यते ॥" इति । ( म० मु० )

२ "तथा च छौगान्निः— 'ज्येष्ठायां यद्यनुढायां कन्यायामुद्धतेऽनुजा । सा चाग्रेदिधिषूर्ज्ञेया पूर्वा तु दिधिषुः स्मृता ॥' इति । ( म० मु० ) विमर्श—'गोविन्दराजने ''भ्रातुर्मृतस्य भार्यायाम् (३।१७३)' श्लोकसे अमेदिधिषू' ही वृत्तिवद्म 'अमे' पदका लोपकर 'दिधिषूपति' कहा जायेगा, उसी का यहां (३।१७३ में उक्त) महण होता है'' ऐसा कहा है।

भ्रामरी गण्डमाली च श्विष्ठयथो पिशुनस्तथा । उन्मत्तोऽन्धश्च वर्ज्याः स्युर्वेदनिन्द्क एव च ॥ १६१ ॥ श्रपस्मार (मूर्ज्जा) का रोगी, गण्डमालाका रोगी, श्वेतकुष्ठ (चरक) का

रोगी, चुगलखोर, उन्मादी (पागल), श्रन्धा, वेदका निन्दक—॥ १६१ ॥

हस्तिगोऽश्वोष्ट्रदमको नज्ञत्रैर्यस्य जीवति । पज्ञिणां पोषको यस्र युद्धाचार्यस्तथैव च ॥ १६२ ॥

हाथी, घोड़ा तथा ऊंटको शिक्षित करने (सिखाने) वाला, ज्योतिषी, चिड़ियोंको (स्वयं कीडाके लिये या बेचनेके लिये) पालनेवाला, युद्धकी शिक्षा देनेवाला—॥ १६२॥

> स्रोतसां भेदको यश्च तेषां चावरणे रतः। गृहसंवेशको दूतो वृत्तारोपक एव च ॥ १६३॥

( बहनेवाले मरना, तालाब, नहर या नदी त्रादिके बांध या पुलको तोड़कर दूसरी तरफ लेजानेवाला, तथा उन ( नदी, नहर आदिके प्रवाहको रोकनेवाला ) घर बनाने की जीविकावाला घरोंका ठेकेदार या राजमिस्त्री आदि ), दूत, ( वेतन क्रेकर) पेड़ोंको लगानेवाला—॥ १६३॥

श्वकीडी श्येनजीवी च कन्यादृषक एव च । हिंस्रो वृषलवृत्तिश्च गणानां चैव याजकः ॥ १६४ ॥

कुत्तोंसे कीडा करनेवाला, बाज पक्षीसे जीविका करनेवाला, कन्याको (संभोगादिसे) दृषित करनेवाला, हिंसक, सूदसे जीविका चलानेवाला, गण-यञ्ज (विनायकशान्ति त्रादि) करानेवाला—॥ १६४ ॥

आचारहीनः क्षीबश्च नित्यं याचनकस्तथा । कृषिजीवी श्लीपदी च सिद्धिर्निन्दित एव च ॥ १६४ ॥

श्राचरणसे हीन (गुरु-पिता श्रादिके श्रानेपर श्रभ्युत्थान प्रणामादि सदाचार पालन नहीं करनेवाला), नपुंसक (धर्मकार्य श्रादिमें उत्साहहीन), सदा याचना करनेवाला, (श्रन्य वृक्तिके संभव होने पर भी स्वयं) किसानी (खेती) करनेवाला, हाथीपांव का रोगी (जिसके पैर बहुत मोटे हाथी पैरके समान हो जाते हैं), किसी कारणसे सज्जनोंसे निन्दित—॥ १६५॥

औरश्रिको माहिषिकः परपूर्वापतिस्तथा। प्रेतनिर्यातकश्चैव वर्जनीयाः प्रयत्नतः॥ १६६॥।

मेंडे तथा मेंसेकी जीविका करनेवाला, विधवाका पति, धन लिकर मुदैंको बाहर निकालने या फेंकनेवाला, इनको प्रयत्न-पूर्वक (देवयज्ञ तथा पितृश्राद्धमें छोड़ देना चाहिये॥ १६६॥

> एतान्विगर्हिताचारानपाङ्केयान्द्वजाधमान्। द्विजातिप्रवरो विद्वानुभयत्र विवर्जयेत् ॥ १६७॥

इन (३।१५०-१६६) निन्दित, त्र्यपाङ्क्षेय (पङ्क्षिको दूषित करनेवाले ) और द्विजोंमें त्रधम (नीच) ब्राह्मणोंको विद्वान् मनुष्य दोनों (हन्य-देवयज्ञ तथा कन्य-पितृश्राद्ध) में वर्जित करे (नहीं भोजन करावे)॥ १६७॥

मूर्ख ब्राह्मणको हिवदीन की निष्फलता— ब्राह्मणस्त्वनधीयानस्तृणाग्निरिव शाम्यति । तस्मै हव्यं न दातव्यं नहि भस्मिन हूयते ॥ १६८॥

जैसे तृणकी श्रिम ( हिविष्य डालने श्रर्थात् हवन करने पर ) बुक्त जाती है (श्रीर उसमें हवन करना व्यर्थ होता है ), वैसे ही वेदाध्ययनसे हीन ब्राह्मण है, श्रित एव उसे देवतोद्देश्यसे हिवर्दान नहीं करना चाहिये, त्रयोंकि भस्ममें हवन नहीं किया जाता है ॥ १६८ ॥

विमर्श—"श्रौत्रियायेव देयानि" (३११०) वचनसे ही यद्यपि वेदाध्ययन हीन ब्राह्मणके िळये हिविदानका निषेध कहा जा चुका है, तथापि स्तेनादिके समान इसे (वेदज्ञानहीनको ) भी पङ्किदूषकता बतलानेके िळये यह वचन फिरसे कहा गया है। अन्याचार्योंका यह मत है कि—"यदि वेदमन्त्रज्ञाता ब्राह्मण शारीरिक (काणत्व आदि) पङ्किदूषक दोषोंसे युक्त हो तो उसे 'यम' दोषहीन बतलाते हैं, और वह पङ्किपावन ही होता है" इस विसष्ट-वचनानुसार 'देवकार्यमें मूर्खका ही त्याग करना चाहिये और वेदाध्ययनशील काण (काना एक आंखसे हीन) आदि दोषयुक्त ब्राह्मणका त्याग नहीं करना चाहिये, इसीलिये यह वचन (३।१६८) कहा गया है।

 <sup>&</sup>quot;"अत एव विशिष्टः—
 'अथ चेन्मन्त्रविद्युक्तः शारीरः पङ्किदूषणैः ।
 अदृष्यं तं यमः प्राह पङ्किपावन एव सः ॥" इति । ( म० सु० )

अपाङ्कदाने यो दातुर्भवत्यूर्ध्वं फलोदयः। देवे हविषि पित्र्ये वा तत्प्रवच्याम्यशेषतः॥ १६६॥

( भृगु मुनि महर्षियों से नहते हैं कि—) पङ्कित्ष्पन ( पांतको दृषित करने चाले ३।१५०-१६७) ब्राह्मणोंको ( हव्य-कव्यका ) दान देनेके बाद जो फलोदय होता है, उसे कहूंगा ॥ १६९ ॥

पङ्किद्षकके लिये दानादिकानिषेध—
अत्रतेर्यद् द्विजैर्भुक्तंपरिवेत्रादिभिस्तथा ।
अपाङ्केयेर्यद्नयैश्च तद्वै रज्ञांसि भुञ्जते ॥ १७०॥

वेदाध्ययन व्रतसे हीन, परिवेत्ता (३।१७१) ब्रादि तथा ब्रन्य ब्रपाङ्केय (पङ्किद्दूषक स्तेन ब्रादि ३।१५०-१६७) ब्राह्मण जो (हव्य-कव्य) भोजन करते हैं (वह श्राद्धादि कार्य निष्फल होता है, ब्रत; इनको श्राद्धादि में भोजन कराना नहीं चाहिये) ॥ १७०॥

परिवेत्ता तथा परिवित्तिका लक्षण— दाराग्निहोत्रसंयोगं कुरुते योऽग्रजे स्थिते । परिवेत्ता स विज्ञेयः परिवित्तिस्तु पूर्वजः ॥ १७१॥

जो छोटा भाई बड़े भाई के अविवाहित रहते अग्निहोत्र नहीं लेने पर ही अपना विवाह तथा अग्निहोत्र प्रहण कर लेता है, वह (छोटा भाई) 'परिवेत्ता' तथा बड़ा भाई 'परिवित्ति' कहलाता है ॥ १७१॥

परिवेत्ता त्रादिको त्रसत्फलप्राप्ति-

परिवित्तिः परिवेत्ता यया च परिविद्यते । सर्वे ते नरकं यान्ति दातृयाजकपञ्चमाः ॥ १७२ ॥

9 परिवेत्ता तथा २ परिवित्ति, ३ जिस (कन्या) से विवाह होता है वह, ४ कन्यादान करनेवाला ऋौर ४ याजक (उस विवाहमें हवनादि करनेवाला ब्राह्मण) ये पांचों नरकको जाते हैं ॥ १७२॥

दिधिषूपितका लक्षण— भ्रातुर्मृतस्य भार्यायां योऽनुरज्येत कामतः । धर्मेणापि नियुक्तायां स ज्ञेयो दिधिषूपितः ॥ १७३॥ मृत पितके सन्तानाभावके कारण वच्यमाण (९।५९-६१) वचनानुसार, धर्मसे नियुक्त भार्यामें जो कामवश अनुरक्त ( आलिङ्गन-चुम्बनादिमें प्रवृत्त ) होता है, उसे 'दिधिषूपति' जानना चाहिये ॥ १७३॥

कुण्ड तथा गोलक पुत्रका लक्षण—
परदारेषु जायेते द्वौ सुतौ कुग्डगोलको ।
पत्यौ जीवित कुग्डः स्थान्मृते भर्तिर गोलकः ॥ १७४॥
परायौ स्त्रीमें 'कुण्ड' तथा 'गोलक'—ये दो पुत्र उत्पन्न होते हैं, पितके जीते
रहनेपर (सधवासे) जार (उपपित) के द्वारा उत्पन्न पुत्र 'कुण्ड' श्रौर पितके
मरनेपर (विधवासे जारके द्वारा उत्पन्न पुत्र 'गोलक' (कहलाता) है ॥१७४॥

कुण्डाशीका लक्षण—

[ उत्पन्नयोरधर्मेण हव्यकव्ये च नैत्यके । यस्तयोरन्नमभाति स कुण्डाशी द्विजः स्मृतः ॥ १०॥ ]

[ त्रधर्मसे उत्पन्न उन दोनों ( कुण्ड तथा गोलक ३।१७४ ) के श्रान्तको हन्य ( देवतानिमित्तक ) तथा कन्य (पितृ-निमित्तक) श्रौर नित्य कर्ममें जो भोजन करता है, वह द्विज 'कुण्डाशी' कहा गया है ।। १०॥]

कुण्ड तथा गोलकको हव्य-कव्य-दानकी निष्फलता— तौ तु जातौ परचेत्रे प्राणिनौ प्रेत्य चेह च । दत्तानि हव्यकव्यानि नाशयेते प्रदायिनाम् ॥ १७४॥

दूसरेकी स्त्रीमें उत्पन्न वे दोनों (३।१७४ में कथित कुण्ड तथा गोलक ) सरकर तथा इसलोकमें भी दातात्र्योंके दिशे गये हव्य-कव्यको नष्ट (निष्फल) करते हैं ॥ १७५ ॥

श्रपाङ्क्तेय-भोजनका दूषण-

अपाङ्कचो यावतः पाङ्कचान्भुञ्जानाननुपश्यति । तावतां न फलं तत्र दाता प्राप्नोति बालिशः ॥ १७६॥

श्रपाङ्केय (३।१५०-१६७ में कथित पङ्किको दूषित करनेवाला) ब्राह्मण पिट्कि (भोजनकी पांत) में बैठे तथा भोजन करते हुए जितने ब्राह्मणोंको देखता है, भोजन करानेवाला वह मूर्ख उतने (पिट्किपावन—पिट्किको पिवत्र करनेवाले भी) ब्राह्मणोंको भोजन करानेके फलको नहीं पाता है, (श्रतएव पिट्किद्धक स्तेनादि, भोजन करते हुए ब्राह्मणोंको नहीं देख सकें, ऐसा प्रबन्ध भोजन-दाताको करना चाहिये)॥ १७६॥

बीच्यान्धो नवतेः काणः षष्टेः श्वित्री शतस्य तु । पापरोगी सहस्रस्य दातुर्नाशयते फलम् ॥ १७७॥

श्रान्धा पिक्तिमें बैठकर भोजन करनेवाले ब्राह्मणोंको देखकर नब्बे ब्राह्मणोंके, काना साठ ब्राह्मणोंके, श्वेत कुष्ठी सौ ब्राह्मणोंके श्रौर पापरोगी ( यदमा या कुष्ठका रोगी ) हजार ब्राह्मणोंके ( भोजन करानेसे मिलनेवाले ) दाता (भोजन करानेवाले ) के फलको नष्ट करता है ॥ १७७॥

विमर्श—यद्यपि अन्धाका देखना असम्भव है। तो भी उसके बैठे हुए स्थानसे देखने योग्य देशतकके नब्बे ब्राह्मण-भोजनके फलको नष्ट करनेका वचन कहा गया है। उक्त न्यूनाधिक संख्या दोषका न्यूनाधिक्य-प्रदर्शनार्थ है।

शूद्र-याजकका निषेध-

यावतः संस्पृशेदङ्गेर्बाह्मणाञ्छूद्रयाजकः । तावतां न भवेदातुः फलं दानस्य पौर्तिकम् ॥ १७८ ॥

राह्रको यज्ञ करानेवाला (बाह्मण) श्रङ्गांसे जितने बाह्मणोंका स्पर्श करता है, उतने बाह्मणोंके हव्य-कव्य दान करनेका फल दानकर्ताको नहीं मिलता है ॥

विमर्श—आगेके "आसनेषूपक्लुप्तेषु—(३।२०८) वचनानुसार प्रत्येक ब्राह्मणको पृथक् २ आसनपर बैठाकर भोजन करानेका विधान होनेसे दूसरेके शरीरके स्पर्शकी सम्भावना नहीं है, अत एव जितने ब्राह्मणोंकी पङ्किमें वह शृद्ध-याजक बैठकर भोजन करता है, उतने ब्राह्मणोंको भोजन करानेका पौर्तिक (वेदीके बाहर दान देनेका) फळ दाताको नहीं मिळता है, अर्थात् यहां शरीरस्पर्श विविचत नहीं है, किन्तु पूर्व वचनों (३।१७६-१७७) के अनुसार स्थानकी समीपता विविचत है। मेधातिथि तथा गोविन्दराजके वचनानुसार पङ्क्तिद्धकों स्थानकी गणना पहले नहीं हुई है, अतः इस वचनसे उसका निषेध किया गया है।

श्रद्ध-याजकसे प्रतिप्रह लेनेका निषेध— वेद्विचापि विप्रोऽस्य लोभात्कृत्वा प्रतिहम् । विनाशं व्रजति ज्ञिप्रमामपात्रमिवाम्भसि ॥ १७६॥

वेदज्ञाता ब्राह्मण भी लोभसे शूद्र-याजनका प्रतिग्रह (दान) लेकर पानीमें कच्चे घड़ेके समान (शरीरादिसे) शीध्र नष्ट हो जाता है (तब मूर्ख ब्राह्मणके विषयमें कहना ही क्या है ? अर्थात् वह तो प्रतिग्रह लेकर अत्यन्त शीध्र नष्ट हो हो जायेगा)॥ १८९॥

सोम-विक्रयी श्रादिके लिये दान-निषेध— सोमविक्रयियों विष्ठा भिषजे पूयशोणितम् । नष्टं देवलके दत्तमप्रतिष्ठं तु वार्धुषी ॥ १८०॥

सोमलता बेचनेवाले ब्राह्मणको दी गयी दान-वस्तु देनेवालेके भोजनार्थ विष्टा, वैय-वृत्तिवाले ब्राह्मणको दी गई दान-वस्तु देने वालेके भोजनार्थ पूय (पीव) त्रीर सोणित (रक्त), पूजक देव-मिन्दरके पुजारी (वेतन लेकर पूजा करनेवाले) के लिये दी गयी दान-वस्तु नष्ट श्रीर सृद्खोर ब्राह्मणके लिये दी गयी दान-वस्तु भी श्रप्रतिष्ठ (निष्फल) होती है ॥ १८०॥

विमर्श—इस श्लोकका आशय यह है कि श्राद्ध (हन्य कन्य ) में सोमलता बेचनेवाले ब्राह्मणको भोजन करानेसे दाताको विष्ठा खानेवाले कीड़ोंकी योनिमें, वैद्य-वृत्तिवाले ब्राह्मणको भोजन करानेसे पीव तथा रक्त खानेवाले कीड़ोंकी योनिमें उत्पन्न होना पड़ता है और शेष दो (पुजारी तथा सुद्खोर) ब्राह्मणोंको भोजन कराना निष्फल होता है, अतः इन्हें श्राद्ध आदि में (हन्य-कन्य दोनों कार्योंमें ) भोजन नहीं करावे।

व्यापारी त्रादि ब्राह्मणके तिथे दाननिषेध— यत्तु वाणिजके दत्तं नेह नामुत्र तद्भवेत्। भस्मनीव हुतं हव्यं तथा पौनभवे द्विजे॥ १८१॥

व्यापारी (व्यापारसे जीविका करनेवाले ) ब्राह्मणको जो (हव्य-कव्य ) दिया जाता है, वह इस लोक तथा परलोकमें—कहीं भी फल देनेवाला नहीं होता है और विधवापुत्रके लिये दियागया भस्ममें हवन करनेके समान (निष्फल) होता है ।

अन्य श्रपाङ्क्षेय बाह्मणोंके लिये दान-निषेध— इतरेषु त्वपाङ्क्षेचेषु यथोद्दिष्टेष्वसाधुषु ।

मेदोसङ्मांसमज्जास्थि वदन्त्यन्नं मनीषिणः ॥ १८२ ॥

पूर्वोक्त त्रापाङ्केय त्रान्य (चौर त्रादि ३।१४०-१६८) ब्राह्मणोंको दिये गये ( हन्य-कन्य ) को मेदस, रक्त, मांस, मज्जा श्रौर हड्डी (के स्थान ) विद्वान्लोग कहते हैं ॥ १८२ ॥

विमर्श-पूर्वोक्त (३।१८०-१८१) श्लोकसे भिन्न पङ्किद्रूषक (३।१५०-१६८) ब्राह्मणोंको हव्य-कव्यके दिये हुए अन्नको दाता जन्मान्तरमें मेदस्, रक्त आदि खाने-वाले कीड़ोंकी योनिमें उत्पन्न होकर खाता है, अतः उन्हें भी हव्य-कव्यका दान (सर्वत्र 'दान' शब्दसे भोजन भी विवित्तत है) नहीं करना चाहिये। पङ्किपावन ब्राह्मणोंके कथनका उपक्रम—
अपाङ्कर्योपहता पङ्किः पाठ्यते यैद्विजोत्तमैः ।
तान्निबोधत कार्त्स्न्येन द्विजाग्न्यान्पङ्किपावनान् ॥ १६३॥

( मृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि पङ्कित्षक ) (३।१५०-१६८) से दूषित पङ्कि (भोजनकर्तात्र्योंकी पांत ) जिन श्रेष्ठ ब्राह्मणोंसे पवित्र हो जाती है, उन पङ्कि-पावन (पङ्किको पवित्र करनेवाले ) ब्राह्मणों (तुमलोग त्र्या गे (३।१८३-१८६) कहे गये) को जानो ॥ १८३॥

पङ्किपावन बाह्मण— अग्न्याः सर्वेषु वेदेषु सर्वप्रवचनेषु च । श्रोत्रियान्वयजाञ्चेव विज्ञेयाः पङ्किपावनाः ॥ १८४ ॥

चारो वेदोंके ज्ञाताओंमें श्रेष्ट्र, प्रवचन अर्थात् ६ वेदाङ्गों (शिक्षा, करूप, व्याक-रण, निरुक्त, ज्यौतिष और छन्दें) सहित वेदोंके ज्ञाताओंमें श्रेष्ट और जिस वंशमें १० पीढ़ियों तक श्रोत्रिय हुए हों, उनमें श्रेष्ट ब्राह्मणोंको पङ्किपावन जानना चाहिये—॥ १८४॥

त्रिणाचिकेतः पञ्चाग्निस्त्रिसुपर्णः षडङ्गवित् । ब्रह्मदेयात्मसन्तानो ज्येष्ठसामग एव च ॥ १८४॥

त्रिणाचिकेत ( अध्वर्यु वेदभागको पढ़ने तथा उसका व्रत करनेवाले ), पश्चाप्ति ( अग्निहोत्री ), त्रिसुपर्ण ( बहुच्का वेदभाग पढ़ने तथा उसका व्रत करनेवाले ), वेदके ६ अज्ञों ( शिक्षा आदि ) का व्याख्याता, ब्राह्मविवाह ( ३।२७ ) की विधिसे विवाहिता स्त्रीसे उत्पन्न, वेदके आरण्यकमें गाये जानेवाले ज्येष्टसामका गान करनेवाला—॥ १८४॥

वेदार्थवित्प्रवक्ता च ब्रह्मचारी सहस्रदः। शतायुर्खेव विज्ञेया ब्राह्मणाः पङ्किपावनाः ॥ १८६॥

वेदके अर्थका ज्ञाता ( वेदाङ्गको नहीं पढ़कर भी गुरुसे वेदार्थको जाननेवाला ), वेदका व्याख्यान करनेवाला, ब्रह्मचारी (प्रथम आश्रममें नियमित रूपसे रहनेवाला),

शिक्ता कल्पो व्याकरणं निरुक्तं ज्योतिषां गतिः । छुन्दोविचितिरित्येष षडङ्गो वेद उच्यते ॥" इति 1

<sup>(</sup>१) तदुक्तम्—

इजार गायोंको या बहुत ऋधिक दान करनेवाला श्रीर सौ वर्षकी श्रायुवाला,— इन ब्राह्मणोंको 'पङ्किपावन' जानना चाहिये ॥ १८६ ॥

श्राह्मणको निमन्त्रित करनेका समय—
पूर्वेद्युरपरेद्युर्वा श्राद्धकर्मण्युपस्थिते ।
निमन्त्रयेत त्र्यवरान्सम्यग्विप्रान् यथोदितान् ॥ १८७॥
श्राद्धके एक दिन पहले या श्राद्धके ही दिन पूर्व (३।१८५-१६६) में यथा
योग्य कहे गये ब्राह्मणोंको निमन्त्रित करे ॥ १८७॥

श्राद्धमें निमन्त्रित ब्राह्मण तथा श्राद्धकर्ताके कर्तव्य— निमन्त्रितो द्विजः पित्रये नियतात्मा भवेत्सदा । न च छन्दांस्यधीयीत यस्य श्राद्धं च तद्भवेत् ॥ १८८॥

पित्-श्राद्धमें निमन्त्रित ब्राह्मण आत्माको संयमपूर्वक रखे ( मैथुनादि कर्म न करे ) तथा (आवश्यक नित्यकर्म अर्थात् सन्ध्योपासन एवं जप आदिके अतिरिक्त) बेदका अध्ययन (वेद-पाठ) भी न करे। श्राद्धकर्ता भी इन नियमींका विधिवत् पालन करे।। १८८॥

पूर्वोक्त नियमके पालनमें युक्ति—
निमन्त्रितान् हि पितर उपतिष्ठन्ति तान्द्रिजान् ।
वायुवचानुगच्छन्ति तथासीनानुपासते ॥ १८६॥

पितरलोग निमन्त्रित ब्राह्मणके पास ब्राते हैं, उन ब्राह्मणोंके चलनेपर प्राण-नायुके समान ब्रानुगमन करते हैं ब्रौर उन ब्राह्मणोंके बैठनेपर उनके समीपमें बैठते हैं। ( ब्रत एव निमन्त्रित ब्राह्मणोंका कर्तव्य है कि वे संयमसे रहें ) ॥ १८९॥

निमन्त्रण स्वीकारकर भोजन न करनेपर दोष— केतितस्तु यथान्यायं हव्यकव्ये द्विजोत्तमः । कथित्रद्यतिक्रामन्पापः सूकरतां क्रजेत् ॥ १६०॥

हन्य-कन्य (देवकार्य या पितृश्राद्ध ) में विधिवत् निमन्त्रित (तथा उस निमन्त्रणको स्वीकार किया हुआ ) ब्राह्मण किसी कारणसे भी भोजन नहीं करनेपर उस पापसे (दूसरे जन्ममें ) सूत्रार होता है ॥ १९०॥

निमन्त्रित बाह्मणको शूदा-गमनका ( विशेष ) निषेध— आमन्त्रितस्तु यः श्राद्धे वृषल्या सह मोदते । दातुर्येद् दुष्कृतं किञ्चित्तत्सर्वं प्रतिपद्यते ॥ १६१॥ श्राद्धमें निमन्त्रित जो ब्राह्मण श्रुद्धाके साथ सम्भोग करता है, वह श्राद्धकर्ताके पापोंको प्राप्त करता है।। १९१॥

विमर्श—यदि श्राद्धकर्ता पापी नहीं होता तब भी वह ब्राह्मण पापभागी होता ही है। "नियतात्मा—" (३।१८८) से मैथुन निषेध करनेपर भी विशेषदोप—प्रदर्शनार्थ यह वचन है, तथा मेधातिथि और गोविन्दराजके मतसे "नियतात्मा—(३।१८८) श्लोकसे सामान्यतः मैथुनका निषेध करनेपर निमन्त्रित ब्राह्मणकी विवाहिता समान वर्णकी पत्नीके भी साग्रह संभोगकी इच्छा करनेवाली होनेपर 'शूद्रा' अर्थात् शूद्रा के तुल्य है, अतः ऐसी ब्राह्मणीके साथमें भी संभोग करनेपर उक्त दोष होता है" यह अर्थ है।

श्राद्धभोक्ताको क्रोधादि करनेका निषेध— अक्रोधनाः शौचपराः सततं ब्रह्मचारिणः । न्यस्तशस्त्रा महाभागाः पितरः पूर्वदेवताः १६२॥

पितरलोग कोधरहित, ( मिट्टी तथा पानीसे ) बाहरी एवं ( राग-द्वेषादि शून्य अन्तःकरणसे ) भीतरी शुद्धि रखनेवाले, नित्य ब्रह्मचारी, युद्धसे पराङ्मुख और दया आदि गुणोंसे युक्त सृष्टिके आदिकालसे ही देवतारूप हैं। ( अत एव श्राद्धमें भोजन करनेवाले ब्राह्मण तथा श्राद्ध करनेवाले यजमानको भी वैसा ही ( पितरोंके समान ही कोधरहित आदि गुणोंसे युक्त ) होना चाहिये )।। १६२।।

पितरोंकी उत्पत्ति—

यस्मादुत्पत्तिरेतेषां सर्वेषामप्यशेषतः। ये च यैरुपचर्याः स्युर्नियमैस्तान्निबोधत ॥ १६३॥

( मृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) इन सब पितरोंकी जिनसे उत्पत्ति हैं और ये पितर ब्राह्मणादिके द्वारा जिन नियमोंसे पूजनीय हैं, उनको सुनिये ॥१९३॥

मनोहैंरएयगर्भस्य ये मरीच्यादयः सुताः । तेषामृषीणां सर्वेषां पुत्राः पितृगणाः समृताः ॥ १६४॥

हिरण्यगर्भ ( ब्रह्मा ) का पुत्र मनुके जो मरोचि तथा श्रति श्रादि (ऋषि) पुत्र पहले ( ११३५ ) कहे गये हैं, उन ऋषियों ( सोमपा श्रादि ) के पुत्र पितर कहे गये हैं ॥ १९४ ॥

विराट्सुताः सोमसदः साध्यानां पितरः स्मृताः । अग्निष्वात्ताश्च देवानां मारीचा लोकविश्रुताः ॥ १६४ ॥ विराट्के पुत्र 'सोमसद्', साध्योंके पितर हैं और मरीचिके पुत्र लोकप्रसिद्ध अग्निष्वात्त, देवोंके (पितर हैं)।। १९४॥

दैत्यदानवयत्ताणां गन्धर्वोरगरत्त्रसाम्।

सुपर्णिकन्नराणां च समृता बर्हिषदोऽन्निजाः ॥ १६६॥

स्रतिके पुत्र बर्हिषद्—दैत्य,दानव, यक्ष, गन्धर्व, उरग ( सर्प, नाग ), राक्षस, सुपर्ण श्रौर किन्नरोंके ( पितर हैं )।। १९६॥

सोमपा नाम विप्राणां चत्रियाणां हविर्भुजः।

वैश्यानामाज्यपा नाम श्रूदाणां तु सुकालिनः ॥ १६७॥ सोमपा ब्राह्मणोंके, हिवर्भुज् ( श्राग्नि ) क्षत्रियोंके, श्राज्यप वैश्योंके ।श्रौर सुकाली श्रुदोंके ( पितर हैं ) ॥ १६७॥

सोमपास्तु कवेः पुत्रा हविष्मन्तोऽङ्गिरःसुताः। पुलस्त्यस्याज्यपाः पुत्रा वसिष्ठस्य सुकालिनः॥ १६८॥

सोमपा कवि ( भृगु ) के पुत्र हैं हविर्भुज् ( ग्राग्नि ) श्रङ्गिरस्के पुत्र हैं, श्राज्यप पुलस्त्यके पुत्र हैं श्रौर सुकाली विस्नुके ( पुत्र हैं ) ॥ १६८ ॥

अग्निद्ग्धानग्निद्ग्धान्काव्यान्बर्हिषद्स्तथा । अग्निष्वात्तांश्च सौम्यांश्च विप्राणामेव निर्दिशेत् ॥ १६६ ॥ अग्निद्ग्ध, त्रानिद्ग्ध, काव्य, बर्हिषद्, त्राग्निष्वात्त त्रौर सौम्य—ये सब बाह्मणोंके पितर हैं ॥ १९९ ॥

> [ अग्निष्वात्ता हुतैस्तृप्ताः सोमपाः स्तुतिभिस्तथा । पिरखैर्बर्हिषदः प्रीताः प्रेतास्तु द्विजभोजने ॥ ११ ॥ ]

[ त्राग्निष्वात्त हवनसे, सोमपा स्तुतिसे, बर्हिषद् पिण्ड-दानसे त्रारे प्रेत ब्राह्मण-भोजनसे तृप्त होते हैं ॥ ११ ॥ ]

> मुख्यिपतृगणोंके श्रनन्त पुत्र-पौत्रादि भी वितर— य एते तु गणा मुख्याः पितॄणां परिकीर्तिताः । तेषामपीह विज्ञेयं पुत्रपौत्रमनन्तकम् ॥ २००॥

( मृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) जो ये ( ३।१९४-१९९ ) पितरोंके मुख्य गण ( समूह, मैंने ) कहे हैं, उनके भी अनन्त पुत्र-पौत्रोंको इस संसारमें पितर समम्मना चाहिये ।। २००।।

ऋषिभ्यः पितरो जाताः पितृभ्यो देवमानवाः । देवेभ्यस्तु जगत्सर्वं चरं स्थायवनुपूर्वशः ॥ २०१॥

ऋषियों ( मरीचि आदि ) से पितर उत्पन्न हुए, पितरोंसे देवता तथा मनुष्य उत्पन्न हुए, देवताओंसे चराचर ( चर-जङ्गम—चलनेवाला, अचर—स्थिर ) यह संसार क्रमसे उत्पन्न हुआ।। २०१॥

विमर्श—उक्त श्लोकमें पितरोंकी उत्पत्ति सोमपा आदिसे कही गयी है, पितृ-श्राद्धमें सोमपा आदिकी भी पूजा करनी चाहिये, क्योंकि विधिवत पूजित ये भी श्राद्ध-फलको देनेवाले हैं, इन सोमपा आदिका उल्लेख पितृ-श्राद्धके प्रशंसा-परक है, अथवा श्राद्धमें पिता आदिका आवाहन करते समय सोमपा आदिके रूपमें उन (पिता आदि) का ध्यान करना चाहिये।

पितरोंके लिये चांदीका पात्र— राजतैर्भाजनैरेषामथो वा राजतान्वितैः। वार्यपि श्रद्धया दत्तमच्चयायोपकल्पते॥ २०२॥

पितरों के लिये चांदी के या चांदी से मिश्रित (तांबा त्रादिके बने हुए बर्तनों से श्रद्धापूर्वक दिया हुत्रा जल भी श्रक्षय सुखके लिये होता है। (फिर श्रेष्ठ पायस (दूध की खीर श्रादि) भोज्य पदार्थके दान करनेपर कहना ही क्या है ? अर्थात वह तो श्रदयन्त श्रक्षय सुखके लिये होगा)॥ २०२॥

श्राद्धको प्रधानता— देवकार्याद् द्विजातीनां पितृकार्यं विशिष्यते । देवं हि पितृकार्यस्य पूर्वमाण्यायनं श्रुतम् ॥ २०३॥

देवताओं के उद्देश्यसे किये जानेवाले कार्य (यज्ञ आदि) से पितरों के उद्देश्यसे किया जानेवाला कार्य (श्राद्ध आदि) द्विजों के लिये विशेष (प्रधान) कर्तव्य कहा जाता है, क्यों कि देवकार्य पितृ कार्यसे पहले होनेसे पितृकार्यका पूरक (पूर्तिकरनेवाला) माना गया है। (इससे यह सिद्ध होता है कि देव-कार्य अज्ञ अर्थात् अप्रधान तथा पितृकार्य अज्ञी अर्थात् प्रधान है)॥ २०३॥

पितृकार्यके त्रायन्तमें देवकार्य— तेषामारत्तभृतं तु पूर्व देवं नियोजयेत् । रत्तांसि हि विलुम्पन्ति श्राद्धमारत्त्ववर्जितम् ॥ २०४॥ पितरों (के कार्य) के रक्षक विश्वेदेव ब्राह्मणोंको पहले निमन्त्रित करना चाहिये (पितृ-श्राद्धके पहले देवश्राद्ध करना चाहिये), क्योंकि रक्षा (देवश्राद्ध) से वर्जित (पितृ) श्राद्धको राक्षस नष्ट कर देते हैं॥ २०४॥

दैवाद्यन्तं तदीहेत पित्राद्यन्तं न तद्भवेत्।

पित्राद्यन्तं त्वीहमानः चिप्रं नश्यति सान्वयः ॥ २०४ ॥

पितृकार्यके त्रादि तथा श्रन्तमं देवकार्य (त्रादि में देवावाहन, हवन श्रादि तथा श्रन्तमं देवविसर्जन ) करना चाहिये, पितृकार्यको श्रादि श्रीर श्रन्तमं कदापि नहीं करना चाहिये, पितृकार्यको देवकार्यके श्रादि श्रीर श्रन्तमं करनेवाला सन्तानके सहित नष्ट हो जाता है ॥ २०५॥

श्राद्धके योग्य स्थान-

शुचिं देशं विविक्तं च गोमयेनोपलेपयेत्। दक्षिणाप्रवणं चैव प्रयत्नेनोपपादयेत् ॥ २०६॥

पवित्र (हड्डी, मल, मूत्र तथा राख त्रांदिसे वर्जित ) एकान्त (बहुतोंके सम्रार्से रहित ) स्थानको गोबरसे लिपवावे तथा उस स्थानको दक्षिण दिशाकी स्रोर ढालू रखे ॥ २०६॥

एकान्त वन या नदीतट श्रादिकी श्रेष्टता— अवकाशेषु चोत्तेषु नदीतीरेषु चैव हि । विविक्तेषु च तुष्यन्ति दत्तेन पितरः सदा ॥ २०७ ॥

स्वभावसे ही पवित्र वन त्रादिकी भूमि, नदी का किनारा श्रौर एकान्त स्थानमें किये गये श्राद्ध त्रादिसे पितर सर्वदा सन्तुष्ट होते हैं ॥ २०७ ॥

> निमन्त्रित ब्राह्मणोंको त्रासन देना— आसनेपूपकलृतेषु बर्हिष्मत्सु पृथकपृथक्। उपस्पृष्टोदकान्सम्यग्विप्रांस्तानुपवेशयेत्॥ २०८॥

उस पवित्र श्राद्ध स्थानपर पूर्वदिशामें पृथक् २ रखे हुए कुशके श्रासनोंपर स्नान तथा श्राचमन किये हुए निमन्त्रित ब्राह्मणोंको बैठावे ॥ २०८ ॥

विमर्श—देव-कार्य-सम्बद्ध निमन्त्रित ब्राह्मणोंको पूर्वाग्र (जिनका अग्रभाग पूर्वकी ओर हो ऐसे ) दो-दो कुशाओंका आसन दे तथा पितृ-कार्य-सम्बद्ध ब्राह्मणों-

9. "ये चात्र विश्वेदेवानां विष्ठाः पूर्वनिमन्त्रिताः । प्राङ्मुखान्यासनान्येषां द्विदर्भोपहितानि च ॥ द्विणामुखयुक्तानि पितृणामासनानि च । द्विणाभैकदर्भाणि प्रोचितानि तिलोदकैः ॥ इति । ( म० मु० ) को दिचणात्र (जिनका अग्रभाग दिचण दिशाकी ओर हो ऐसे) एक-एक कुशाओंका आसन दे और इन आसनोंके कुशाओंको तिलोदक से ख़िड़ककर शुद्ध कर ले॥२०८॥

> त्रासनस्थित उन ब्राह्मणोंकी गन्धादिसे पूजा— उपवेश्य तु तान्विप्रानासनेष्वजुगुष्सितान् । गन्धमाल्यैः सुरभिभिरचेयेद् देवपूर्वकम् ॥ २०६ ॥

त्रासनपर बैठे हुए उन त्रानिन्दित ब्राह्मणोंकी सुगन्धित कुङ्कमादि तथा पुष्प-मालात्र्योंसे देवपूर्वक ( पहले देश-कार्य सम्बद्ध ब्राह्मणोंकी पूजा बादमें पितृ-कार्य-सम्बद्ध ब्राह्मणोंकी ) पूजा करे ॥ २०९ ॥

> उनकी याज्ञासे हवनकर्म— तेषामुद्कमानीय सपवित्रांस्तिलानपि । अम्री कुर्याद्नुज्ञातो ब्राह्मणे ब्राह्मणे सह ॥ २१० ॥

उन ब्राह्मणोंके ऋष्येमें तिल तथा जल मिलावे तथा उनसे खाज्ञा लेकर उनके साथ खागे कही हुई विधिसे हुवन करे ॥ २१० ॥

विमर्श — आज्ञाकी असमर्थता होनेपर 'अपने गृद्धोक्तविधिसे हवन करूं या करूंगा' ऐसी प्रार्थना करे तथा वे ब्राह्मण अच्छा, करो (ॐ या कुरूष्व) ऐसी आज्ञाको दें ॥ २१०॥

श्रिम, सोम श्रादिके हवनके बाद पितरोंका हवन— अग्ने: सोमयमाभ्यां च कृत्वाप्यायनमादितः। हविदिनेन विधिवत्पश्चात्सन्तपयेत्पितृन्।। २११॥

पहले त्राग्नि, सोम त्रौर यमको विधिपूर्वक (पर्युक्षणादिके साथ ) हविष्यके हवनसे तृप्तकर बादमें पितरोंको त्रान्नादि (पायसादि ) द्रव्यों से तृप्त करे ॥२११॥

श्रमिके श्रभावमें ब्राह्मणके हाथ पर श्राहुतिदान— अग्न्यभावे तु विप्रस्य पाणावेवोपपाद्येत् । यो ह्यम्निः स द्विजो विप्रैर्मन्त्रदृशिभिक्च्यते ॥ २१२ ॥

श्रमिके श्रभावमें उन ब्राह्मणोंके हाथपर ही (श्राद्धकर्ता) तीन श्राहुति दे; क्योंकि 'जो श्रमि है वही ब्राह्मण है' ऐसा मन्त्रद्रष्टा महर्षियोंने कहा है ॥२१२॥

विमर्श—यज्ञोपवीत संस्कारके नहीं होने तक, यज्ञोपवीत संस्कार होने पर समावर्तन संस्कारके बाद विवाह संस्कार नहीं होने तक और विवाह संस्कार होने पर स्त्रीके मर जाने पर—इन तीन अवस्थाओं में 'अग्निका अभाव' रहता है। अक्रोधनान्सुप्रसादान्बदन्त्येतान्पुरातनान् । लोकस्याप्यायने युक्ताञ्खाद्धदेवान्द्विजोत्तमान् ॥ २१३ ॥

(मनु श्रादि महर्षिगण) सर्वदा क्रोधहीन, प्रसन्नमुख, (श्रनादिकाल से चले श्रानेके कारण) पुरातन श्रौर (३।०६ के श्रनुसार) संसारकी उन्नतिके लिये संलग्न ब्राह्मणों को श्राद्धका देव (श्राद्धके योग्य उत्तम सत्पात्रह्म) कहते हैं ॥२१३॥ श्रमसन्य होकर हवनादि—

अपसव्यमग्री कृत्वा सर्वमावृत्य विक्रमम् । अपसव्येन हस्तेन निवपेदुदकं भुवि ॥ २१४ ॥

अप्रिमें पर्युक्षणादि ( हवन करनेका क्रम ) अपसव्य ( प्राचीनावीती २।६३ ) होकर करनेके बाद दाहिने हाथसे (पिण्डके आधारमूत) पृथ्वीपर जल छिड़के॥२१४॥

पिण्डदानकी विधि-

त्रींस्तु तस्माद्धविःशेषात्पिण्डान्कृत्वा समाहितः। औदकेनैव विधिना निवपेद्दिणामुखः ॥ २१४॥

हवनसे बचे हुए अन्नसे तीन पिग्ड बनाकर एकाप्रचित्त हो दक्षिण दिशाकी त्र्योर मुख करके कुशाओं पर उन पिण्डोंको रखे ॥ २९५॥

कुशाकी जड़में हाथ पोंछना—
न्युष्य पिराडांस्ततस्तांस्तु प्रयतो विधिपूर्वकम् ।
तेषु दर्भेषु तं हस्तं निमृज्याक्षेपभागिनाम् ॥ २१६॥

विधिपूर्वक ( अपने गृह्योक्त विधिसे ) उन पिण्डोंको कुशाओंपर रखकर (जिनपर पिण्ड रखे हुए हैं) उन कुशाओंकी जड़में लेपभागी (बृद्धप्रपितामहादि ३) पितरोंकी तृप्तिके लिये हाथको रगड़ना (काछना, पीछना ) चाहिये।। २१६।।

> ऋतुका नमस्कार त्रादि— आचम्योदकपरावृत्य त्रिरायम्य शनैरसून् । षड्ऋतुंख्य नमस्कुर्यात्पितृनेव च मन्त्रवत् ॥ २१७ ॥

फिर उत्तरकी ब्रोर मुखकर शक्तिके अनुसार धीरे २ तीन प्राणायाम करके मन्त्र-पूर्वक (वसन्ताय नमस्तुभ्यं—'मन्त्रसे ) वसन्त ब्रादि ऋतुर्व्योको ब्रौर ('नमो वः पितरः—'मन्त्रसे ) पितरींका नमस्कार करे ॥ २१७ ॥

१. "दर्भमूळेषु करावघर्षणम्" इति विष्णुवचनात् इति०। ( म० मु० )

प्रत्यवनेजन त्रादि— उदकं निनयेच्छेषं रानैः पिरडान्तिके पुनः ।

अवजिन्ने तान्पिएडान्यथान्युप्तान्समाहितः ॥ २१८॥

फिर जलपात्रमें बचे हुए जलको सावधानचित्त होकर तीनों पिण्डोंके पासमें कमसे (जिस कमसे पिण्ड रखे गये हैं उसी कमसे ) धीरे २ गिरा दे और उसी कमसे उन पिण्डोंको सूंघे॥ २१८॥

> पिण्डके कुछ भागका पितृ-ब्राह्मणको भोजन कराना— पिएडेभ्यस्त्विल्पकां मात्रां समादायानुपूर्वशः। तेनैव विप्रानासीनान्विधिवत्पूर्वमाशयेत्॥ २१६॥

कमसे उन पिण्डोंमेंसे थोड़ा २ भाग लेकर उसे ( पिण्डमेंसे लिये हुए भागको पिता त्रादिके उद्देश्यसे ) बैठे हुए निमन्त्रित ब्राह्मणोंको पहले खिलावे ॥२१९॥

पिताके जीते रहनेपर पितामह त्रादिका पार्वणश्राद्ध— भ्रियमार्गो तु पितरि पूर्वेषामेव निर्वपेत्। विप्रवद्वाऽपि तं श्राद्धे स्वकं पितरमाशयेत्।। २२०।।

पिताके जीवित रहनेपर पितामह श्रादि तीन पुरुषों (पितामह, प्रपितामह, ब्रद्धप्रपितामह) का ही श्राद्ध करे श्रथवा पितामहादिके उद्दश्यसे निमन्त्रित किये जानेवाले ब्राह्मणके समान पितृ विप्रस्थामें पिताको ही भोजन करावे। (इस पक्षमें पितामह—तथा प्रपितामहके उद्देश्यसे ही ब्राह्मणोंको निमन्त्रित करे श्रीर दो ही पिण्डोंको दे)॥ १२०॥

पिताके मरने तथा पितामहके जीवित रहनेपर पार्वण श्राह्य-पिता यस्य निवृत्तः स्याज्जीवेचापि पितामहः। पितुः स नाम सङ्कीर्त्य कीर्तयेत्प्रपितामहम्॥ २२१॥

जिसका पिता मर गया हो और पितामह जीवित हो, वह पिता और प्रपितामहका ही श्राद्ध करे, श्राद्धमें पिताका नाम लेकर प्रपितामहके नामका उच्चारण करे। (गोविन्दराजका मत है कि—'जिसके पिता और प्रपितामह मर गये हों तथा पितामह जीवित हो वह पिताके लिये पिण्ड रखकर प्रपितामह और वृद्धप्रपितामहके लिये पिण्ड दें')। २२१॥

पितामहो वा तच्छाद्धं भुञ्जीतेत्यत्रवीन्मनुः । कामं वा समनुज्ञातः स्वयमेव समाचरेत् ॥ २२२ ॥ 'श्रथवा पितामह उस (स्वसम्बद्ध ) श्राद्धात्रको भोजन करे' (तथा पिता श्रौर प्रपितामहके उद्देश्यसे दो पिण्डदान करे तथा ब्राह्मण-भोजन करावे ) ऐसा मन्नने कहा है। श्रथवा (पितामहसे ) श्राह्मा ('तुम श्रपनी इच्छाके श्रनुसार श्राद्ध करो' ऐसी श्राह्मा ) प्राप्तकर (जिसका पिता मर गया हो तथा पितामह जीवित हो ऐसा श्राद्धकर्ता ) श्रपनी रुचिके श्रनुसार उस श्राद्धमें पितामहको भोजन करावे श्रौर पूर्व (३।२२१) श्लोकमें कथित विष्णु-वचनके श्रनुसार पिता, प्रपितामह तथा वृद्धप्रपितामहके उद्देश्यसे पिण्डदान करे तथा ब्राह्मण-भोजन करावे ॥ २२२॥

ब्राह्मण-भोजन-विधि-

तेषां दत्त्वा तु हस्तेषु सपवित्रं तिलोदकम् । तित्परडाग्रं प्रयच्छेत स्वधैषामस्त्विति बुवन् ॥ २२३ ॥

पिता आदि पितरोंके रूपमें निमन्त्रित होकर बैठाये गये (१३१२०८) ब्राह्मणोंके हाथमें पित्रिके सिंहत तिल और जल देकर पिण्डाम 'यह पिताके लिये स्वधा हो' ('इदं पित्रे स्वधाऽस्तु') ऐसा कहता हुआ (पिण्डका अप्र भाग ३१२९६) को देवे। (इसी प्रकार पितामह आदिके लिये भी तत्सम्बद्ध ब्राह्मणके हाथमें पित्रित, तिल और कुशा देकर इदं पितामहाय स्वधाऽस्तु ' वचन कहता हुआ श्राह्मकर्ती उक्तपिण्डामको देवे)॥ २२३॥

श्रन्न परोसनेकी विधि—

पाणिभ्यां तूपसङ्गृह्य स्वयमन्नस्य वर्धितम् । विप्रान्तिके पितृन्ध्यायञ्शनकैरुपनिक्तिपेत् ॥ २२४॥

फिर श्राद्धकर्ता अज्ञों ( भोज्य पदार्थों ) से परिपूर्ण पात्र ( थाली आदि ) को दोनों हाथोंसे पकड़कर पिता आदि पितरोंका ध्यान करता हुआ धीरेसे बाह्मणोंके पासमें रख दे ॥ २२४ ॥

> एक हाथसे भोजन पात्र लानेका निषेध— उभयोहस्तयोर्भुक्तं यदन्नमुपनीयते । तद्विप्रलुम्पन्त्यसुराः सहसा दुष्टचेतसः ॥ २२४ ॥

एक हाथसे लाया गया जो अन्न ( श्रन पात्र ) ब्राह्मणोंके आगे परोसा जाता है, उस अन्नको दुष्ट चित्तवाले राक्षस एकाएक छीन लेते हैं ( इस कारण एक हाथसे कभी भी नहीं परोसना चाहिये ) ॥ २२४॥

## मनुस्मृतिः

व्यञ्जन त्रादिको भूमिपर रखना— गुणांश्च सूपशाकाद्यान्पयो दिध घृतं मधु । विन्यसेत्प्रयतः पूर्वं भूमावेव समाहितः ॥ २२६॥

व्यञ्जन, दाल, शाक, आदि, दूध, दही, घी तथा सहद (के पात्रों) को सावधान होकर (घबड़ाकर नहीं) पहले भूमिपर ही (पीढ़ा आदिपर नहीं) रखे॥ २२६॥

भद्रयं भोज्यं च विविधं मूलानि च फलानि च । हृद्यानि चैव मांसानि पानानि सुरभीणि च ॥ २२७॥ सुन्दर अनेक प्रकारके मोदक ( भिठाई—लड्डू आदि ) भोज्य पदार्थ, जड़

अपर अपने अपारक मादक ( मिठाइ—लड्डू ख्रादि ) भोज्य पदार्थ, जड़ कन्द, मूली ख्रादि ), फल ( ऋतुके अनुसार प्राप्त होनेवाले ख्राम, सेव, सन्तरा ख्रादि ), मनोहर मांस, सुगन्धित पान ( पीने योग्य शर्वत-पन्ना ख्रादि )-॥२२०॥

उपनीय तु तत्सर्वं शनकैः सुसमाहितः । परिवेषयेत प्रयतो गुणान्सर्वान्प्रचोदयन् ॥ २२८ ॥

उन सब पदार्थोंको ब्राह्मण के पास लाकर धीरेसे संयत एवं सावधान होकर उन पदार्थोंके गुणोंका (यह मीटा है, यह खद्द्वा है, इत्यादि रूपमें ) वर्णन करता हुन्ना श्राद्धकर्ता यथाक्रम परोसे (भूमिपर ही रखे )॥ २२६॥

> रोदन श्रादिका निषेध— नास्त्रमापातयेज्ञातु न कुष्येन्नानृतं वदेत् । न पादेन स्पृशेदन्नं न चैतदवधूनयेत् ॥ २२६॥

( उस समय ) कदापि आंसू नहीं गिरावे ( रोवे नहीं, ), क्रोध नहीं करे, भूठ नहीं बोले, श्रन्नको पैरसे नहीं छुए और इसे ( श्रन्नको ) उछालकर पात्र ( भोजन पात्र ) में न फेंके ॥ २२९ ॥

अस्रं गमर्यात प्रेतान्कोपोऽरीननृतं शुनः । पादस्पर्शस्तु रक्तांसि दुष्कृतीनवधूननम् ॥ २३०॥

( उस समय ) आंस् गिराना ( रोदन करना ) भृत वेषवाले प्रेतोंके पास, कोध करना शत्रुओंके पास, भूठ बोलना कुत्तेके पास, पैरसे अवस्पर्श करना राक्षसोंके पास और उछाल ( फेंक ) कर परोसना पापियोंके पास अवको पहुंचा देते हैं ( इस कारणसे रोदन आदि नहीं करे ) ॥ २३०॥ ब्राह्मणकी रुचिके त्रजुसार परोसना त्रादि— यद्यद्रोचेत विप्रेभ्यस्तत्तद्दद्याद्मत्सरः। ब्रह्मोद्याश्च कथाः कुर्यात्पितृणामेतदीप्सितम्।। २३१॥

ब्राह्मणोंको जो-जो (वस्तु ) रुचे ( ब्रन्छी लगे ) उन-उन (वस्तुओं ) को मत्सरसे रहित होकर परोसे, परमात्म-निरूपणसम्बन्धिनी कथाओं (वातचीत, चर्चाओं ) को कहे; क्योंकि यह पितरोंका ब्राभीप्सित है ( इसे पितर चाहते हैं )।

स्वाध्यायं श्रावयेत्पित्रये धर्मशास्त्राणि चैव हि । आख्यानानीतिहासांश्च पुराणानि खिलानि च ॥ २३२ ॥

वेद. ( मनुस्पृति त्रादि ) धर्मशास्त्र, ( सुपर्ण तथा मैत्रावहण क्रादि की ) कथायें, ( महाभारत त्रादि ) इतिहास, ( ब्रह्म, पद्म त्रादि ) पुराण त्रौर ( शिव-सङ्कल्प तथा श्रीस्क्त त्रादि ) खिल,—इन सबको पितृ-श्राद्धमें ( भोजनार्थ निमन्त्रित ) ब्राह्मणोंको सुनावे ॥ २३२॥

ब्राह्मणोंको सन्तुष्ट करना— हर्षयेद् ब्राह्मणांस्तुष्टो भोजयेच शनैः शनैः । अन्नाद्येनासकृचैतान्गुणैश्च परिचोद्येत् ॥ २३३॥

स्वयं प्रसन्न होकर मधुर वचनोंसे ब्राह्मणोंको प्रसन्न करे, धीरे-धीरे भोजन करावे त्र्यौर (यह लड्डू बहुत मधुर एवं मुलायम है, इसे लीजिये, यह कचौरी खास्ता एवं गरम है इसे लीजिये इत्यादि प्रकारसे ) वस्तुत्र्योंके गुणोंसे बार र भोज्य त्र्यांको लेनेके लिये इन्हें (ब्राह्मणोंको ) प्रेरित करे ॥ २३३ ॥

दौहित्र (पुत्रीपुत्र ) को श्राद्धमें अवश्य भोजन कराना— व्रतस्थमिप दौहित्रं श्राद्धे यहोन भोजयेत्। कुतपं चासने दद्यात्तिलैश्च विकिरेन्महीम्।। २३४।।

ब्रह्मचर्यावस्थामें (तथा श्रब्रह्मचर्यावस्थामें ) भी रहनेवाले दौहित्र (धेवता= पुत्रीका पुत्र ) को यत्नपूर्वक भोजन करावे । उसके लिये कुतप (नेपाली कम्बल ) का श्रासन दे तथा श्राद्धभूमिपर तिलोंको विखेर दे ॥ २३४ ॥

श्राद्धमें दौहित्र, कुतप तथा तिलकी श्रेष्ठता— त्रीणि श्राद्धे पवित्राणि दौहित्रः कुतपस्तिलाः। त्रीणि चात्र प्रशंसन्ति शौचमक्रोधमत्वराम् ॥ २३४॥ श्राद्धमें दौहित्र (पुत्रीका पुत्र ), कुतम (नेपाली कम्बल ) श्रौर तिल—ये तीनों पवित्र हैं त्रौर इस (श्राद्ध) में शौच (पवित्रता) त्रकोध त्रौर श्रात्वरा (जल्दी-बाजी नहीं करना )—इन तीनोंकी (मन्त्रादि ऋषि ) प्रशंसा करते हैं ॥ २३४ ॥

श्रन्नको उष्णता तथा मौन होकर भोजन करना— अत्युष्णं सर्वमन्नं स्याद् भुञ्जीरंस्ते च वाग्यताः। न च द्विजातयो ब्रुयुर्दात्रा पृष्टा हविर्गुणान्।। २३६॥

सब भोज्य श्रन्न (फल श्रीर पान श्रर्थात् पीने योग्य द्रव्य पन्ना शर्वत श्रादि को छोड़कर ) श्रात्युष्ण (जितना गर्म भोजन किया जा सके, उतना उष्ण ) रहे, वे ब्राह्मण मौन होकर भोजन करें श्रीर श्राद्धकर्ता (या श्रन्य किसी ) के पूछनेपर भी भोज्य पदार्थों के गुणोंको (उच्चारण कर ) न कहें (श्रीर न हाथ या मुख श्रादिके इशारेसे ही कहें )॥ २३६॥

विमर्श-प्रायः आजकल देखा जाता है कि भोजन करते समय ब्राह्मण लोग भोजन करानेवालेको खुश करनेके लिये खाद्य पदार्थोंकी लम्बी-चौड़ी प्रशंसा करते नहीं अवाते, और उसे सुनकर श्राद्धादिकार्यकर्ता भी अतिप्रसन्न होता है, इन दोनों हो कार्योंको मनुभगवान् सर्वथा निषिद्ध बतलाते हैं, और इसी लच्चको रखकर मौन होकर बाह्मणोंको भोजन करनेका विधान किया है।

> उष्ण त्रज्ञ तथा मौन त्रादिकी प्रशंसा— यावदुष्णं भवत्यन्नं यावदश्चन्ति वाग्यताः । पितरस्तावदश्चन्ति यावन्नोक्ता हविर्गुणाः ॥ २३७॥

जनतक श्रन (भोज्य पदार्थ ) गर्म रहता है, जनतक ब्राह्मण मौन होकर भोजन करते हैं श्रीर जनतक हिन्य (भोज्य पदार्थ ) के गुणोंका वर्णन वे ब्राह्मण नहीं करते; तब्रतक पितर लोग भोजन करते हैं ॥ २३७ ॥

पगड़ी ब्रादि बांधे भोजनका निषेध— यद्वेष्टितशिरा भुङ्के यद् भुङ्के द्त्तिणामुखः। सोपानत्कश्च यद् भुङ्के तद्वे रत्तांसि भुञ्जते॥ २३८॥

शिरपर पगड़ी या साफा आदि बांधकर ( या टोपी लगाकर ), दक्षिणमुख होकर और जुता ( खड़ाऊँ चप्पल, चही आदि ) पहनकर जिस अन्नको ब्राह्मण

१. 'अत एव शङ्खः-

<sup>&</sup>quot;उष्णमन्नं द्विजातिभ्यः श्रद्धया विनिवेदयेत् । अन्यत्र फलमूलेभ्यः पानकेभ्यश्च पण्डितः ॥" ( इति म० मु०)

भोजन करते हैं; उस अन्नको राक्षस भोजन करता है। (वह अन्न पितरोंको नहीं मिलता, अतः शिरपर पगड़ो आदि बांधकर भोजन नहीं करना चाहिये)॥

चाण्डाल त्रादि के ब्राह्मण-भोजन देखनेका निषेध— चाण्डालश्च वराहश्च कुक्कुटः श्वा तथैव च । रजस्वला च षण्डश्च नेचेरन्नश्नतो द्विजान् ॥ २३६॥

चाण्डाल, स्त्रार, मुर्गा, कुत्ता, रजस्वला स्त्री श्रीर नपुंसक भोजन करते हुए ब्राह्मणोंको नहीं देखें ॥ २३९ ॥

हवन गोदानादिको भी चाण्डाल त्रादिके देखनेका निषेध— होमे प्रदाने भोज्ये च यदेभिरभिवीच्यते । देवे कर्मणि पित्र्ये वा तद्गच्छत्ययथातथम् ॥ २४० ॥

होम ( अगिनहोत्र आदि हवन ), दान ( गौ और सुवर्ण आदिका दान ), भोज्य ( स्वामीकी उन्नितिके लिये ब्राह्मण भोजन ), देंव ( दर्श पौर्णमासादि देव-सम्बन्धी कार्य ) और पित्र्य ( पार्वण आदि पितृश्राद्ध ) को जो ये चाण्डाल आदि ( ३।३३६ ) देखते हैं; वह सब निष्फल हो जाता है ॥ २४० ॥

स्त्रारके स्ंघने त्रादिसे ब्राह्मण-भोजनकी निष्फलता प्रामोन सूकरो हन्ति पत्त्वातेन कुक्कुटः ॥ श्वा तु दृष्टिनिपातेन स्पर्शेनावरवणजः॥ २४१॥

सूत्रार के भोजनपदार्थको संघनेसे, मुर्गाकी पंखकी हवासे, कुत्ताके देखनेसे अथवा भोजनकर्ता ब्राह्मणों द्वारा कुत्तेको देखनेसे और शूदके स्पर्श करनेसे भोज्य-पदार्थ अखाद्य हो जाता है ॥ २४९ ॥

विमर्श-भोज्य पदार्थको जितनी दूरसे सूअर सूंघ न सके, मुर्गा अपने पंखों की हवा न पहुंचा सके, कुत्ता देख न सके या भोजन कर्ताओंसे कुत्ता देखा नहीं जा सके और शृद्ध स्पर्श नहीं कर सके; उतनी दूरतक उन (सूअर, मुर्गा, कुत्ता और शृद्ध ) को नहीं आने देना चाहिये।

> लंगड़े श्रादिको भी ब्राह्मण-भोजन देखने का निषेध— खङ्जो वा यदि वा काणो दातुः प्रेष्योऽपि वा भवेत्। हीनातिरिक्तगात्रो वा तमप्यपनयेत्पुनः ॥ २४२॥

श्राद्धकर्ताका नौकर ( या अन्य कोई ) भी लंगड़ा, काणा वा शर्द हो तथा हीन तथा अधिक अङ्गोवाला ( अङ्गलियों या किसी शरीर से हीन वा अधिक यथा छांगुर अर्थात् छः अङ्जलोंवाला आदि ) या पांचसे कम अङ्जलिटों वाला आदि जो श्राद्धमें आवें तो उन्हें भी हटा देना चाहिये ॥ २४२ ॥

> भिक्षुक त्रादिको भोजन कराना— ब्राह्मणं भिक्षुकं वाऽपि भोजनार्थमुपस्थितम् । ब्राह्मणैरभ्यनुज्ञातः शक्तितः प्रतिपूजयेत् ॥ २४३॥

(श्राद्धकालमें ) भिक्षार्थी ब्राह्मण या श्रीर कोई भोजनार्थी श्रा जावे तो उस का भी ब्राह्मणोंकी श्राज्ञा लेकर यथाशक्ति भोजनादि देकर सत्कार करे ॥३४३॥

> श्रनिवर्धादिके लिये श्रन्न विखेरना— सार्ववर्णिकमन्नाद्यं सन्नीयाप्ताव्य वारिणा । समुत्सृजेद् भुक्तवतामयतो विकिरन्भवि ॥ २४४॥

सब प्रकारके श्रानको लेकर तथा पानीसे श्राप्लावित (सान ) कर भोजन किये हुए ब्राह्मणोंके श्रागे (कुशाश्रोंपर ) विखेरता हुत्रा छोड़ दे ॥ २४४ ॥

असंस्कृतप्रमीतानां त्यागिनां कुलयोषिताम्। उच्छिष्टं भागधेयं स्यादर्भेषु विकिरश्च यः॥ २४४॥

को श्रन्न कुशाश्चोंपर विखेरा जाता है, वह जिन मृतकोंका ("नास्य कार्यों-ऽगिनसंस्कारः—(५।६९)" वचनके श्रनुसार) श्रिग्नसंस्कार नहीं किया गया है उन बालकोंका, तथा विना दोष देखे ही कुलिक्षयोंका त्यागकरनेवालोंका हिस्सा होता है ॥ २४५॥

विमर्श—अग्निसंस्कारके अयोग्य दो वर्ष से कम अवस्था वाले वालक । अन्या-चार्योंका मत है कि 'त्यागिनाम , कुल्योषिताम' ये दोनों पृथक्-पृथक् स्वतन्त्र पद हैं, अतः 'त्यागिनां' पदसे गुरु आदि त्यागियोंका और 'कुल्योषितां' पदसे अविवा हित कन्याओंका भाग उक्त अन्न होता है ।

गोविन्दराज का मत है कि 'त्यागिनां कुळयोषिताम्' पदका 'अपने कुळको झोड़कर गयी हुई कुळस्त्रियोंका भाग कुशाओं पर विखेरा हुआ वह अन्न है।

> भूमिपर गिरा उच्छिष्टभागी दास-समृह— उच्छेषणं भूमिगतमजिह्यस्याशठस्य च । दासवर्गस्य तत्पित्रये भागधेयं प्रचन्नते ॥ २४६॥

पितृश्राद्धमें भूमिपर गिरा हुन्ना उच्छिष्ट (जूठा श्रन्न ) त्रकुटिल श्रीर शाठवरहित दास-समूहका भाग होता है ॥ २४६ ॥ सिपण्डोकरणतक विश्वेदैववर्जित ब्राह्मणभोजनादि— आसिपएडिक्रियाकर्म द्विजातेः संस्थितस्य तु । अदेवं भोजयेच्छाद्धं पिएडमेकं तु निर्वेपेत् ॥ २४७ ॥ सिपण्डीकरण (सिपण्डन ) श्राह्मतक (कुछ समय पूर्व ) मरे हुए द्विजातिका

सिपण्डीकरण (सिपण्डन) श्राद्धतक (कुछ समय पूर्व) मरे हुए द्विजातिका विश्वेदेव (ब्राह्मण भोजन) से रहित श्राद्ध करे (तथा एक ब्राह्मणको श्राद्धाजका भोजन करावे) श्रोर एक पिण्ड दे॥ २४७॥

सिपण्डीकरणके बाद पार्वणश्राद्ध— सहिपण्डिकियायां तु कृतायामस्य धर्मतः । अनयैवावृता कार्यं पिग्र्डिनिवेषणं सुतैः ॥ २४८ ॥ धर्मानुसार सिपण्डीकरणके बाद इसी पार्वण श्राद्धकी विधिसे पुत्रींको पिण्डदान करना चाहिये ॥ २४८ ॥

श्रद्भको उच्छिष्टाच देनेका निषेध—
श्राद्धं भुक्त्वा य उच्छिष्टं वृषलाय अयच्छिति ।
स मूढो नरकं याति कालसूत्रमवाक्शिराः ॥ २४६ ॥
श्राद्ध में ब्राह्मण—भोजन करनेके बाद उच्छिष्ट ( जूढे श्रचो ) को जो मूर्खं
श्रद्धके लिये देता है, वह श्रधोमुख होकर कालसूत्र नरकको जाता है ॥ २४९ ॥

श्राद्धभोजनोपरान्त स्रीसंभोगका निषेध— श्राद्धभुग्वृषलीतल्पं तदहर्योऽधिगच्छति । तस्याः पुरीषे तन्मासं पितरस्तस्य शेरते ॥ २४०॥

श्राद्धमें भोजनकर जो ब्राह्मण उस दिन वृषली (मैथुनेच्छु श्री) के साथ सम्भोग करता है, उसके पितर उस के पुरीष (विषली-मैला) में एक मासतक स्रोते (रहते) हैं ॥ २५० ॥

तृप्त ब्राह्मणोंको विसर्जित करना—
पृष्ट्वा स्वदितमित्येवं तृप्तानाचामयेत्ततः।
आचान्तांश्चानुजानीयाद्भि भो रम्यतामिति॥ २४१॥

उन ब्राह्मणोंको तृप्त जानकर 'भोजन कर लिये ?' ऐसा पूछकर फिर उन्हें श्राचमन करावे श्रौर श्राचमन किये हुए उन ब्राह्मणोंसे 'हे ब्राह्मणों श्रब श्रापत्नोग जाइये ('भो श्रभि रम्यताम्' ऐसा कहे )॥ २५१॥ ब्राह्मणोंका 'स्वधा' कहकर श्राशीर्वचन-स्वधाऽस्त्वित्येव तं ब्र्युब्रोह्मणास्तदनन्तरम् । स्वधाकारः परा ह्याशीः सर्वेषु पितृकर्मसु ॥ २४२॥

उसके बाद वे ब्राह्मण 'स्वधास्तु' ( स्वधा हो ) ऐसा (श्राद्धकर्तीसे ) कहें, (क्यों कि ) सब पितृकार्यों ( श्राद्धों ) में 'स्वधाकार' सर्वश्रेष्ठ श्राशीर्वाद है ॥ २५२ ॥

बचे अन्नको ब्राह्मणाज्ञानुसार काममें लाना— ततो भुक्तवतां तेषामन्नशेषं निवेद्येत् । यथा ब्र्युस्तथा कुर्यादनुज्ञातस्ततो द्विजैः ॥ २५३॥

बचे हुए श्रम्भको भोजन किये हुए उन ब्राह्मणोंसे निवेदन करें (यह श्रम्भ वचा है, ऐसा कहें ), फिर वे ब्राह्मण उस श्रम्भसे जो कार्य करनेके लिये कहें, वैसा करे ॥ २५३ ॥

> एकोहिष्टादि श्रादमें तृप्ति-प्रश्नकी विधि— पित्रये स्वदितमित्येव वाच्यं गोष्ठे तु सुश्रुतम् । सम्पन्नमित्यभ्युद्ये दैवे रुचितमित्यपि ॥ २४४॥

भोजन किये हुए उन ब्राह्मणोंकी तृप्ति पूछनेके लिये श्राद्धकर्ता पितृश्राद्ध (निरपेक्ष पितृ—मातृ—देवतावाले एकोदिष्ट श्राद्ध ) में 'स्विदितम् ,' गोष्ठीश्राद्ध में 'सुश्रुतम्', वृद्धिश्राद्ध ( श्राभ्युद्धिक श्राद्ध ) में 'सम्पन्नम्' श्रौर देवश्राद्ध में 'रुचितम्' ऐसा प्रश्न करे ॥ २५४ ॥

विमर्श—मेघातिथि तथा गोविन्दराजने "श्राद्धमें आये हुए दूसरे व्यक्तिं भी 'स्वदितम्' ऐसा कहकर ही बाह्यणोंसे तृति–विषयक प्रश्न करे" ऐसा कहा है। बारह प्रकारके श्राद्धोंमें विश्वामित्रने 'गोष्ठी श्राद्ध' को गिनाया है। भविष्यपुराणोक्त वचनके अनुसार देवताओं के उद्देश्यसे विशिष्ट हविष्यके द्वारा सप्तमी आदिमें जो यत्नपूर्वक श्राद्ध किया जाता है, वह 'देवश्राद्ध' है।

- १. "स्वदितमिति नृक्षिप्ररनः" इति गोभिलसाङ्खवायनौ ।
- २ तथा ह्युक्तम्—"श्राह्रे स्वदितमित्येतद्वाच्यमन्येन केनचित् । नानुरुद्धमिदं विद्वद्वहुर्वे श्रद्धधीमहि ॥" इति ।
- ३. "गोष्ठ<mark>यां शुद्ध</mark>वर्थमष्टमम्" इति विश्वामित्रवचनात् ।
- ४. तथा च भविष्यपुराणे—

"देवानुद्दिश्य यच्छ्राद्धं तत्तु दैविकमुच्यते । हविष्येण विशिष्टेन सप्तम्यादिषु यत्नतः ॥" इति । श्राद्धकर्मों में श्रिष्ठ सम्पत्तियां'— अपराह्णस्तथा दर्भा वास्तुसम्पादनं तिलाः । सृष्टिर्मृष्टिर्द्विजाश्चाग्न्याः श्राद्धकर्मसु सम्पदः ॥ २४४ ॥

अपराह्न काल, (विष्टर पवित्री आदिके लिये) कुशा, गोबर आदिसे लिप कर शुद्ध किया हुआ स्थान, (विकरण आदिके लिये) तिल, (कृपणताको छोडकर अन्न तथा दक्षिणा आदि का) दान, अन्नादिका यथावत् संस्कार-विशेष (तैयार कराना) और श्रेष्ठ (पङ्किपावन ३।१०४-१०६) ब्राह्मण; ये सब श्राद्ध-कर्ममें सम्पत्तिरूप (श्रेष्ठ) हैं॥ २५४॥

विमर्श—यहां अमावस्याश्राद्धका प्रकरण होनेसे अपराह्न कालको श्राद्धसम्पत्ति बताया है, वृद्धिश्राद्ध आदिमें प्रातःकालको श्राद्ध का समय बतलाया है। इन सबको श्राद्धसम्पत्ति कहने से द्रन्यादि दूसरे अङ्गद्रन्योंकी अपेचा इनकी प्रधानता बतलायी गयी है।

देशकार्यमें सम्पत्तयां— दर्भाः पवित्रं पूर्वाह्वो हविष्याणि च सर्वशः । पवित्रं यच पूर्वोक्तं विज्ञेया हव्यसम्पदः ॥ २४६ ॥

कुशां, मन्त्र, पूर्वाह (दोपहरके पहलेका समय), मुन्यन (तीनी) त्रादि सुसम्पादित सब हिवच्य, गोबर त्रादिसे लिपकर पित्र किया हुन्ना स्थान त्रादि जो पहले (३।२५५) में कहे हैं वे सब, हिवच्य (यज्ञ हवन, देवश्राद्ध त्रादि देवकार्य) की सम्पत्तियां हैं ॥ २५६॥

हविष्य पदार्थ-

मुन्यन्नानि पयः सोमो मांसं यचानुपस्कृतम्। अज्ञारलवणं चैव प्रकृत्या हविरुच्यते॥ २५७॥

मुन्यन्न ( नीवार श्रर्थात् तीनी श्रादि ), दूध, सोम ( लताका रस ), दुर्गन्धि तथा विकारसे रहित मांस श्रौर श्रकृत्रिम (सैन्धवादि) लवण ये सब (मनुके द्वारा) स्वभावतः 'हविष्य' कहे जाते हैं ॥ २५७ ॥

श्राह्मणोंको मेजकर पितरोंसे वरयाचना— विसृज्य श्राह्मणांस्तांस्तु नियतो वाग्यतः शुचिः । दि्तणां दिशमाकाङ्कन्याचेतेमान्वरान्पितृन् ॥ २४८॥

 <sup>&</sup>quot;प्रातर्वृद्धिनिमित्तकम्" इति स्मृत्यन्तरोक्तेः ।

श्राद्धकर्ता उन (निमन्त्रित) ब्राह्मणोंको मेजकर (३।२५१ की विधिसे भोजनोपरान्त बिदाकर) एकाप्रचित्त, मौनी तथा पवित्र होकर दक्षिण दिशाकी त्रोर मुख करके पितरोंसे इन (त्र्यागेके स्लोकमें कहे जानेवाले) वरोंको मांगे॥

> दातारो नोऽभिवर्धन्तां वेदाः सन्ततिरेव च । श्रद्धा च नो मा व्यगमद्गृहु देयं च नोऽस्त्वित ॥ २४६॥

हमारे कुलसे दानी पुरुष, वेद ( वेदोंका पढ़ना, पढ़ाना, उन में कथित ज्ञान तथा तदनुसार यज्ञानुष्ठानादि ) और सन्तान (पुत्र, पौत्र आदि ) की बृद्धि हो; हमारे कुलमें ( वेदविषयिणी ) श्रद्धा नष्ट नहोंवे, दान करने योग्य (धन-धान्यादि) हमारे कुलमें बहुत होवें ॥ २५६ ॥

> [अन्नं च नो बहु भवेदितथीं ख्र तभेमिहि । , याचितारश्च नः सन्तु मा च याचिक्म कञ्चन ॥ १२ ॥

हमारे कुलमें श्रन्न बहुत हो, हम श्रितिथियों को प्राप्त करें, हम से याचना करनेवाले बहुत हों श्रीर हम किसी से याचना नहीं करें ॥ १२ ॥

श्राद्धमें भोजनकर दुवारा भोजनका निषेध— श्राद्धभुक पुनरश्नाति तदहर्यों द्विजाधमः । प्रयाति शुकरीं योनिं कृमिर्वो नात्र संशयः ॥ १३ ॥]

श्राद्धान्नको भोजन किया हुआ जो नीच ब्राह्मण उस दिन फिर दुवारा भोजन करता है, वह सुकर या कृमि (विष्टादिमें रहनेवाले छोटे कीड़े ) की योनिमें उत्पन्न होता है, इसमें सन्देह नहीं है ॥ १३ ॥

> शेष पिण्ड गौ श्रादिको खिलाना— एवं निर्वपणं कृत्वा पिण्डांस्तांस्तदनन्तरम् । गां विश्रमजमग्निं वा प्राशयेद्रसु वा चिपेत् ॥ २६०॥

इस प्रकार पिण्ड-दानकर उक्त (३।२५८-२५९) विधिसे वरयाचना करनेके बाद उन (श्राद्धके) पिण्डों को गौ, ब्राह्मण या बकरीको खिला दे, श्रथवा श्राग या पानीमें छोड़ दे॥ २६०॥

उक्त विषयमें श्रन्याचार्यों का मत— पिएडिनिर्वपणं केचित्परस्तादेव कुर्वते । वयोभिः खादयन्त्यन्ये प्रिचपन्त्यनलेऽप्सु वा ।। २६१ ।। कोई श्राचार्य ब्राह्मण-भोजनके बाद ही पिण्ड का निर्वापण ( प्रचेप करना अर्थात् फॅकना ) करते ( करने को कहते ) हैं, कोई आचार्य पिक्षयोंको खिलवाते ( खिलवानेके लिये कहते ) हैं तथा कोई आचार्य आग या पानीमें छोड़ते ( छोड़ने के लिये कहते ) हैं ॥ २६१ ॥

पुत्रार्थिनी स्त्रीको मध्यम पिण्डका भोजन करना— पतिव्रता धर्मपत्नी पितृपूजनतत्परा । मध्यमं तु ततः पिरण्डमद्यात्सम्यक्सुतार्थिनी ॥ २६२ ॥

पतित्रता, सवर्ण ( समान जाति वाली ) प्रथम विवाहिता श्राद्धकार्थमें श्रद्धायुक्त, युत्रको चाहनेवाली श्राद्धकर्ता की छी उन पिण्डोंमेंसे मध्यम ( बीचका प्रथात पितामह-सम्बन्धी ) पिण्डको त्राच्छी तरह ( "त्राधत्त पितरो गर्भम्" इत्यादि यहाोक्त मन्त्रसे ) खा जावे ॥ २६२ ॥

उक्त कर्मसे त्रायुष्य त्रादि गुणोंसे युक्त पुत्रकी उत्पत्ति— आयुष्मन्तं सुतं सूते यशोमेधासमन्वितम् । धनवन्तं प्रजावन्तं सान्त्रिकं धार्मिकं तथा ॥ २६३ ॥

(उस पितामह सम्बन्धी पिण्डको खानेसे उस श्राद्धकर्ता की स्त्री) त्रायुष्मान्, यशस्वी, बुद्धिमान्, धनवान्, सन्तानवान् (पुत्र—पौत्रादि सन्तानों से युक्त होने वाला), सात्विक तथा धर्मात्मा पुत्रको उत्पन्न करती है ॥ २६३ ॥

बादमें जातिवालोंको भोजन कराना— प्रज्ञाल्य हस्तावाचम्य ज्ञातिप्रायं प्रकल्पयेत् । ज्ञातिभ्यः सत्कृतं दत्त्वा बान्धवानिप भोजयेत् ॥ २६४॥

(फिर) दोनों हाथ धोकर तथा श्राचमनकर जातिवालोंको भोजन करावे, उन्हें सत्कारपूर्वक श्रन्न देकर बान्धव (माता पिताके पक्षवालों) को (सत्कारसहित) भोजन करावे ॥ २६४ ॥

> बचे हुए श्रन्नसे गृहवृत्ति देना— उच्छेषणं तु यत्तिष्ठेद्यावद्विप्रा विसर्जिताः । ततो गृहवृत्तिं कुर्योदिति धर्मो व्यवस्थितः ॥ २६४ ॥

जब तक भोजन करनेवाले निमन्त्रित ब्राह्मण नहीं चले जायं, तबतक उनका उच्छिष्ठ (जूठा) ब्रन्न पड़ा रहने दे ( उसे उठवाकर स्थानको माडू ब्रादिसे साफ न करावे )। इसके बाद धर्ममें तत्पर श्राद्धकर्ता ग्रह्मलि ( वैश्वदेवबिल, हवनकर्म, नित्यश्राद्ध, ब्रातिथ-भोजन ब्रादि ) करे ॥ २६५॥

हविर्येचिररात्राय यचानन्त्याय कल्प्यते । पितृभ्यो विधिवद्दत्तं तत्प्रवद्याम्यशेषतः ॥ २६६ ॥

( भगुमुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि )—जो हिवष्य अर्थात् कव्य पितरोंके लिये विधिपूर्वक दिया गया चिरकालतक तथा अनन्त कालतक (पितरोंकी) तृप्ति के लिये होता है, उसे मैं सम्पूर्ण रूपसे कहता हूं ॥ २६६॥

पितरोंके वृप्तिकर पदार्थ— तिलेंब्रीहियवैर्माषेरद्भिमूलफलेन वा । दत्तेन मासं तृष्यन्ति विधिवत्पितरो नृणाम् ॥ २६७ ॥

( काला तिल, धान्य, यव, काला उड़द, पानी, मूल ( कन्द ), श्रीर फल; इनको विधिपूर्वक देनेसे एक महीने तक मनुष्योंके पितर लोग तृप्त होते हैं॥२६७॥

द्रौ मासौ मत्त्यमांसेन त्रीन्मासान्हारिगोन तु। औरभ्रेगाथ चतुरः शाकुनेनाथ पन्न वै॥ २६८॥

(पोठिया त्रादि) मछलीके मांससे दो महीनों तक, मृगके मांससे तीन महीनों तक, भेंडेके मांससे चार महीनों तक, (द्विजातियोंके भच्य में गृहीत पांच) पक्षियोंके मांससे पांच महोनों तक (मनुष्योंके पितर तृप्त रहते हैं)॥ २६८॥

षरमासांश्छागमांसेन पार्षतेन च सप्त वै। अष्टावेणस्य मांसेन रौरवेण नवैव तु॥ २६६॥

बकरेके मांससे छः महीनों तक, पृषत् नामक मृगके मांससे सात महीनों तक, एण नामक मृगके मांससे आठ महीनों तक, रुरु नामक मृगके मांससे नौ महीनों तक ( मनुष्योंके पितरलोग तृप्त रहते हैं ) ॥ २६९ ॥

[अष्टावैरोस्यमांसेन पार्वतेनाथ सप्त वै। अष्टावेरोयमांसेन रौरवेण नवैव तु॥ १४॥]

[ एण नामक मृगके मांससे आठ महीनों तक, पृषत् नामक मृगके मांससे सात महीनों तक, ऐसीय नामक मृगके मांससे आठ महीनों तक और रुरु नामक मृगके मांससे नौ महीनों तक ( मनुष्योंके पितर तृष्ठ रहते हैं ) ॥ १४ ॥ ]

दशमासांस्तु तृष्यन्ति वराहमहिषामिषैः। शशकूर्मयोस्तु मांसेन मासानेकादशैव तु॥ २७०॥

१- तदुक्तं वायुपुराणे—"कृष्णा माषास्तिलाश्चेव श्रेष्ठाः स्युर्यवज्ञालयः।" इति

जंगली सूत्रार तथा भैंसेके मांससे दश महीनों तक (मनुष्योंके पितर) तृप्त रहते हैं, खरगोश और कछुवेके मांससे ग्यारह महीनों तक (मनुष्योंके पितर तृप्त रहते हैं) ॥ २७०॥

> संवत्सरं तु गव्येन पयसा पायसेन च । वाधींणसस्य मांसेन तृप्तिद्वीदशवार्षिकी ॥ २७१ ॥

गौके दूध तथा गौके दूधसे बने पदार्थ (खीर त्रादि ) से एक वर्ष तक श्रीर बाधीणस बकरे (इसका लक्षण चेपक १५ में देखें) के मांससे बारह वर्षोतक (पितरोंकी) तृप्ति होती है ॥ २७१ ॥

[त्रिपिबं त्विन्द्रियचीणमजापूर्वानुगामिनम् । तं वै वाधीणसं विद्यात् वृद्धं शुक्रमजापतिम् ॥ १४ ॥]

पानी पीते समय जिसके दोनों कान ( तम्बे होनेके कारण ) और जीम जलका स्पर्श करें, जो इन्द्रियसे क्षीण ( नष्ट शक्ति ) हो, जो श्वेत रंगका हो; उस बूढ़े बकरेकों 'वाध्रोणस' कहते हैं ॥ १५॥

> कालशाकं महाशल्काः खङ्गलोहामिषं मधु । आनन्त्यायैव कल्प्यन्ते मुन्यन्नानि च सर्वशः ॥ २७२ ॥

कालशाक ( एक प्रकारका शाक-विशेष ), महाशल्क ( कृष्णवर्ण वधुवेका शाक या एक प्रकार की मछली ), गेंडा और लाल बकरेका मांस तथा सब प्रकारके सुन्यन्न ( नीवार अर्थात् तीनी आदि ) पितरोंकी अनन्तकाल तक तृष्ति करनेवाले होते हैं ॥ २७२ ॥

मघादि नक्षत्रमें मधुयुक्तवस्तुसे श्राद्ध— यत्किञ्चिन्मधुना मिश्रं प्रदद्यानु त्रयोदशीम् । तद्प्यच्चयमेव स्याद्वर्षासु च मघासु च ॥ २७३॥

वर्षा ऋतुमें मधानक्षत्र श्रीर (भाद्रपद मासके कृष्णपक्षको ) त्रयोदशी तिथि होनेपर मधुसे मिली हुई कोई (श्रश्रसिद्ध ) भी वस्तु दे, तो वह (पितरोंकी तृप्ति के लिये ) श्रक्षय होता है ॥ २७३ ॥

१. 'महाशलका सशलका' इति मेधातिथिः । मत्स्यविशेषा इति युज्यन्ते, महाशलकालिनो मत्स्याः इति वचनात्' इति । ( म० मु० )
 २. "छागेन सर्वलोहेनानन्त्यम्" इति पैठीनसिवचनात्' इति । ( म० मु० )

गजच्छाया त्राहिमें श्राह्— प्रिप नः स कले जायाची नो ददाात्वयोदशीय

अपि नः स कुले जायाद्यो नो दद्यात्त्रयोदशीम्। पायसं मधुसर्पिभ्या प्राक्छाये कुञ्जरस्य च॥ २७४॥

(पितरलोग यह अभिलाषा करते हैं कि—) हमारे कुलमें ऐसा कोई उत्पन्न हो, जो त्रयोदशी तिथिको प्राप्त कर मधु तथा घीसे मिली हुई खीर (दूधमें पकाया चावल ) को हाथी की छाया जब पूर्व दिशाकी खोर जाने लगे तब अर्थात् अपराह्म काल में (हमारे लिये) दे अर्थात् मधु तथा घीसे मिली हुई खीरसे हमारा श्राद्ध करे ॥ २७४॥

विमर्श-यहांपर 'त्रयोदशी' शब्दसे वर्षा ऋतु तथा मघानचत्रसे युक्त ही त्रयो-दशीको समझना चाहिये और ''प्रीष्ठपद्यामतीतायां''" इस शङ्क्षोक्त वचनके अनुसार इन दोनों वचनों (३।२७३-२७४) में भाद्रपद मासके कृष्णपत्तकी त्रयोदशीको श्राद्ध करना चाहिये । विष्णुके वचनानुसार तो वर्षासे कार्तिक मास तक श्राद्ध किया जासकता है।

> श्रद्धायुक्ते विधिवत् श्राद्धका श्रक्षयत्व— यद्यद्दाति विधिवत्सम्यक् श्रद्धासमन्वितः । तत्तत्पितॄणां भवति परत्रानन्तमत्त्वयम् ॥ २७४॥

श्रद्धायुक्त मनुष्य विधिपूर्वक सम्यक् प्रकारसे (शास्त्रोक्त) जो २ त्रज्ञ देता है त्र्यर्थात् श्राद्ध करता है, वह २ परलोकमें पितरों के लिये त्र्यक्षय (तृप्तिकारक) होता है ॥ २७५॥

श्राद्धमें दशमी त्रादि तिथियोंकी श्रेष्ठता— कृष्णपत्ते दशम्यादी वर्जियत्वा चतुर्दशीम् । श्राद्धे प्रशस्तास्तिथयो यथैता न तथेतराः ॥ २७६॥

५ ''मद्यायुक्ता त्रयोदशी पूर्वोक्ता विवित्तता। तत्रापि—
प्रौष्ठपद्यामतीतायां मवायुक्तां त्रयोदशीम् ।
प्राप्य श्राद्धं हि कर्तन्यं मधुनाशपायसेन च ॥"
इति शङ्खवचनाद्वादृद्धष्णत्रयोदशी पूर्वत्रेह च गृह्यते।" इति । ( म० मु० )
२. यथाऽऽह विष्णुः—'अपि जायेत सोऽस्माकं कुले कश्चित्तरोत्तमः ।
प्रावृट्कालेऽसिते पचे त्रयोदश्यां समाहितः ॥
मधुप्लुतेन यः श्राद्धं पायसेन समाचरेत् ।
कार्तिकं सकलं वापि प्राक्लाये कुक्षरस्य च ॥'इति । (म० मु०)

कृष्णपक्षमें चतुर्दशीको छोड़कर शेष तिथियां (दशमी, एकादशी, द्वादशी, त्रयोदशी श्रोर श्रमावस्या ) श्राद्धमें जितनी श्रेष्ठ मानी गयी हैं, उतनी श्रन्य (प्रतिपद्से नवमी तक तथा चतुर्दशी ) तिथियां श्रेष्ठ नहीं हैं ॥ २७६ ॥

युग्म श्रोर श्रयुग्म तिथ्यादिमें श्राद्ध करनेका फल— युक्षु कुर्वन्दिनर्त्तेषु सर्वान्कामान्समश्तुते । श्रयुक्षु तु पितृन्सर्वान्प्रजां प्राप्नोति पुष्कलाम् ॥ २७७॥

सम (द्वितीया, चतुर्थी, षष्टी इत्यादि युग्म) तिथियों श्रीर सम (भरणी, रोहिणी, श्राद्री, पुष्य इत्यादि युग्म) नक्षत्रोंमें श्राद्धको करता हुआ द्विज सब मनोरथोंको प्राप्त करता है; तथा विषम (प्रतिपद्, तृतीया, पञ्चमी श्रादि श्रयुग्म) तिथियां श्रीर विषम (श्रिक्षनी, कृत्तिका, सृगशिरा, पुनर्वसु श्रादि श्रयुग्म) नक्षत्रोंमें पितरोंको पूजता (श्राद्धद्वारा संतुष्ट करता) हुश्रा द्विज धनविद्यादिसे परिपूर्ण पुत्र-पौत्रादि सन्तानको प्राप्त करता है॥ २७७॥

श्राद्धमें कृष्णपक्ष तथा त्रपराक्ष कालकी श्रेष्टता— यथा चैवापरः पत्तः पूर्वपत्ताद्विशिष्यते । तथा श्राद्धस्य पूर्वाह्वादपराह्वो विशिष्यते ॥ २७८ ॥

जिसप्रकार ( श्राद्धमें ) कृष्णपक्ष शुक्लपक्षकी श्रपेक्षा विशिष्ट होता है, उसी मकार पूर्वाककी श्रपेक्षा श्रपराह काल श्रादके लिये विशिष्ट होता है ॥ २७८ ॥

विमर्श—ज्यौतिष शास्त्र के सिद्धान्तसे चैत्रशुक्लसे वर्षारम्भ होनेके कारण 'पूर्व' शब्दका शुक्लपच तथा 'अपर' शब्द का कृष्णपच अर्थ किया जाता है। 'विशिष्यते' (विशिष्ट अर्थात् श्रेष्ठ होता है) शब्दके कथनसे 'पूर्वाह्व'काल्लमें भी श्राद्ध किया जा सकता है। अपराह्वकाल्लसे यहां 'कुतप' संज्ञक समयका बोध होता है। दिनके सप्तम मुहूर्त (१४ घटी) के बाद नवम मुहूर्त (१८ घटी) के पहले (दोनोंके मध्यकी ४ घटीपरिमाण) मध्याह्वके समय-विशेषको या दिनके आठवें भागमें सूर्यके मन्द होते रहने पर समय-विशेषको 'कुतप' जानना चाहिये; उसमें दिया हुआ (श्राद्धान्न आदि) पितरोंको अच्चर्य (तृप्ति कर) होता है।

 <sup>&#</sup>x27;कुतप' शब्दब्याख्यामुपक्रम्योक्तं चीरस्वामिना । तद्यथा—
 "मुहूर्तास्सप्तमादूर्ध्वं मुहूर्तान्नवमाद्धः । स कालः कुतपो ज्ञेयः ""॥" इति ।
 दिवस्याष्टमे भागे मन्दीभवति भास्करे । स कालः कुतपो ज्ञेयः पितृभ्यो दत्तमच्यम्॥ इति

श्राद्ध में त्रपसन्य होना तथा कुशादि सेना— प्राचीनाचीतिना सम्यगपसन्यमतिन्द्रणा । पित्र्यमानिधनात्कार्यं विधिवद्दर्भपाणिना ॥ २७९ ॥

प्राचीनावीती (२।६३) निरालस श्रापसन्य होकर श्रौर हाथ में कुशा लेकर पितृतीर्थ (२।५९) से, समाप्ति होने तक (मेधातिथिके मतसे मरनेतक) पितृ-श्राद्ध करना चाहिये ॥ २७९॥

रात्रि त्रादिमें श्राद्धका निषेष— रात्रौ श्राद्धं न कुर्वीत राज्ञसी कीर्तिता हि सा। सन्ध्ययोरुभयोश्चैव सूर्यं चैवाचिरोदिते ॥ २८०॥

रात्रिमें श्राद्ध नहीं करे, क्योंकि ( मनु श्रादि ) ने उसको ( श्राद्ध के फलको नष्ट करनेवाली होने से ) 'राक्षसी' कहा है । श्रीर दोनों सन्ध्याश्रों ( प्रातः तथा सायंके सन्ध्याकालमें ) तथा सूर्यके थोड़ी देर (तीन मुहूर्त या दिनका पांचवां भाग) पहले निकलनेपर श्रर्थात् ६ घटी ( २ घंटा २४ मिनट दिन चढ़नेतक ) श्राद्ध न करे ।

[कुर्वन्प्रतिपदि श्राद्धं स्वरूपां लभते प्रजाम् ।
 कन्यकाश्च द्वितीयायां, तृतीयायां तु वाजिनः ।। १६ ।।

अतिपदामें श्राद्ध करनेवाला सुन्दर या श्रपने समान सन्तान को प्राप्त करता है। द्वितीयामें श्राद्ध करनेवाला कन्या श्रीर तृतीयामें श्राद्ध करनेवाला घोड़ा (घोड़ा के समान) पुत्र प्राप्त करता है॥ १६॥

पर्त्न् क्षुद्रांश्चतुर्थ्यां तु, पञ्चम्यां शोभनान्सुतान् । षष्ठयां दूतमवाप्नोति, सप्तम्यां लभते कृषिम् ॥ १७॥

चतुर्थीमें श्राद्ध करनेवाला छोटे पशुत्र्योंको, पञ्चमीमें श्राद्ध करनेवाला सुन्दर पुत्रोंको, षष्टीमें श्राद्ध करनेवाला दूतको श्रीर सप्तमीमें श्राद्ध करनेवाला कृषि (खेती) को प्राप्त करता है ॥ १७ ॥

> अष्टम्यामिप वाणिज्यं लभते श्राद्धदो नरः। नवम्यां वै चैकशफान् , दशम्यां द्विखुरान्बहून् ॥ १८ ॥

(१) "यथोक्तं विष्णुपुराणे— "रेखाप्रभृत्यथादित्ये त्रिमुहूर्तं गते रवी । प्रातस्ततः स्मृतः काला भागः सोऽह्वस्तु पञ्चमः ॥ इति (म० मु०)

श्रष्टमीमें श्राद्ध करनेवाला वाणिज्य ( न्यापार ) को प्राप्त करता है, नवमीमें श्राद्ध करनेवाला एक खुरवालेको, दशमीमें श्राद्ध करनेवाला दो खुखाले बहुत पश्रत्रों को प्राप्त करता है ॥ १८ ॥

एकाद्श्यां तथा रीप्यं ब्रह्मवर्चस्विनः सुतान्। द्वादश्यां जातरूपं च रजतं कुप्यमेव च ॥ १६॥

एकादशीमें श्राद करनेवाला चांदी तथा ब्रह्मतेजसे युक्त पुत्रोंको, द्वादशीमें श्राद्ध करनेवाला सोना, चांदी तथा कुप्य (सोना-चान्दीसे भिन्न द्रव्यकोषको) (प्राप्त करता है ) ।। १९ ।।

> ज्ञातिश्रेष्ठचं त्रयोद्श्यां, चतुर्द्श्यां तु कुप्रजाः। प्रीयन्ते पितरऽश्चास्य ये च शस्त्रहता रखे ॥ २०॥

त्रयोदशीमें श्राद्ध करनेवाला जातियोंमें श्रेष्टताको, चतुर्दशीमें श्राद्ध करनेवाला निन्दित सन्तानोंको ( इसी कारणसे 'कृष्णपत्ते दशम्यादौ-' ( ३।२७६ ) वचन से चतुर्दशीमें श्राद्ध करनेका निषेध किया है ) प्राप्त करता है। जिसके जो पितर युद्धमें शबसे मारे गये हों, वे प्रसन्न होते हैं ॥ २०॥

पचाद्यादिषु निर्दिष्टान् विपुलान् मनसः प्रियान् । श्राद्धदः पञ्चद्रयां च सर्वान्कामान्समर्नुते ॥ २१ ॥]

पक्षके ख्रादि ( पहला दिन ख्रर्थात् प्रतिपद् ख्रादि ) तिथिमें श्राद्ध करनेवाला बतलाये गये मनके प्रिय बहुत-सी वस्तुत्र्योंको प्राप्त करता है तथा पन्नदशी ( स्रमावास्या या पूर्णिमा ) को श्राद्ध करने वाला सम्पूर्ण कामनार्ख्योंको प्राप्तः करता है ॥ २१ ॥

प्रतिमास श्राद्ध नहीं कर सकनेपर-अनेन विधिना श्राद्धं त्रिरब्द्स्येह निर्वपेत्। हेमन्तप्रीष्मवर्षासु पाञ्चयज्ञिकमन्वहम् ॥ २८१ ॥

(कुर्यान्मासानुमासिकं-(३।१२२) वचनके त्रानुसार प्रतिमास श्राद्ध नहीं कर सकनेपर ) इस विधिसे हेमन्त, श्रीष्म और वर्षा ऋतुश्रोंमें वर्षमें तीन बार पितरोंके उद्देश्यसे श्राद्ध करे तथा पन्नमहायज्ञ ( ३।७० ) प्रतिदिन करे ॥ २८९ ॥

लौकिकारिनमें श्राद्ध-सम्बन्धी हवनका निषेध-न पैतृयज्ञियो होमो लौकिकेऽग्री विधीयते। न दुर्शेन विना श्राद्धमाहिताग्नेर्द्विजन्मनः ॥ २८२॥। लौकिक श्राग्नमें ('श्राग्नेः सोमयमाभ्यां च—' (३।२११) वचनसे विहित ) पितृश्राद्ध सम्बन्धी हवन करने का शास्त्रोक्त विधान नहीं है। (श्राग्निके त्यागी द्विज ''श्राग्नेयभावे तुं—'' (३।२१२) वचनके श्रानुसार ब्राह्मणोंके हाथपर पितृ-श्राद्धमें हवन करे ) श्रौर श्राग्निहोत्री श्रामावस्थाके विना (कृष्णपक्षकी दशमी श्राद्धका दिन निश्चित होनेसे कृष्णपक्षमें दूसरी तिथिमें भी करे )॥ २८२॥

## तर्पणका फल-

यदेव तर्पयत्यद्भिः पितृन्स्नात्वा द्विजोत्तमः। तेनेव कृत्स्नमाप्नोति पितृयज्ञक्रियाफलम्।। २८३॥

जो द्विजोत्तम स्नानकर जलसे पितरोंको तृप्त (पितृ-तर्पण) करता है, उसीसे वह सम्पूर्ण पितृश्राद्ध कर्मके फलको प्राप्त करता है। (इस विधिको पश्चमहायज्ञके अभावमें जानना चाहिये)॥ २८३॥

पिता त्रादि वसु त्रादि देवतात्रोंके स्वरूप— वस्न्वदन्ति तु पितॄ त्रु द्रांश्चेव पितामहान् । प्रपितामहांस्तथादित्याञ्छतिरेषा सनातनी ॥ २८४॥

( मनु श्रादि महर्षि ) पिताश्रोंको वसु, पितामहोंको रुद्र श्रीर अपितामहोंको 'श्रादित्य ( सुर्य ) कहते हैं; क्योंकि ऐसा सनातन वेदवचन है ॥ २८४ ॥

विमर्श—पिता आदिको वसु आदिका स्वरूप होनेसे श्राइमें उनका ध्यान कमशः 'वसु, रुद्र तथा आदित्य' के रूपमें करना चाहिये। इसी कारण 'जो इस प्रकार पिता आदि का यज्ञ करते हैं; उनपर वसु, रुद्र तथा आदित्य प्रसन्न होते हैं' ऐसा पैठीनिस कहते हैं। मेधातिथि तथा गोविन्दराजके मतसे पितरोंमें अश्रद्धा या नास्तिकताके कारण पितृश्राद्ध नहीं करनेवालों को उसमें प्रवृत्त करनेके लिये पितरोंकी प्रशंसाके लिये यह वचन है।

विघस तथा श्रमृतको भोजन करना— विघसाशी भवेत्रित्यं नित्यं वाऽमृतभोजनः। विघसो भुक्तशेषं तु यज्ञशेषं तथाऽमृतम्॥ २८४॥

१. अत एव पैठीनसिः—'य एवं विद्वान् पितृन् यजते, वसवो रुद्रा आदि-न्याश्चास्य प्रसन्ता भवन्ति' इति ( म० मु० )

द्विज सर्वदा 'विघस' को भोजन करनेवाला होवे या सर्वदा 'ग्रमृत' को भोजन करनेवाला होवे । ब्राह्मणोंके भोजनसे बचे हुए ग्रज्ञको 'विघस' तथा दर्शपौर्णन्मासादिमें बचे हुए हविष्य को 'ग्रमृत' कहते हैं ॥ २८५॥

श्रध्यायका उपसंहार—
एतद्वोऽभिहितं सर्वं विधानं पाख्ययिक्तकम्
द्विजातिमुख्यवृत्तीनां विधानं श्रूयतामिति ॥ २८६ ॥
इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

( सृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) इस पश्चमहायज्ञ सम्बन्धी सन विधि को ( मैंने ) तुमलोगोंसे कहा, ( श्रव श्रगले श्रर्थात् चौथे श्रध्यायमें ) ब्राह्मणोंकी वृत्तिके विधानको ( तुम लोग ) सुनो ॥ २८६ ॥

विमर्श—यद्यपि इस अध्यायमें पार्वण श्राद्धका प्रकरण आया है, किन्तु पञ्चम-हायज्ञकी मुख्यता बतलानेके उद्देश्यसे इस श्लोकमें उसीका उल्लेख किया है। मेधातिथि तथा गोविन्दराजका कहना है कि 'पञ्चमहायज्ञका उल्लेख मङ्गलके लिये भूगु ने किया है'।

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् पञ्चयज्ञादिवर्णनम् । विश्वनाथकृपादृष्टवा तृतीये पूर्णतामगात् ॥ ३ ॥

## चतुर्थोऽध्यायः

ब्रह्मचर्यके बाद ग्रहस्थाश्रममें निवास— चतुर्थमायुषो भागमुषित्वाऽऽद्यं गुरौ द्विजः । द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत् ॥ १॥

द्विज अपनी आयुके प्रथम चतुर्थाश भाग में गुरुकुल ( ब्रह्मचर्याश्रम ) में रह

कर द्वितीय चतुर्थीश भागमें गृहस्थाश्रममें रहे ॥ १ ॥

विमर्श—यद्यपि प्राणिमात्रकी आयुका वास्तविक ज्ञान नहीं होनेसे उसके चतु-र्थाश का भी निर्णय करना असम्भव है, तथापि आश्रमके समुचय—कालका आश्रय-कर्ता द्विज जन्मादिकी अपेत्ता यथाशक्ति ब्रह्मचर्य-पालन करके गृहस्थाश्रममें भी यथाशक्ति अवस्थाका द्वितीय भाग वितावे। "शतायुर्वे पुरुषः" (पुरुष सौ वर्षकी आयु, वाला है) इस श्रुति-वचनके अनुसार यद्यपि उसका चतुर्थांश पश्चीस वर्ष अह्मचर्यपालन का विधान प्राप्त होता है, किन्तु "षट्त्रिंशदाब्दिकं चर्य—" (२।९) मनुवचनका विरोध होनेसे वैसा मानना असङ्गत है।

> 'शिलोञ्छ' त्रादि र्शत्तयोंसे जीवन— अद्रोहेणैव भूतानामल्पद्रोहेण वा पुनः । या वृत्तिस्तां समास्थाय विष्रो जीवेदनापदि ॥ २ ॥

श्राह्मण विपत्तिमें नहीं रहनेपर जीवोंको विना पीडित किये (शिलोञ्छ ४।५) आदि वृत्तियोंसे ) अथवा थोड़ा पीडित कर ( भिक्षा आदि ) जो वृत्ति है, उसका आश्रयकर जीवे ( जीवन यात्रा करे ) ॥ २ ॥

विमर्श—स्त्री, मृत्य आदिसे युक्त पञ्चमहायज्ञानुष्ठान करनेवाले बाह्मण को शिलोन्छ वृत्तिके द्वारा जीवन-निर्वाह किन होनेपर भिज्ञादिवृत्ति के द्वारा जीवन-निर्वाह करना चाहिये, आपित्तकाल के लिये तो दशवें अध्याय में विधि कहेंगे। यह सामान्य वचन यज्ञ कराने पढ़ाने और शुद्ध दान लेनेके संप्रहार्थ है। आगे कहे जानेवाले केवल 'ऋत-अमृत' (४१४) आदिके सेवनमें तो सङ्कृचित स्वारस्यकी चित्र, अनिधकारिता और यज्ञ कराने आदिका वृत्तिप्रकरणमें निवेश नहीं होगा।

उचित धनसंग्रह करना— यात्रामात्रप्रसिद्धःचर्थं स्वैः कर्मभिरगर्हितैः । श्रक्लेशेन शरीरस्य कुर्वीत धनसंचयम् ॥ ३॥

( श्रपने तथा कुटुम्ब हे ) पालन-पोषण मात्र के लिये श्रपने श्रानिन्दित कर्मों से शारीरिक कष्ट न उठाते हुए धनसञ्चय करे ॥ ३ ॥

> ऋत, श्रमत श्रादिसे जीवन— ऋतामृताभ्यां जीवेत्तु मृतेन श्रमृतेन वा । सत्यानृताभ्यामपि वा न श्रवृत्त्या कदाचन ॥ ४॥

( श्रगले रलोकमें कहे जानेवाले ) 'ऋत, श्रमृत' मृत या प्रमृत श्रयवा सत्य तथा श्रमृत' नामकी वृत्तियोंसे जीवन-यात्रा करे, किन्तु सेवावृत्तिसे ( श्रापित्तरिहत होते हुए कभी भी ) जीवनयात्रा न करे ॥ ४ ॥

'ऋत' त्रादिके लक्षण— ऋतमुञ्छिशिलं ज्ञेयममृतं स्याद्याचितम् । मृतं तु याचितं भैक्तं प्रमृतं कषणं स्मृतम् ॥ ४॥ 'उञ्छ' श्रौर 'शिल' को ''ऋत'' विना मांगे जो मिल जाय उसे ''श्रमृत''. मांगनेपर जो मिले उसे "मृत" श्रौर कृषि (खेती) से प्राप्त होनेवाले धनको "प्रमृत" जानना चाहिये—॥ ५॥

विमर्श-किसानके द्वारा खेममें वोये हुए अन्नको काटकर लेजानेके बाद उसमें गिरे हुए एक २ दानेको दोनों अंगुलियोंसे चुनने (उठाने) को उन्लं तथा उक्त खेतसे एकर बाल (धान्यके गुन्हों) को चुंगनेको 'शिल कहते हैं, इन दोनों हित्तियोंको सत्यके समान फलप्रद होनेसे 'ऋत' कहते हैं। विना मांगी हुई बस्तु सुख पूर्वक प्राप्त होनेसे अमृततुलय होनेके कारण 'अमृत' कही गयी है। किसी वस्तुके मांगनेमें मृत्युके समान पीडा होनेसे वह 'मृत' कही गयी है, भिन्नामें प्राप्त पके हुए अन्न से हवन नहीं किया जा सकता, अत एव अग्निहोत्री गृहस्य को भिन्नारूपमें प्राप्त विना पकाया (सिद्ध किया-रांघा) हुआ चावल आदि समझना चाहिये।

तथा खेतीमें अनेक जीवोंकी हिंसा होनेके कारण उसे 'प्रमृत' ( अधिकदुःखप्रद मृत्युतुत्त्य ) कहा गया है।

> सत्यानृतं तु वाणिज्यं तेन चैवापि जीव्यते । सेवा श्ववृत्तिराख्याता तस्मात्तां परिवर्जयेत् ॥ ६॥

व्यापारको "सत्यानृत" कहागया है, उससे (ब्याजसे) भी जीवननिर्वाह किया जाता है सेवा 'श्वनृत्ति' (कुत्तेकी वृत्ति ) कही गई है इस कारणसे उस वृत्तिका त्याग करदे ॥ ६ ॥

व्यापारमें प्रायः सक्चे-झूठेका व्यवहार होनेसे उसे "सत्यानृत" कहते हैं, तेन चैवापि जीव्यते वाक्यमें 'च, अपि' शब्दोंके सामर्थ्यसे कुसीद (ब्याज) का प्रहण होता है। 'अनापदि' (आपित्तकालके विना—धार) शब्दसे खेती तथा व्यापार स्वयं किया हुआ नहीं होना चाहिये। दीनता पूर्वक कुत्तेके समान स्वामीकी ओर देखने से सेवाको 'श्रवृत्ति' कहकर ब्राह्मणको उसका त्याग करनेके लिये विधान किया है।

१ यत्र यत्रीषधयो विद्यन्ते तत्र तत्राङ्गुलिभ्यामेकैकं कणं समुच्चियत्वा" इति
 बोधायनदर्शनात् एकैकधान्यादिगुडकोच्चयनमुञ्छः, मञ्जर्यात्मकानेकधान्योच्चयनं
 'शिल्कः' इति ( म० सु० )

२. तदुक्तं हेम चन्द्रेन—'उञ्छो धान्यकणादानं कणिशाद्यर्जनं शिलम्' इति । (अभि० चि० ३।५२९)

३. यथाह गौतमः - कृषिवाणिज्ये स्वयं चाकृते कुसीदं च" इति ।

श्रन्नादि सश्चयको मात्रा— कुसूलधान्यको वा स्यात्कुम्भीधान्यक एव वा । इयहैहिको वाऽपि भवेदश्वस्तनिक एव वा ॥ ७॥

ब्राह्मण कुस्लघान्यक, ब्राथवा कुम्भोधान्यक ब्राथवा ज्याहिक ब्राथवा ऐकाहिक

त्र्यथवा त्रश्वस्तनिक होवे ।। ७ ।।

विमर्श—'कुस्ळधान्यक'—तीन वर्ष या अधिक समयतक परिवार तथा भृत्यादिके भरण—पोषणके योग्य अन्नादिका संग्रहकर्ता। इसी कारण 'यस्य त्रैवा-षिकं भक्तं—( १९१७ )' वचन आगे मनु भगवान्ने कहा है। 'कुम्भीधान्यक'— एक वर्षतक परिवार तथा भृत्यादिके पालन-पोषण करने योग्य अन्नका संग्रहकर्ताः, मेधातिथिके मतानुसार भृत्यादिके सहित परिवारका एक वर्षतक पालन करने योग्य अन्नके मृल्य सुवर्णादि धनका संग्रहकर्ता भी 'कुस्लधान्यक' और छः महीनेतक पालन करने योग्य धान्यादिका संग्रह कर्ता 'कुम्भीधान्यक' कहा जाता तथा गोविन्दराजके मतसे केवल बारह दिन तक परिवार तथा भृत्यादिके पालन-पोषणके योग्य अन्नका संग्रहकर्ता 'कुम्भीधान्यक' तथा ६ दिनतक उनका पालन करनेके योग्य अन्नादिका संग्रहकर्ता 'कुम्भीधान्यक' है, सो ठीक नहीं है।

[सद्यः प्रज्ञालिको वा स्यान्माससंचायिकोऽपि वा । षरमासनिचयो वाऽपि समानिचय एव वा ॥ १ ॥]

[ श्रथवा ( ब्राह्मण ) सदाःप्रक्षालित ( प्रतिदिन भोजनके बाद बर्तनोंको घो देनेवाला अर्थात् आगेके लिये अन्नका एक दाना भी नहीं रखनेवाला ) होवे, अथवा एक मास तक ( कुरुम्बादिके भरण-पोषणके योग्य ) अन्नका संचय करनेवाला होवे, अथवा छः मासतकके लिये अथवा एक वर्ष तकके लिये अन्नसञ्चय करनेवाला होवे ॥ १ ॥ ]

कुस्लधान्यकादिमें उत्तरोत्तरकी श्रेष्टता— चतुर्णामपि चैतेषां द्विजानां गृहमेधिनाम् । ज्यायान्परः परो ज्ञेयो धर्मतो लोकजित्तमः ॥ ८॥

इन चारों ( कुस्तिधान्यक, कुम्भीधान्यक, ज्यहैहिक श्रौर श्रश्वस्तिनक ) में से पूर्वकी श्रापेक्षा श्रापेवाला धर्मानुसार (परिग्रहके कम संचय करनेके कारण) स्वर्गादि लोकोंको जीतने वाला होता है ॥ ८ ॥

 <sup>&</sup>quot;द्वादशाहं कुस्लेन वृत्तिः कुम्भ्या दिनानि षट्। इमाममूळां गोविन्दराजोक्ति नानुस्न्ध्महे॥" इत्युक्तेः।

उक्त चतुर्विध ब्राह्मणांकी जीविका— षट्कर्मेंको भवत्येषां त्रिभिरन्यः प्रवर्तते । द्वाभ्यामेकश्चतुर्थस्तु ब्रह्मसत्रेण जीवति ॥ ६॥

इन गृहस्थोंमें कोई गृहस्थ षट्कर्मा (ऋत् ४।४), अयाचित, भैच्य (भिक्षामें प्राप्त), खेती, व्यापार और सृद—इन छः कर्मों वाला होता है (परिवारादिका पालन-पोषण करता है); दूसरा कम परिग्रहवाला गृहस्थ तीन कर्मों (जीवोंके अद्रोहसे 'यज्ञ कराना, पढ़ाना और दान लेना) से वृत्ति (परि-वारादिका पालन) करता है; अन्य उससे भी कम संचय करनेवाला दो कर्मों (यज्ञ कराना और पढ़ाना) से और चौथा गृहस्थ ब्रह्मसत्र (केवल वेदाध्यापन) से जीता (परिवारका पालन करता) है ॥ ९॥

विमर्शः—मेघातिथिका मत है कि-"इन चार (कुस्लघान्यक, कुम्मोधान्यक, ज्यहैहिक और अश्वस्तिनक) गृहस्थों मेंसे पहला (कुस्लघान्यक) गृहस्थ उन्छ, शिल (अप), अयाचित, याचित, कृषि (खेती) और न्यापार-इन कर्मों से पट्कर्मा (छः कर्मों वाला-इन कर्मों के द्वारा परिवारा दिका पालन-पोषण करनेवाला) होता है। दूसरा (कुम्भीधान्यक) गृहस्थ तीन कर्मों (उन्छ, शिल, अयाचित और याचित में से अपनी इच्छाके किन्हीं तीन कर्मों) से जीविका चलाता है। तीसरा (ज्यहैहिक) गृहस्थ दो कर्मों (उन्छ, शिल और अयाचितमेंसे अपनी इच्छाके अनुसार किन्हीं दो कर्मों) से और चौथा (अश्वस्तिनक) गृहस्थ ब्रह्मयज्ञ (शिल और उन्छमेंसे किसी एक) कर्मसे जीता है, ब्राह्मण-सम्बन्धी सार्वदिक कर्म होनेसे उन्छ तथा शिल कर्म भी 'ब्रह्मयज्ञ' है"।

स्त्री पुत्रादि परिवारवालोंका पालन मनुष्यमात्रके लिये अवश्य कर्तन्य है, उसको नहीं करनेवाला दोषभागी समझा जाता है। अतः उक्त वचनों (४।८-९) के अनुसार उक्तम जीविका चलानेवाला ब्राह्मण यदि उन्छ तथा शिल (जिनमें धान्य काटकर गृहस्थके द्वारा खाली किये हुए खेतोंमेसे क्रमशः एक-एक दाना या एक-एक बाल चुनने का विधान है) वृक्तियोंके भरोसे रहता है तो उसके परिवारका पालन असंभव हो जायगा, क्योंकि शरद् तथा श्रीष्म ऋतुओंमें ही लगभग २-२ महीने तक इन वृक्तियोंसे अन्नसंग्रह किया जासकता है, उन्छ (जिसमें केवल दो अंगुलियोंसे १-१ दाना अन्न चुननेका विधान है) वृक्तिसे वो केवल अपनी ही उदरपूर्ति असम्भव प्राय हो जायगी, परिवारवालोंको तो बात ही क्या १। अतः उन्छवृक्तिवालेको महाभारतमें 'पन्नान्त भोजन' (एक पन्नके अन्तमें भोजन करनेवाला) कहा गया है।

खेतके अतिरिक्त खिलहान, हाट ( वाजार ) या गृहस्यद्वार आदिसे उञ्छ तथा शिल वृत्ति करनेका अथवा बहुत लोगोंसे १ बालमें होने योग्य १०-१० वा १२-१२ अन्नके दानोंको लेकर संग्रह करना 'शिल्ल' तथा १-१ दाना संग्रह करना 'उञ्छ' वृत्ति कई व्याख्याकारोंने की है, अतः इन वृत्तियोंके द्वारा सर्वदा अन्न संग्रह किया जासकता है। याचित भिन्नान्नकी अपेन्ना अत्यन्त ही कम लेनेके कारण वैश्वदेवादि कियाका भी इस कमसे विरोध नहीं होता, ऐसा समझना चाहिये। अथवा कई आचार्य प्रकृत रलोकके तृतीयादि पादोंका अर्थ इस प्रकार करते हैं—"कोई गृहस्य यज्ञ कराने, पढ़ाने और दान लेनेसे; कोई गृहस्य यज्ञ कराने तथा पढ़ानेसे तथा चौथे गृहस्थ केवल पढ़ानेसे जीते ( परिवारादिका पालन-पोषण करते हुए जीवन यात्रा करते ) हैं"। इस अर्थके आश्रयसे परिवारादिका पालन यथावत् हो सकता है किन्तु इन कमोंको निःस्पृह होकर ही करना चाहिये।

शिलोञ्छजीनीका अग्निहोत्रादिमात्र कर्तव्य वर्तयंश्च शिलोञ्छाभ्यामग्निहोत्रपरायणः । इष्टीः पार्वायनान्तीयाः केवला निर्वपेत्सदा ॥ १०॥

शिल तथा उञ्छ (४।५) वृत्तिसे जीनेवाला ब्राह्मण श्राग्निहोत्रमें तत्पर रहता हुश्रा पर्व तथा श्रयनके श्रन्तमें होनेवाले यज्ञों (दर्शपौर्णमास्य तथा श्राग्रहायण रूप यज्ञ) को करे ॥ १०॥

जीविकाके लिये निन्दित वृत्तिका निषेध— न लोकवृत्तं वर्तेत वृत्तिहेतोः कथञ्चन । ऋजिह्यामशठां शुद्धां जीवेद्त्राह्मणजीविकाम् ॥ ११॥

ब्राह्मण जीविकाके लिये निन्दित लोकवृत्त (विचित्र परिहास कथा आदि) का आश्रय किसी प्रकार भी न करे। (किन्तु) कुटिलता और शठता से रहित शुद्ध ब्राह्मणकी जीविकाका (आश्रयकर) जीवे॥ ११॥

सन्तोषकी प्रशंसा—

सन्तोषं परमास्थाय सुखार्थी संयतो भवेत्। सन्तोषमूलं हि सुखं दुःखमूलं विपर्ययः॥ १२॥

सुखको चाहनेवाला अत्यन्त सन्तोष धारण कर ( यथासम्भव परिवारकी तथा अपनी रक्षाके साथ पद्ममहायज्ञादिशास्त्रिविहत कर्म करनेके योग्य धनसे अधिकका संग्रह करनेकी इच्छा न कर । अधिक धनके संग्रह करनेकी इच्छा न कर । अधिक धनके संग्रह करनेकी ) संयमी बनेः क्योंकि सन्तोष ( स्वर्गीदि प्राप्तिक्प ) सुख का कारण है और अपनिताष दुःख का कारण है ॥

श्रन्यतम वतका धारण-

त्र्यतोऽन्यतमया वृत्त्या जीवंस्तु स्नातको द्विजः। स्वर्गायुष्ययशस्यानि व्रतानीमानि धारयेत्॥ १३॥

उक्त (४।९) वृत्तियों (जीविका-साधनों ) मेंसे किसी एक वृत्तिसे जीता हुआ स्नातक ब्राह्मण स्वर्ग, आयु तथा यशके हितकर इन (आगे कहे जानेवाले ) ब्रतोंको धारण करे—॥ १३॥

वेदविहित कर्मानुष्टान-

वेदोदितं स्वकं कर्म नित्यं कुर्यादतन्द्रितः। तद्धि कुर्वन् यथाशक्ति प्राप्नोति परमां गतिम् ॥ १४॥

ब्राह्मण वेदमें कथित अपने कर्मको निरालस होकर करें; क्योंकि शक्तिके उसे (अपने वेदोक्त कर्मको ) करता हुआ (ब्राह्मण ) परम गति (मोक्ष ) को पाता है।।

विमर्श — पाप कर्मके चय होनेसे पुरुषको ज्ञान होता है, दर्पण-तलके समान उस ज्ञानके होनेपर आत्मा (अन्तःकरण) में आत्माको देखता है।

गीतादि धनोपार्जनका निषेध-

नेहेतार्थान्त्रसङ्गेन न विरुद्धेन कर्मणा। न विद्यमानेष्वर्थेषु नार्त्यामपि यतस्ततः॥ १४॥

गाने-बजानेमें श्रासक्त होकर तथा शास्त्र-विरुद्ध कर्म (श्रयाज्य-याजन श्रयोत् चाण्डालादिको यज्ञ कराना श्रादि ) के द्वारा, धनके रहनेपर श्रीर (नहीं रहनेपर ) श्रापत्तिमें भी जहां कहीं (पतित श्रादि ) से धन (संग्रह करने ) की इच्छा न करे ॥ १५ ॥

इन्द्रिय-विषयोंमें श्रासिक्ता निषेध— इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु न प्रसच्येत कामतः। श्रातिप्रसिक्तं चैतेषां मनसा संनिवत्येत्॥ १६॥

इन्द्रियोंके विषयोंमें कामवश अधिक आसक्त न होवे और इनमें अधिक आसक्तिको मनसे रोके ॥ १६ ॥

विमर्श—नेत्र, जिह्ना, नासिका, त्वचा—इन इन्द्रियोंके क्रमसे रूप, रस, गन्ध और स्पर्श—ये विषय हैं। मनकी सहायता प्राप्त कर नेत्रादि इन्द्रियां अपने-अपने

१. तदुक्तं मोत्तधर्मे—

"ज्ञानमुत्पद्यते पुंसां चयात्पापस्य कर्मणः । तत्रादर्शतलप्रस्थे पश्येदात्मानमात्मिनि ॥" इति । ( म० मु० ) विषयोंमें आसक्त होती हैं, अत एव मनके द्वारा उन इन्द्रियोंको रोकनैके लिये इस रलोकमें कहा गया है।

वेदार्थ-विरुद्ध कर्म-सर्वान्परित्यजेदर्थान्स्वाध्यायस्य विरोधिनः। यथातथाऽध्यापयंस्तु सा ह्यस्य कृतकृत्यता॥ १७॥

(जिस किसी प्रकारसे अपनेको तथा भृत्योंको जिलाते अर्थात् पालन-पोषण करते हुए) स्वाध्याय (वेद, स्मृति) के विरुद्ध कार्योंको छोड़ दे। जिस किसी प्रकारसे स्वाध्यायमें तत्पर रहना ही इस (स्नातक ब्राह्मण) की कृतकृत्यता (कृतार्थता) है। १७॥

वय त्रादिके त्रातुसार वेषादिधारण— वयसः कर्मणोऽर्थस्य श्रुतस्याभिजनस्य च। वेषवाग्बुद्धिसारूप्यमाचरन्विचरेदिह ॥ १८॥

श्रवस्था (उम्र ), कर्म, सम्पत्ति, शास्त्र (पठनपाठनादिज्ञान ) श्रीर कुलके श्रवसार वेष, वचन (बोलना ) श्रीर बुद्धिका व्यवहार करता हुश्रा इस संसारमें विचरण करे ॥ १८ ॥

विमर्श—वय-युवावस्थामें पुष्पमाला, सुगन्धि तैळ, इत्र, लेप, चन्दनादि तथा बृद्धावस्थामें परमात्माका चिन्तन सामान्य वेश-भूषा रखना, धन, धान्य, पुत्र, कामवासनादिसे विरक्ति आदि । इसी प्रकारसे कर्म आदिके अनुसार अपने आचरणको रखना चाहिये।

सर्वदा शास्त्रावलोकन-

बुद्धिवृद्धिकराण्याशु धन्यानि च हितानि च । नित्यं शास्त्राण्यवेत्तेत निगमांश्चेव वैदिकान् ॥ १६ ॥

शीघ बुद्धिको बढ़ानेवाले ( वेदसे अविरुद्ध व्याकरण, न्याय, मीमांसा, स्मृति और पुराणादि ), धनको बढ़ानेवाले ( अर्थशास्त्र ), दृष्ट ( प्रत्यक्ष रूपसे ) हित करनेवाले ( आयुर्वेद, ज्यौतिष आदि ) शास्त्रोंको तथा वेदार्थको बतलानेवाले निगम ( निरुक्त ) को सर्वदा देखता ( मनन करता ) रहे ॥ १९ ॥

शाश्रावलोकनसे ज्ञाननैर्मल्य— यथा यथा हि पुरुषः शास्त्रं समधिगच्छति । तथा तथा विज्ञानाति विज्ञानं चारय रोचते ॥ २०॥ मनुष्य जैसे २ शास्त्रोंका श्रव्छी प्रकार श्रभ्यास करता है वैसे २ विशेष जानने लगता है श्रीर उसका विशेष ज्ञान निर्मल होता है ॥ २०॥

[शास्त्रस्य पारं गत्वा तु भूयो भयस्तद्भ्यसेत्। तच्छास्त्रं शबलं कुर्यान्न चाधीत्य त्यजेत्पुनः ॥ २ ॥]

[ शास्त्रका पारंगामी होकर बार-बार उसका अभ्यास करे। उस शास्त्रको ( निरन्तर अभ्यासके द्वारा ) उज्ज्वल ( सन्देहरहित ) करे और उसे पुनः ( पढनेके बाद ) फिर छोड़ मत दे॥ २॥

पञ्चयज्ञांका यथाशक्ति पालन् ऋषियज्ञं देवयज्ञं भूतयज्ञं च सर्वदा। नृयज्ञं पितृयज्ञं च यथाशक्ति न हापयेत् ॥ २१॥

सर्वदा ऋषियं (वेदस्वाध्याय), देवयं (पार्वणश्राद्धादि), भूतयं (बिल-वैश्वदेव), नृयं (त्र्यतिथि-भोजनादि), श्रीर पितृयं (तर्पण-श्राद्धादि) का यथाशक्ति त्याग न करे ॥ २१॥

इन्द्रिय यज्ञ-

एतानेके महायज्ञान्यज्ञशास्त्रविदो जनाः । अनीहमानाः सततिमिन्द्रियेषयेव जुह्वति ॥ २२ ॥

शाब्रज्ञाता कुछ ग्रहाश्रमी इन यज्ञों (४।२१) को नहीं करते हुए सर्वदा पञ्च ज्ञानेद्रियों (२।९०-९१) में हवन करते हैं ॥२२॥

विमर्श—नेत्र, जिह्वा, नासिका, त्वचा और कान; ये पांच ज्ञानेन्द्रिय हैं, इनके विषय क्रमज्ञः रूप, रस, गन्ध, स्पर्श और शब्दका ग्रहण है। नेत्र इन्द्रियसे रूपका ग्रहण नहीं करना अर्थात् नेत्रसे सुन्दर से सुन्दर या विकृत से विकृत भी रूपको देखते हुए भी उसमें आसक्ति या घृणा नहीं करना ही 'नेत्रेन्द्रिय'का संयम है। इसी प्रकार अन्य इन्द्रियोंके विषयोंमें भी आसक्ति आदिका त्यागकर उनका संयम करना ही 'इन्द्रियोंमें हवन' करना है।

वाक्-यज्ञ-

वाच्येके जुह्विति प्राणं प्राणे वाचं च सर्वदा । वाचि प्राणे च पश्यन्तो यज्ञनिर्वृत्तिमक्त्याम् ॥ २३ ॥ वचन तथा प्राणोंमें यज्ञके अक्षय फलको जानते हुए कुछ ग्रहाश्रमी सर्वदा

वचन तथा प्राणोंमें यज्ञके अक्षय फलको जानते हुए कुछ गृहाश्रमी सर्वेदा वचनमें प्राणोंको तथा प्राणोंमें वचनको हवन करते हैं ॥ २३ ॥ विमर्श — जैसा कि कौषीतकीरहस्य ब्राह्मणमें कहा है—"जबतक पुरुष बोछता है, तब तक प्राण (श्वासछेने) के छिये समर्थ होता है, तब वचनमें प्राणका हवन करता है; और जबतक श्वास छेता है, तबतक बोछ नहीं सकता, तब वचनमें प्राणका हवन करता है; इस प्रकार अनन्त अमृतमें हवन करनेवाछा (वह) जागता-सोता हुआ सर्वदा हवन करता है। अथवा अनन्तर यन्स्त अन्य आहुतियांकर्मम्यी-होती हैं, इस प्रकार के कर्मको पूर्व के विद्वानोंने उसका अग्निहोत्र क्रिया कहा है।

ज्ञानयज्ञ—

ज्ञानेनैवापरे विप्रा यजन्त्येतैर्मखैः सदा। ज्ञानमूलां क्रियामेषां पश्यन्तो ज्ञानचक्षुषा ॥ २४ ॥

कोई २ ( ब्रह्मनिष्ठ ब्राह्मणग्रहाश्रमी, ज्ञानरूपी नेत्रसे ही ज्ञान-मूलक इन किया-श्रों (४।२१ में कथित यज्ञानुष्ठानों ) की उत्पत्तिको देखते हुए ज्ञानसे ही इन (पञ्च ) महायज्ञोंको करते हैं ॥ २४॥

विमर्श—सम्पूर्ण जगत् ब्रह्म है, ऐसे ज्ञान से इन पञ्चमहायज्ञोंको भी ब्रह्मरूपसे ध्यान करते हुए इन यज्ञोंका फल प्राप्त करते हैं। पूर्वोक्त इन तीन रलोकों ( शरर-२४ ) में ब्रह्मनिष्ठ वेदसंन्यासी गृहस्थोंकी यह विधि वर्णित है।

> सन्ध्योपासन, दर्श, पौर्णमास श्राद्ध— अग्निहोत्रं च जुहुयादाद्यन्ते द्युनिशोः सदा । दर्शेन चार्धमासान्ते पौर्णमासेन चैव हि ॥ २४ ॥

(द्विज अनुदित होमपक्षमें ) सर्वदा दिन और रातके अन्तमें अग्निहोन्न-हवन करे और मासार्द्ध (कृष्णपक्षके अन्तमें ) दर्शश्राद्ध तथा शुक्लपक्षके अन्तमें पौर्णमास श्राद्ध करे ॥ २५ ॥

विमर्श-अग्निहोत्रके लिये दो पत्त मन्वर्थमुक्तावलीकारने वतलाये हैं-पहला उदितहोमपत्त और दूसरा अनुदितहोमपत्त । इन में भी दो विकल्प हैं । प्रथम विकल्पके अनुसार दिन और रात्रिके आदिमें अग्निहोत्र करना 'उदितहोम' तथा दिन और रात्रिके अन्तमें अग्निहोत्र करना 'अनुदितहोम' है । एवं द्वितीय विकल्पके

१, "यथा कोषीतकीरहस्ये ब्राह्मणम्—'यावह्नै पुरुषो भाषते, न तावत् प्राणितुं शक्नोति, प्राणं तदा वाचि जुहोति; यावद्धि पुरुषः प्राणिति, न तावद्माषितुं शक्नोति वाचं, तदा प्राणे जुहोति; एतेऽनन्तेऽमृते आहुती जाग्रत्स्वपंश्च सततं जुहोति।" अथवा "अन्या आहुतयोऽनन्तरन्यस्ताः कर्ममय्यो हि भवन्त्येवं हि तस्यैतत्पूर्वं विद्वांसोऽग्नि-होत्रं जुहवाञ्चकुः" इति। (म० मु०)

अनुसार दिनके आदि और अन्तमें अग्निहोत्र करना 'उदितहोम' तथा रात्रिके आदि और अन्तमें अग्निहोत्र करना 'अनुदितहोम' है।

> सस्यान्ते नवसस्येष्टचा तथर्त्वन्ते द्विजोऽध्वरैः। पशुना त्वयनस्यादौ समान्ते सौमिकैर्मखैः॥ २६॥

पुराने अन्नके अन्त समय (समाप्ति) में या असमाप्ति में भी 'नवसस्येष्टि' (आआयण यज्ञ) से, ऋतु के अन्तमें 'चातुर्मास्य' यज्ञसे, अयनोंके अन्तमें 'पशु-वन्ध' यज्ञसे और वर्षके अन्तमें 'अप्रिष्टोम' आदि यज्ञसे यज्ञ करे ॥ २६ ॥

विमर्श — इस श्लोकमें 'ऋतु' शब्दसे 'हेमन्त' आदि छः ऋतु इष्ट नहीं हैं, किन्तु शीत, ग्रीष्म और वर्ष-ये ही तीन ऋतु इष्ट हैं। उत्तरायण और द्विणायनके भेदसे अयन दो होते हैं, सूर्यकी मकर संक्रान्तिसे लेकर मिथुन संक्रान्तितक 'उत्तरायण' तथा कर्क संक्रान्तिसे लेकर धनु संक्रान्ति तक 'द्विणायन' होता है। ज्योतिःशास्त्रके अनुसार चैत्र ग्रुक्ल प्रतिपद्से वर्षका आरम्भ होनेसे शिशिर ऋतु के समाप्त होने पर वसन्त ऋतुमें वर्षान्तसम्बन्धी 'अग्निष्टोमयज्ञ' करना चाहिये।

नवसस्येष्टिके विना नवाल भोजन निषेध— नानिष्ट्वा नवसस्येष्टचा पशुना चाग्निमान्द्रिजः। नवान्नमद्यान्मांसं वा दीर्घमायुर्जिजीविषुः॥ २७॥

बहुत त्रायुं तक जीनेका इच्छुक त्राग्निहोत्री ब्राह्मण विना 'नवसस्येष्टि' ( त्राप्रायण ) यज्ञ किये नये त्राज्ञको तथा विना 'पशुवध' यज्ञ किये नये पशुके मांसको नहीं खावे—॥ २७॥

> नवसस्येष्टि श्रादि यज्ञके नहीं करनेपर— नवेनानर्चिता ह्यस्य पशुह्वयेन चाग्नयः । प्राणानेवातुमिच्छन्ति नवान्नामिषगर्धिनः ॥ २८ ॥

—क्योंकि नये श्रन्न तथा नये पशुसे बिना पूजित नये श्रन्न तथा नये पशुमांसकी श्रतिशय श्रमिलाषा करनेवाले श्रमिदेव (इस श्रमिहोत्रीके) प्राणींको ही खानेकी इच्छा करते हैं ॥ २८ ॥

यथाशिक श्रतिथिपूजन—
आसनाशनश्च्याभिरद्भिर्मूलफलेन वा ।
नास्य कश्चिद्वसेद् गेहे शक्तितोऽनिर्चितोऽतिथिः ॥ २६॥
जिस गृहस्थके घरमें शक्तिके श्रतुसार श्रासन, भोजन, शय्या, जल श्रौर

३. 'शरिद नवानाम्' इति स्त्रकारवचनादसमाप्तेऽपि पूर्वसस्ये इत्युक्तेः।

मूल-फलसे अतिथि की पूजा महीं होतो है उसमें कोई आतिथि निवास न करे। ( गृहस्थ का कर्तव्य है कि अपनी शक्तिके अनुसार अतिथियों का आसन, भोजना-दिसे सत्कार करे )॥ २९॥

> पाखण्डी त्रादिके सत्कार का निषेध— पाषिरिडनो विकर्मस्थान्बेडालव्रतिकाञ्छठान् । हेतुकान्बकवृत्तींख्र वाङ्मात्रेणापि नार्चयेत् ॥ ३०॥

पाखण्डी (वेद वचनके विरुद्ध बत एवं तपस्त्री की वेश-भूषा-जटा-काषाय वहादि को धारण करनेवाले ), विरुद्ध कर्म करनेवाले (बौद्धिभक्ष क्षपणक ब्रादि) वैडालव्रती (४।१९६), शठ (वेद-स्पृतिके वचनोंमें विश्वास नहीं रखने वाले ), हेतुवादी (धर्म को वेदवचनके ब्रानुसार नहीं मानकर तर्क करने वाले ), वकत्रिति (४।१९७) ब्रातिथियों का वचनमात्रसे भी पूजन न करे (ब्रातिथि मानकर पूज्यत्व बुद्धि न रखे; किन्तु ४।३२ में कथित वचनके ब्रानुसार यथाशक्ति उनको भी श्रव ब्राद्धि देवे ही )॥ ३०॥

वेद स्नातकादि का पूजन-

वेद्विद्यात्रतस्नाताञ्श्रोत्रियान्गृहमेधिनः । पूजयेद्भव्यकव्येन विपरीतांश्च वर्जयेत् ॥ ३१ ॥

विद्यास्नातक, व्रतस्नातक, उभय (वेद-विद्या) स्नातक श्रौर श्रोत्रिय यहाश्रमियों की हब्य तथा कब्य (देवकर्म तथा पितृकर्म) में पूजा करे श्रौर दूसरोंको (इनसे प्रतिकृल श्राचरणवालों) का त्याग करे (पूजन न करे) ॥३१॥

विमर्श—स्नातक तीन प्रकारके होते हैं—विद्यास्नातक, व्रतस्नातक और विद्यावतस्नातक। उनमें वेदोंको समाप्तकर वर्तोको समाप्त नहीं करनेवाला 'विद्या-स्नातक', वर्तोको समाप्तकर वेदोंको समाप्त नहीं करनेवाला 'व्रतस्नातक' और वेद तथा विद्या दोनोंको समाप्त करनेवाला 'विद्यावत स्नातक' (उभयस्नातक) कहलाता है।

बहाचारी ब्यादिके लिये ब्रन्न दान — शक्तितोऽपचमानेभ्यो दातव्यं गृहमेधिना । संविभागश्च भूतेभ्यः कर्तव्योऽनुपरोधतः ॥ ३२॥

१. यथाह हारीतः—"यः समाप्य वेदानसमाप्य वतानि समावर्तते, स 'विद्या-स्नातकः'। यः समाप्य व्रतान्यसमाप्य वेदान् समावर्तते, स 'व्रतस्नातकः'। उभयं समाप्य यः समावर्तते, स 'विद्याव्रतस्नातकः" इति । ( म॰ सु॰ )

त्रपने हाथसे भोजन-पाक नहीं करनेवाले ब्रह्मचारी, परिव्राजक (संन्यासी) त्रौर पाखण्डी त्रादिके लिये ग्रहाश्रमी श्रज्ञ देवे त्रौर परिवार, सत्यादिके उदरपूर्ति त्रादिमें कभी नहीं करते हुए ही जीवों (ब्रह्मादि पर्यन्त जीवों तक) के लिये (जलादिका यथायोग्य) विभाग करे ॥ ३२ ॥

विमर्श - यद्यपि 'कृत्वैतत्—' (३।९४) वचनसे ब्रह्मचारी तथा संन्यासीके अन्न देनेके छिये कह चुके हैं, तथापि पचमान (स्वयं भोजनपाक करने वालों) की अपेचा श्रेष्ठता तथा स्नातकव्रतत्वके स्चनाके छिये प्रकृत वचन पुनः कहा गया है। मेधातिथि तथा गोविन्दराज का मत है कि—'कृत्वैतत्' (३।९४) वचनसे ब्रह्मचारी तथा संन्यासीके छिये अन्नदानका विधान पहले कर चुकनेसे यह वचन पाखण्डी आदिके छिये ही (मुख्यतः) है।

क्षत्रियादिसे धन लेना-

राजतो धनमन्विच्छेत्संसीदन्स्नातकः क्षुघा । याज्यान्तेवासिनोर्वाऽपि न त्वन्यत इति स्थितिः ॥ ३३ ॥

'भूखसे पीड़ित स्नातक क्षत्रिय, यजमान श्रीर शिष्यसे धन लेनेकी इच्छा करे, दूसरे किसीसे नहीं' ऐसी स्थिति ( शास्त्रोक्त वचन ) है ॥ ३३ ॥

विमर्श—"न राज्ञः प्रतिगृह्णीयात्—" ( ११८४ ) वचन द्वारा आगे राजासे धन लेनेके लिये किया गया निषेध 'चत्रिय राजा' के लिये है, अतः धमें तत्पर 'चत्रिय' से धन लेनेमें कोई दोष नहीं है । क्योंकि चत्रियके अधिक धनसम्पन्न होनेसे उसे दान देनेमें कष्ट नहीं होगा तथा यजमान एवं शिष्यके उपकृत होनेसे वे स्वत एव प्रत्युपकारी रहते हैं, अतः उनका धन लेना दोषजनक नहीं है । हां, उनके भी अभावमें—आपत्कालमें "सर्वतः प्रतिगृह्णीयात्—" ( १०१०२ ) वचनके अनुसार दूसरे ( राजा आदि ) से भी धन लेनेमें दोष नहीं । यहां पर 'न त्वन्यतः' पदसे दूसरेसे धन लेनेका निषेध होनेसे आगे ( १०१९०२ ) सर्वसे प्रतिग्रह लेनेका विधान करनेसे यह प्रकृत वचन आपत्ति कालपरक नहीं हो सकता । आपत्ति-कालके लिये चत्रिय जातीय राजासे प्रतिग्रहकी प्राप्ति होना असम्भव होनेपर 'सीदिझः कुप्यमिच्छिझर्धनं वा पृथिवीपतिः' ( १०१९३ ) वचनके अनुसार ग्रुद्ध को राजासे प्रतिग्रह लेने का विधान किया गया है ।

भूख श्रादिसे दुखी होनेका निषेध—
न सीदेत्स्नातको विश्रः क्षुधा शक्तः कथञ्चन ।
न जीर्णमलवद्वासा भवेच विभवे सित ॥ ३४॥
(विद्या श्रादिके द्वारा प्रतिग्रह श्रादि लेनेमें ) समर्थ होता हुश्रा स्नातक किसी

प्रकार दुःखित न होवे, तथा धन (वैभव) रहने पर फटे और मैले कपड़ों को न पहने ॥ ३४ ॥

स्वाध्यायादिमें तत्परता—

क्लूप्तकेशनखश्मश्रुद्दन्तिः शुक्काम्बरः शुचिः । स्वाध्याये चैव युक्तः स्यान्नित्यमात्महितेषु च ॥ ३४ ॥

बाल, दाँत तथा दाढ़ी को कटवाता हुआ ( मुण्डन कराता हुआ नहीं ), तपके कप्टको सहने करता हुआ, श्वेत कपड़ों को पहनने वाला, स्वाध्याय ( वेदादिक। पाठ ) में तत्पर ( ब्राह्मण गृहस्थ ) सर्वदा अपने हित ( श्रौषधादिके द्वारा स्वास्थ्य रक्षा ) में तत्पर रहे ॥ ३५॥

दण्ड तथा कमण्डलु त्रादिका ग्रहण— वैणवीं धारयेदाष्टिं सोदकं च कमण्डलुम्। यज्ञोपवीतं वेदं च शुभे रोक्मे च कुण्डले ॥ ३६॥

चंसकी छड़ी, जल सहित कमण्डलु, यज्ञोपवीत, वेद श्रीर सोनेके दो सुन्दर कुण्डलोंको (ब्राह्मण ग्रहाश्रमी) घारण करे−॥ ३६॥

काल विशेषमें सूर्यदर्शन का निषेध— नेचेतोद्यन्तमादित्यं नास्तं यन्तं कदाचन । नोपसृष्टं न वारिस्थं न मध्यं नमसो गतम् ॥ ३७॥

— उदय तथा श्रस्त होते हुए, प्रहण लगे हुए, पानीमें प्रतिविम्बित श्रीर (मध्याहमें) श्राकाशके मध्यमें स्थित सूर्यको कभी न देखे—॥ ३०॥

वत्स त्रादिको रस्सीके लङ्घनादिका निषेध— न लङ्घयेद्वत्सतन्त्रीं न प्रधावेच वर्षति । न चोदके निरीत्तेत स्वं रूपमिति धारणा ।। ३८ ।।

— बछवा बांधनेकी रस्सी (पगहा) को न लांघे, पानी बरसते रहने पर न दौड़े खौर पानी में पड़ी हुई अपनी परछाई को न देखे; यह शास्त्र की मर्यादा है ॥ ३ = ॥

मिट्टी गौ, त्रादिको दाहिने करके जाना— मृदं गां देवतं विष्ठं घृतं मधु चतुष्पथम् । प्रदक्षिणानि कुर्वीत प्रज्ञातांश्च वनस्पतीन् ॥ ३६॥ ( कहीं जाते-त्राते समय रास्तेमें मिले हुए ) मिट्टी की ढेर, गौ, देव-प्रतिमा ब्राह्मण, घी, मधु (सहद्), चौरास्ता द्यौर परिचित बड़े २ वनस्पति (पीपल, बड़ श्रादिके पेड़) के प्रदक्षिण क्रमसे (उन्हें श्रपने दाहिने भागमें करके) जावे ॥ रजस्वला—संभोगका निषेध—

नोपगच्छेत्प्रमत्तोऽपि स्त्रियमार्त्तवदृशने । समानशयने चैव न शयीत तथा सह ॥ ४० ॥

कामवश उन्मत्त (पागल) होकर भी रजोदर्शन होने पर (रजस्वला होने पर उसके साथ) संभोग न करे और उस (रजस्वला) के साथ एक आसन या शब्या पर न (बैठे और न) सोवे ॥ ४०॥

रजस्वला सम्भोगसे बुद्धशादि हानि— र रजसाऽभिष्लुतां नारीं नरस्य ह्युपगच्छतः। प्रज्ञा तेजो बलं चक्षुरायुश्चैव प्रहीयते॥ ४१॥

रजस्वलाके साथ सम्भोग करते हुए पुरुषकी बुद्धि, तेज, बल, नेत्र (देखने की शक्ति ) श्रीर श्रायु क्षीण हो जाती है ॥ ४१ ॥

> रजस्वलाके संसर्गत्यागचे बुद्धचादि-वृद्धि— तां विवर्जयतस्तस्य रजसा समभिष्लुताम् । प्रज्ञा तेजो बलं चक्षुरायुश्चैव प्रवर्धते ॥ ४२॥

उस (रजस्वला स्त्री) को छोड़ते (सम्भोग तथा स्पर्शका त्याग करते) हुए (गृहस्थकी) बुद्धि, तेज, बल, नेत्र (देखने की शक्ति) श्रीर श्रायु बढ़ती है ॥४२॥

स्त्रीके साथ भोजनादिनिषेध— नाश्रीयाद्भार्यया सार्ध नैनामीचेत चाश्रतीम्। श्लुवतीं जृम्भमाणां वा न चासीनां यथासुखम्।। ४३।। स्रीके साथ (एक पात्रमें) भोजन न करे और भोजन करती हुई, स्रीकती

हुई, जम्भाई लेती हुई तथा सुखपूर्वक (पुरुषादिके न रहनेसे स्वेच्छापूर्वक जैसे-तैसे ) बैठी हुई स्त्रीको न देखे ॥ ४३ ॥

श्रांजन लगाती हुई श्रादि स्त्रीको देखनेका निषेध— नाञ्चयन्तीं स्वके नेत्रे न चाभ्यक्तामनावृताम् । न पश्येत्प्रसवन्तीं च तेजस्कामो द्विजोत्तमः ॥ ४४॥ श्रांजती ( श्रपनी श्रांखोंमें श्रज्जन श्रर्थात् काजल-सुर्मी श्रादि लगाती ) हुई, तेल ब्रादिसे ब्रभ्यक्त. ब्रावरणरहित (स्तनादिपर वश्च नहीं हों, ऐसी ब्रावस्थामें ) ब्रौर प्रसव करती हुई स्त्रीको तेज चाहनेवाला द्विजोत्तम न देखे ॥ ४४ ॥

[ उपेत्य स्नातको विद्वान्नेचेन्नमां परिचयम् । सरहस्यं च संवादं परिचीषु विवर्जयेत् ॥ ३ ॥

[ विद्वान स्नातक ( गृहाश्रमी ) समीप जाकर नंगी परस्रीको न देखे अर्थात् न उसके पास ही जावे और तथा एकान्तमें परस्रीके साथ बातचीत भी न करे॥३॥] एक वस्त्र पहने भोजनिषेध श्रादि—

नान्नमदादेकवासा न नग्नः स्नानमाचरेत्। न मूत्रं पथि कुर्वीत न भस्मनि न गोत्रजे ॥ ४४॥

एक वस्त्र (केवल घोती, गमछी या लंगोट त्रादि ) पहनकर भोजन न करे। नंगा होकर स्नान न करे, रास्ते (बीच रास्ते ) में, भस्म (राख ) पर त्रौर गोशाला (गौद्रोंके ठहरनेका स्थान) में मल त्रौर मूत्रत्यांग (पाखाना-पेशाब ) न करे—॥ ४५॥

न फालकुष्टे न जले न चित्यां न च पर्वते । न जीर्णदेवायतने न वल्मीके कदाचन ॥ ४६॥

जोते हुए खेतमें, पानीमें, चिति (ईँटका भट्ठा श्रौर वर्तनोंका श्रांवा ) पर, पहाइपर, पुराने देव मन्दिरमें, वामि (दिश्रंकाड़ ) पर कभी (मलमूत्रका त्याग न करे ) —॥ ४६॥

न ससत्त्वेषु गर्तेषु न गच्छन्नापि च स्थितः। न नदीतीरमासाद्य न च पर्वतमस्तके ॥ ४७॥

जीवयुक्त ( चीटी, चूहा ऋदिके ) बिलोंमें, चलते हुए, खड़े होकर, नदीके किनारे पहुंचकर और पहाड़की चोटीपर ( मल-मूत्रका त्याग न करे )—॥४०॥

विमर्श-पूर्वरलोक ( ४१४६ ) में पर्वतपर मल-मूत्र-त्यागका निषेध करके पुनः इस रलोकमें 'पर्वतमस्तके' अर्थात् पहाइकी चोटीपर निषेध करना पुनरुक्ति है, क्योंकि सामान्यतः पर्वत मात्रका निषेध करनेसे ही पर्वतकी चोटीका भी निषेध स्वतप्व हो जाता है, तथापि विकल्प-प्रदर्शनके लिये ( पर्वतकी चोटीको छोड़कर उसके निचले भागपर मलमूत्रत्यागका निषेध न करनेके लिये ) यह (पर्वतमस्तके) शब्द पुनः कहनेपर पुनरुक्ति दोष नहीं है। यद्यपि इच्छाविकल्पका आश्रय कर अन्यथा भी अर्थ होनेसे सामान्यनिषेधकी व्यर्थता सम्भव है, तथापि यहां इच्छाविकल्पका आश्रय न कर व्यवस्था-विकल्पका आश्रय करनेसे अत्यन्त आर्तको पर्वतपर मल-मूत्र-त्याग करनेपर भी दोष नहीं है।

वाय्वभिविष्रमादित्यमपः पश्यंस्तथैव गाः । न कदाचन कुर्वीत विरमूत्रस्य विसर्जनम् ॥ ४८ ॥

वायु, श्राक्षि, ब्राह्मण, सूर्य, पानी और गौओंको देखते हुए कभी मल श्रीर

मूत्रका त्याग (पाखाना त्योर पेशाब ) न करे ॥ ४८ ॥

विमर्श—यद्यपि वायुको रूपहीन होनेसे देखना असम्भव है, तथापि 'वायुरु शब्दसे आधक वायु आँधी आदिसे उड़ते हुए तृण, पत्ते आदिकाग्रहण करना चाहिये।

> मल-मूत्र-त्यागकी विधि— तिरस्कृत्योचरेत्काष्ठलोष्टपत्रतृणादिना ।

नियम्य प्रयतो वाचं संवीताङ्गोऽवगुरिठतः ॥ ४६॥

लकड़ी (स्ंबी), मिटीका ढेला, पता, घास आदि (दोनों स्खे हुए) से भूमिको ढककर तथा स्वयं चुप होकर और रारीर एवं मस्तकको ढककर मल-मूत्र का त्याग (पेशाव और पाखाना) करे॥ ४६॥

मल-मूत्र त्यागमें समयानुसार दिग्विचार— मूत्रोचारसमुत्सर्ग दिवा कुर्यादुद्ङ्मुखः । दिज्ञणाभिमुखो रात्रौ संध्ययोश्च तथा दिवा ॥ ४०॥

दिनमें तथा दोनों ( प्रातःकाल श्रौर सार्यकालकी ) सन्ध्याश्रोंमें उत्तरकी श्रोर मुखकर एवं रात्रिमें दक्षिणकी श्रोर मुखकर मजमूत्रका त्याग करे ॥ ५०॥

विमर्श—धरणीधरने इस श्लोकका चौथा पाद "स्वस्थोऽनाशाय चेतसः" पढ़-कर 'चित्त अर्थात् बुद्धिके अनाशके लिये' ऐसी स्थाख्या की है, किन्तु परम्परागत तथा विद्वज्जन-सम्मत पाठके स्थानपर (सन्ध्ययोश्च तथा दिवा) धरणीधरका स्वकल्पित पाठान्तर (स्वस्थोऽनाशाय चेतसः) मानना व्यर्थ है ।

> श्रन्धकारादिमें दिग्विचारका त्याग— छायायामन्धकारे वा रात्रावहनि वा द्विजः । यथामुखमुखः कुर्यात्प्राणवाधामयेषु च ॥ ४१ ॥

१-२. "शुष्केस्तृणैर्वा काष्ठैर्वा पर्णै वेंणुद्छेन वा । मृन्मयैभीजनैर्वापि अन्तर्धाय वसुन्धराम् ॥"

इति वायुपुराणवचनात् "शुष्कानि काष्ठपत्रतृणानि ज्ञेयानि" इति । (म॰ सु॰) ३. भरणीधरस्तु ःयाख्यातवान् ।

"परम्परीयमाग्नायं हित्वा विद्वद्भिराहत्तेत् ॥ पाठान्तरं व्यरचयन्मुथेह धरणीधरः ।" इति । ( म॰ सु॰ ) रात्रिमें, छायामें या अन्धकारमें तथा दिनमें नीहार (कुहरा बादल आदि ) के अन्धकारमें (दिग्ज्ञान नहीं होनेपर ) और (चौर या सिंह आदि हिंसक पशु आदिसे ) प्राणोंकी बाधा (या शरीरादि कष्टका सन्देह ) होनेपर द्विज इच्छानुसार किसी दिशाकी और मुखकर मल-मूत्रका त्याग करे ॥ ५१॥

विमर्श—उक्त वचनसे संडास (पाखाना अर्थात् शौचालय) में भी सुविधाके

अनुसार मुखकर मलमूत्रत्याग करनेमें दोष नहीं है।

श्रमि श्रादिको श्रोर मुखकर मल-मूत्र त्यागका निषेध— प्रत्यिम प्रतिसूर्य च प्रतिसोमोदकद्विजान् । प्रतिगां प्रतिवाचं च प्रज्ञा नश्यित मेहतः ॥ ४२॥

श्रिम, सूर्य, चन्द्रमा, पानी, ब्राह्मण, गौ, हवा (श्रांघी श्रादि । पाठमेदसे दोनों सन्ध्या—प्रातःकाल पूर्वमुख तथा सार्यकाल पश्चिममुख) की श्रोर उन्हें (नहीं देखते हुए भी सामने ) मुखकर मल मूत्र त्याग करनेवाले (द्विज) की बुद्धि नष्ट हो जाती है ॥ ४२ ॥

श्रमिको मुखसे फ्रुंकने श्रादिका निषेध— नामिं मुखेनोपधमेन्नमां नेचेत च स्त्रियम्। नामेथ्यं प्रक्तिपेदमौ न च पादौ प्रतापयेत्॥ ४३॥

अगिनको मुखसे न फूंके (किन्तु प्रज्वित करनेके लिये पंखा आदिसे हवा करे), नंगी स्त्रीको (मैथुनके अतिरिक्त समयमें) न देखे, अपिनत्र (मल, मूत्र, कूड़ा, करकट आदि) वस्तु अग्निमें न डाले और पैरको अग्निके उत्पर उठाकर न सेंके। (अग्निमें गर्म करके कपड़ा आदिसे पैरको सेंकनेमें दोष नहीं है)।

श्राग्निको खाट श्रादिके नीचे रखने श्रादिका निषेध— श्रधस्तान्नोपद्ध्याच न चैनमभिलङ्घयेत्। न चैनं पाद्तः कुर्यान्न प्राणाबाधमाचरेत्।। ४४।।

त्रागको ( त्रागसे युक्त श्रंगीठी, बरोसी श्रादिको ) ( खाट चारपाई श्रादिके ) नीचे न रखें, इस ( त्राग्न ) को न लाँघे, इस ( त्राग्न ) को पैरकी श्रोर ( सोने श्रादिके समयमें ) न करे श्रीर प्राणोंकी बाधा (पीडा वाले कर्म ) नहीं करे ॥४४॥

 <sup>&</sup>quot;न नम्नां ख्रियमोचेत मैथुनाहन्यत्र" इति साङ्ख्यायनदर्शनाद् "मैथुनव्यतिरे-केण नम्नां ख्रियं न पश्येत्" इति । ( म० मु० )

संधिकालमें भोजनादिका निषेध— नाश्रीयात्संधिवेलायां न गच्छेन्नापि संविशेत्। न चैव प्रलिखेद भिमं नात्मनोपहरेत्स्रजम् ॥ ४४ ॥

सन्धि ( प्रातः काल तथा सार्यकालके सन्ध्या ) के समयमें न भोजन करे, न दूसरे गांवमें जाय और न सोवे । भूमिपर ( लकड़ी त्रादिसे ) न लिखे ( न रेखा बनावे, न त्रक्षर त्रादि लिखे और न खरोचे ) और ( पहनी हुई ) मालाको (स्वयं) न निकाले ॥ ५५॥

> पानीमें पेशाब त्रादि करनेका निषेध— नाप्सु मूत्रं पुरीषं वा छीवनं वा समुत्सृजेत् । अमेध्यिलप्रमन्यद्वा लोहितं वा विषाणि वा ॥ ४६ ॥

मूत्र, मैला, थूक, अपवित्र ( जूटा आदि से उपलिप्त अर्थात् युक्त ) अन्य कोई वस्तु, रक्त और विष ( या विषयुक्त पदार्थ ) को पानीमें न छोड़े ॥ ५६ ॥

> स्ने घरमें श्रकेले सोने श्रादिका निषेध— नैकः सुप्याच्छून्यगेहे श्रेयांसं न प्रबोधयेत्। नोद्क्ययाऽभिभाषेत यज्ञं गच्छेन्न चावृतः॥ ४७॥

सूने घरमें अकेलान सोवे, (विद्या, धन श्रीर वय श्रादिसे) बड़ेको न जगावे, रजस्वला स्त्रीसे बातचित न करे श्रीर विना वरण किये (ब्राह्मण) यज्ञमें न जावे (दर्शनकी इच्छासे जा सकता है)॥ ४७॥

[ एकः स्वादु न भुझीत स्वार्थमेको न चिन्तयेत्।
एको न गच्छेदध्यानं नैकः सुप्तेषु जागृयात् ॥ ४॥
[स्वादिष्ट पदार्थ अकेले न खावे, स्वार्थचिन्तन अकेले न करे, अकेला मार्गमं
(लम्बे रास्तेमें या रात्रि आदिमें) न जावे और (दूसरोंके) सोते रहने पर
अकेला न जागे ॥ ४॥

अग्निहोत्रादिमें दाहिने हाथको बाहर रखना— अग्न्यगारे गवां गोष्ठे ब्राह्मणानां च संनिधी । स्वाध्याये भोजने चैव दक्तिणं पाणिमुद्धरेत् ॥ ४८ ॥ अग्निहोत्रमें, गौत्रोंके निवास स्थानमें, ब्राह्मणोंके पास, स्वाध्याय (वेद, वेदाङ्ग, स्मृत्यादिके पढ़नेके समय ) में और भोजनमें दाहिनी भुजाको कपड़ेसे बाहर रखेश्व जलादि पीती हुई गाय श्रादिके मना करनेवा निषेध— न वारयेद्गां धयन्तीं न चाचत्तीत कस्यचित् । न दिवीन्द्रायुधं दृद्घा कस्यचिद् दर्शयेद् बुधः ॥ ४६॥ (दूध या पानी) पीती हुई गौको मना न करे या किसीसे नहीं कहे ( दुहनेके

(दूध या पानी) पीती हुई गौको मना न करे या किसीसे नहीं कहे ( दुहनेके लिये मना करनेका निषेध नहीं हैं ) और आकाशमें इन्द्रधनुषको देखकर ( इन्द्र-धनुष देखनेके दोषको जाननेवाला ) विद्वान् वह (इन्द्रधनुष) दृसरेको न दिखलावे॥

> त्रधार्मिक प्राममें निवासादिका निषेध— नाधार्मिके वसेंद् प्रामे न व्याधिबहुते भृशम्। नैकः प्रपद्येताध्वानं न चिरं पर्वते वसेत् ॥ ६०॥

अधार्मिक ग्राममें निवास न करे, रोग ( चेचक, हैजा, ख़ेग, मलेरिया त्रादि सांसर्गिक रोग) से जहां बहुत लोग पीड़ित हों, उस ग्राममें बिलकुल ही निवास न करे, रास्तेमें श्रकेले नहीं चले श्रीर बहुत देरतक पहाड़पर निवास न करे ॥६०॥

> श्रुद्रके राज्यादिमें निवासका निषेध— न श्रुद्रराज्ये निवसेन्नाधार्मिकजनावृते । न पाषिण्डगणाक्रान्ते नोपसृष्टेऽन्त्यजैनृभिः ॥ ६१॥

्र शुद्धके राज्यमें निवास न करे, त्रधार्मिक लोगोंके निवासभूत, पाखिण्ड-समूहोंसे व्याप्त और चाण्डाल त्रादिसे सर्वत्र भरे हुए ग्राममें निवास न करे ॥ ६१ ॥

> रस त्रादि निचोड़कर खाने त्रादिका निषेध— न भुञ्जीतोद्धृतस्त्रेहं नातिसौहित्यमाचरेत्। नातिप्रगे नाति सायं न सायं प्रातराशितः॥ ६२॥

(रसगुल्ला या दहीबड़ा श्रादिके) रसको निचोड़कर भोजन नहीं करे, श्रत्यन्त तृप्तिका श्राचरण न करे (श्रनेक बार पेट भरकर भोजन न करे), बहुत सबेरे या बहुत साम होनेपर भोजन न करे, प्रातःकाल (पूर्वाक्रमें) श्रत्यन्त तृप्त होकर (श्रच्छी तरह भरपेट भोजन कर) पुनः सायंकाल भोजन न करे॥ ६३॥

विमर्श—पेटका आधा भाग अन्नसे, चतुर्थांश भाग जलसे पूर्णकर शेष चतुर्थांश भाग वायु संचारके लिये छोड़े (अन्नादिसे उसे भी न भरे )।

<sup>3. &</sup>quot;जठरं पूरयेदर्द्धमन्तैर्भागं जलेन च। वायोः सञ्चरणार्थं तु चतुर्थमवशेषयेत् ॥" इति ( म० मु० )।

व्यर्थ चेष्टा तथा श्रज्जलिसे पानीपीने श्रादिका निषेध— न कुर्वीत वृथाचेष्टां न वार्यञ्जलिना पिवेत्। नोत्सङ्गे भच्चयेद्भच्यान्न जातु स्यास्कृतृहली ॥ ६३॥

व्यर्थ (प्रत्यक्ष एवं परोक्ष फलसे हीन ) चेष्टा न करे, श्राङ्गलिसे पानी न पीये, गोद (दोनों जङ्कोंके बीच ) में भोजनकी वस्तुको रखकर न खावे और (बिना प्रयोजनका) कृत्हल ('यह क्या बात है' इस प्रकार जाननेकी इच्छा ) न करे॥

> नाचने गाने श्रादिका निषेध— न नृत्येद्थवा गायेन्न वादित्राणि वाद्येत् नास्फोटयेन्न च च्वेडेन्न च रक्तो विरावयेत् ॥ ६४॥

( शास्त्र-विरुद्ध ) नाच, गान श्रौर वाजा बजाना न करेः ताल ( जैसे दंगलके आरम्भमें महल प्रतिपक्षीको ललकारते हुए ताल ठोकते हैं, वैसे ) न ठोकें इवेडन ( दांतोंको परस्पर रगड़ते हुए अव्यक्त शब्द — जिसे 'दांत पीसना' कहते हैं, उसे ) न करे श्रौर श्रनुरक्त होकर विपरीत शब्द ( गधे, घोड़े श्रादिके समान ) न करे ॥

कांसेके वर्तनमें पैर धोने श्रादिका निषेध— न पादौ धावयेत्कांस्ये कदाचिद्पि भाजने । न भिन्नभाग्डे भुञ्जीत न भावप्रतिदूषिते ॥ ६४॥

कां सेके बर्तनमें कभी पैर न धुलवावेः (ताँबा, चाँदी और सोनेके बर्तनींको छोड़कर अन्य किसी धातुके बने हुए) फूटे बर्तनींमें तथा जो वर्तन अपने न रुचें, उनमें भोजन न करे ॥ ६४ ॥

विमर्श—तांवा, चाँदी, और सोनेके वर्तन फूटे हीं या अच्छे हीं उनमें (भोजन करनेसे) दोष नहीं है ऐसा पैठीनसिं का कथन है।

> दूसरोंके पहने हुए जूता श्रादि पहननेका निषेध— उपानहौं च वासश्च घृतमन्यैर्न धारयेत्। उपवीतमलङ्कारं स्रजं करकमेव च ॥ ६६॥

दूसरोंके पहने हुए जूते, कपड़े, यक्नोपनीत, भूषण, माला और कमण्डलुको नहीं धारण करे ॥ ६६ ॥

<sup>(</sup>१) 'ताम्ररजतसुवर्णानां भिन्नमभिन्नं वेति न दोषः इति पैठीनसिवचनात्" (म० मु०)।

गमनके त्रयोग्य वाहन— नाविनीतैर्भजेद्धुर्यैर्न च क्षुद्धाधिपीडितैः। न भिन्नशृङ्गान्तिखुरैर्न वालिधिविरूपितैः॥ ६७॥

त्रशिक्षित ( श्रच्छी तरह विना सिखलाये हुए ), भूख श्रौर प्याससे दुःखित, जिनके सींग, श्रांख श्रौर खुर भिन्न (कटे श्रादि ) हो श्रौर विना पूंछवाले पशुश्रों ( घोड़े श्रादि ) से गमन न करे ॥ ६० ॥

गमनके योग्य वाहन— विनीतस्तु ब्रजेब्नित्यमाशुगैर्त्तचणान्वितैः । वर्णस्योपसंपन्नैः 'प्रतोदेनातुदन्धृशम् ॥ ६८ ॥

शिक्षित, शोघगामी, ग्रुभ लक्षणोंसे युक्त, रंग-रूपमें मनोहर चोड़े आदि सन्नारियोंसे कोड़े या चाबुकसे उन्हें बहुत नहीं मारते हुए (कभी र मारते हुए) गमन करे ॥ ६८ ॥

बालातप तथा शवधूमादि सेवनका निषेध — बालातपः प्रेतधूमो वज्यं भिन्नं तथाऽऽसनम् । [ श्रीकामो वर्जयेन्नित्यं मृगमये चैव भोजनम् । ]

प्रातःकालका धूप ( मेधातिथिके मतसे सूर्योद्यसे वे तीन मुहूर्त ६ घटी = २ घंटा २४ मिनट तक का धूप। श्रन्याचार्योंके मतसे कन्या संक्रान्तिके सूर्यका धूप), मृतकका धूम, इटा हुआ श्रासन (का त्याग करे) [ श्रौर मिद्रीके वर्तनमें भोजन करना धनको चाहनेवाला सदा त्याग करे ॥ ४ । ]

न छिन्यात्रखलोमानि दन्तैर्नोत्पाटयेत्रखान् ॥ ६६ ॥ नख, रोम श्रीर बाल न काटे तथा दाँतींसे नाखून न काटे ॥ ६९ ॥

मिट्टी का ढेला त्रादि मसलनेका निषेध— न मृह्लोष्ठं च मृद्नीयात्र चिछन्द्यात्करजैस्तृणम् । न कर्म निष्फलं कुर्योत्रायत्यामसुखोद्यम् ॥ ७०॥

मिद्दीके ढेलेको (चुटकी या तलहथी त्रादिसे) न मसले (मर्दन करे), नाखूनसे तृणको नहीं तोड़े, निष्फत्त कार्यको न करे त्रौर भविष्यमें दुखदायी-कर्मको भी न करे॥ ७०॥

विमर्श-"नाकारणं सृहलोष्टं-" इस आपस्तम्बोक्त वचनके अनुसार

<sup>(</sup>१) "नाकारणं सुरुठोष्टं सुद्रीयात् तृणानि च व्छिन्द्यात्" इति ।

निष्प्रयोजन ढेळाके मर्दन और नखसे तृणके काटनेका निषेध किया गया है। "न कुर्वीत वृथाचेष्टाम्—" ( ४।६३ ) पूर्वोक्त वचनसे ही उक्त निषेध गतार्थ हो सकनेपर भी विशेष दोष-प्रदर्शनार्थ यह निषेध किया गया है, इसी कारण अगळे श्लोक (४।७१ ) में "लोष्टमर्दी तृणच्छेदी—" वचन कहा गया है। इसी प्रकार "न कुर्वीत ख्याचेष्टाम्—" (४।६३ ) वचनके 'चेष्टा' शब्दसे 'देहन्यापार' अर्थ तथा "न कर्म निष्फळं कुर्यात्" (४।७१ ) इस वचनके 'कर्म' शब्दसे 'मनसे प्रहण करने योग्य सङ्कल्पादिरूप कार्यं अर्थ होनेसे उक्त प्रकृत श्लोकमें कहा गया 'न कर्म निष्फळं कुर्यात्" वचनसे पुनरुक्ति नहीं समझनी चाहिये।

ढेला मसलनेवाले त्रादिका नाश-

लोष्टमर्दी तृणच्छेदी नखखादी च यो नरः। स विनाशं व्रजत्याशु सूचकोऽशुचिरेव च ॥ ७१॥

जो मनुष्य (निरर्थक) ढेला मसलनेवाला, (नाखूनसे) तृण काटनेवाला, (दांतोंसे) नख काटनेवाला, खल (दूसरोंमें विद्यमान या अविद्यमान दोषोंको कहते फिरनेवाला) और अपवित्र मिद्दो-पानी आदिकृत वाहरी शुद्धि और राग-द्वेषादि शुन्यतारूप भीतरी (अन्तःकरणकी) शुद्धिसे हीन है, वह शीघ्र (देह, धन आदिसे) नष्ट हो जाते हैं॥ ७९॥

हठ चर्चा श्रौर माता-धारणादि निषेध— न विगर्छ कथां कुर्याद्वहिर्माल्यं न धारयेत् । गवां च यानं पृष्ठेन सर्वथैव विगर्हितम् ॥ ७२॥

हठ पूर्वेक ( शास्त्रीय या लौकिक ) चर्चा न करे, ( केश-समूहके ) बाहर माला न पहने, गौत्रोंके पीठपर सवारी करना सर्वथा ही निन्दित है ॥ ७२ ॥

विमर्श—इस रछोकमें चतुर्थ चरणके द्वारा गौओंकी पीठपर कोई वस्त्र कम्बल आदि डालकर व्यवधान होनेपर भी उनकी पीठपर चढ़ना निन्दित समझना चाहिये, किन्तु 'पृष्ठ' शब्दके कहनेसे बैलगाड़ी आदिकी सवारीको लोग निन्दित नहीं कहते हैं।

विना द्वारके रास्तेसे घरमें प्रवेश-निषेध— श्रद्धारेण च नातीयाद् प्रामं वा वेश्म वावृतम् । रात्रौ च वृत्तमृतानि दूरतः परिवर्जयेत् ॥ ७३ ॥

( चाहारिदवारी अर्थात् परकोटा, कांटा, बांस आदिसे ) बिरे हुए घरमें द्धारसे ही प्रवेश करे और रातमें पेड़ोंकी जड़को दूरसे ही छोड़ दे (पेड़ोंके नीचे बहुत पासमें न ठहरे या न जावे ) ॥ १३॥ पाशा खेलने त्रादिका निषेध— नात्तैः क्रीडेत्कदाचित्तु स्वयं नोपानही हरेत् । शयनस्थो न भुञ्जीत न पाणिस्थं न चासने ॥ ७४॥

पाशा ( जुआ ) कभी न खेले, अपना जता ( हाथ आदिमें ) स्वयं कहीं न ले जावे ( पहनकर ही जावे ), शय्यापर ( बैठ या सोकर, विना किसी वर्तनमें रखे ही ) भोज्य पदार्थको हाथमें लेकर या आसनपर ( भोजनको थाली रखकर ) भोजन न करे ॥ ७४ ॥

विमर्श—शब्या (चारपाई, पठँग आदि) पर बैठकर या सोकर, हाथमें एक बार अधिक (प्राससे अत्यधिक) भोजनके पदार्थोंको छेकर (जैसा कि बहुत छोग पूरी, कचौड़ी, मिठाई, चबेना आदि हाथमें ही छेकर खाते हैं) और आसनपर भोजनकी थाली आदि रखकर भोजन करनेका निषेध प्रकृत रछोकके उत्तराईसे अभीष्ट है।

रात्रिमें तिलयुक्त पदार्थ ब्रादिका भोजनिषेध— सर्व च तिलसम्बद्धं नाद्याद्स्तमिते रवी । न च नग्नः शयीतेह न चोच्छिष्टः क्वचिद् ब्रजेन् ॥ ७४ ॥ सूर्यास्तके बाद कोई भी तिलयुक्त (तिलकुट ब्रादि ) न खावे, नंगा न सोवे ब्रोर ब्रुग्र मुख (खानेके बाद विना कुल्ला किये) कहीं न जावे ॥ ७५ ॥

पैर धोकर भोजन करना श्रादि— आर्द्रपादस्तु भुञ्जीत नार्द्रपादस्तु संविशेत्। त्रार्द्रपादस्तु भुञ्जानो दीर्घमायुरवाप्नुयात्॥ ७६॥

गीले पैरोंबाला होकर ( भोजनके पहले तत्काल पैर धोकर ) भोजन करे, और गीले पैरवाला होकर नहीं सोवे ( यदि सोनेके पहले पैर धोबा हो तो कपड़े आदिसे पोंछकर उसे सुखा ले )। गीले पैरोंबाला होकर भोजन करनेवाला लम्बी आयुको प्राप्त करता है॥ ७६॥

हुर्गम स्थानमं जानेका निषेध— अचक्षुर्विषयं दुर्गं न प्रपद्येत कर्हिचित् । न विष्मूत्रमुदीन्नेत न बाहुभ्यां नदीं तरेत् ॥ ७७ ॥

नहीं दीखते हुए ( लता गुल्म आदिके कारण गहन होनेसे स्पष्ट नहीं मालूम यहते हुए ) दुर्गम स्थान ( सघन बन या फाड़ी आदि ) में कदापि न जाने, मल तथा मूत्रको न देखे ख्रौर बाहुख्रोंसे नदीको न तैरे (तैरकर पार न करे, किन्तु नाव ख्रादि से नदीके पार जावे )॥ ७७॥

> केश या राख त्रादिकी देरपर ठहरनेका निषेध-त्र्यधितिष्ठेन्न केशांस्तु न भस्मास्थिकपालिकाः । न कार्पासास्थि न तुषान्दीर्घमायुर्जिजीविषुः ॥ ७८ ॥

अधिक आयुतक जीनेकी इच्छा करनेवाला बाल, राख, हड्डी, फूटे मिडीके बर्तनोंके टुकड़े, बिनौला और भूसा इनके ऊपर न बैठे (या न खड़ा होवे) ॥७८॥

पिततादिके साथ बैठनेका निषेध— न संवसेच्च पिततैर्न चाएडालैर्न पुल्कसैंः। न मृर्खेर्नावलिप्तैश्च नान्त्यैर्नान्त्यावसायिभिः।। ७६॥

पतित (११ अध्यायोक्त ), चाण्डाल (शूद्रसे ब्राह्मणीमें उत्पन्न-१०।१२ ), पुल्कस (मल्लाह्से शूद्रामें उत्पन्न-१०।१६ ), मूर्ख, अभिमानी और अन्त्यज (घोबी आदि ) और अन्त्यावसायी (चाण्डालसे मल्लाहिन स्रोमें उत्पन्न-१०।३९ ) के साथ न बैठे । (समीपमें एक आसन पर या बृक्षकी छाया आदिमें एक साथ न बैठे )॥ ७९॥

[ न कृतव्नैरनुशुक्तैर्न महापातकान्वितः। न दस्युभिर्नाशुचिभिर्नामित्रैश्च कदाचन ॥ ४॥]

[ कृतम्न, उद्योग होन, महापातकों ( १९।५४ ) से युक्त, डांक्, अपवित्र और रात्रुओंके साथ न बँठे ॥ ४ ॥ ]

श्रहको नतादि देनेका निषेध— न श्रूद्राय मतिं दद्यान्नोच्छिष्टं न हविष्कृतम् । न चास्योपदिशेद्धर्मं न चास्य त्रतमादिशेत् ॥ ८०॥

शहूको इष्टार्थक उपदेश, उच्छिष्ट (जूठा), यज्ञ कर्मसे बचा हुन्ना हिन्छ, धर्म और वत (प्रायक्षित) का उपदेश साक्षात् न दे ॥ ८०॥

[ अन्तरा ब्राह्मणं कृत्वा प्रायिश्चत्तं समादिशेत् ॥ ६ ॥ ]
[ ( किन्तु ) बीचमें ब्राह्मणको करके ( शूद्रके लिये ) प्रायिक्त ( धर्मोपदेश, इष्टार्थोपदेश ब्राह्म ) का उपदेश करे ॥ ६ ॥ ]

<sup>्</sup> १ अस्य पूर्वाई तु "तथा शूदं समासाद्य सदा धर्मपुरःसरम्" इत्येव-मङ्गिरसोक्तम् ।

श्रुद्रको धर्मोपदेश देनेसे दोष-यो ह्यस्य धर्ममाचष्टे यञ्जैवादिशति व्रतम्। सोऽसंवृतं नाम तमः सह तेनैव मजाति ॥ ८१॥ क्योंकि जो इस ( शूद्र ) को धर्मोपदेश करता है, वत ( प्रायश्वित विधान )

बतलाता है; वह उसके साथ ही 'त्र्रासंवृत' नामके नरकमें प्रवेश करता है ॥८०॥ विमर्श-पहले ( ४।८० ) उक्त पांच कर्मों का निषेध होनेपर भी इस श्लोकर्में

उक्त धर्मीपदेश तथा व्रतोपदेशका पुनः निषेध अधिक दोष का सचक है।

दोनों हाथसे शिर खुजलाने का निषेध-न संहताभ्यां ।पाणिभ्यां कण्डूयेदात्मनः शिरः। न स्पृशेच्चैतदुच्छिष्टो न च स्नायाद्विना ततः॥ ८२॥ दोनों हाथोंको एकत्रित ( मिला ) कर शिर न खुजलावे, जूठा मुख रहनेपर शिर न छूए श्रीर शिरको छोड़कर (नित्य श्रीर नैमित्तिक ) स्नान न करे ( स्नान करनेमें त्रसामर्थ्य रहनेपर विना शिरसे भी स्नान करनेमें दोष नहीं है )॥

> बाल पकड़ने त्रादिका निषेध-केशप्रहान्प्रहारांश्च शिरस्येतान्विवर्जयेत्। शिरः स्नातश्च तैलेन नाङ्गं किञ्चिद्पि स्पृशेत् ॥ ८३॥

(क्रोधसे अपने या दूसरे किसीके ) शिरके बालोंको न खेंचे और न शिरमें मारे । शिरसे स्नान किये हुए के किसी शरीरका तैलसे स्पर्श न करे. अथवा तैलसे शिरः स्नात होकर ( शिरमें तैल लगाकर पुनः ) तैलसे किसी शरीर का स्पर्श न करे ॥ =३॥

> राजादिसे दान लेनेका निषेध-न राज्ञः प्रतिगृह्णीयाद्राजन्यप्रसृतितः। सुनाचक्रध्वजवतां वेशेनैव च जीवताम् ॥ ८४॥

श्रक्षंत्रिय राजा, पशु मारकर मांस बेचने वाले (बिधक, कसाई श्रादि ). तेली, कलवार ( मद्य बेचनेवाले ), वेश्याकी नौकरीसे जीनेवाले या वेष बदलकर श्रपनी जीविका करनेवाले इनसे दान न लेवे ॥ ८४ ॥

२ अशक्तस्य तु—"अशिरस्कं भवेत्स्नानं स्नानाशक्तौ तु कर्मिणाम्" इति जाबाः लिना विहितमेव। (म॰ मु॰)

विकादिकी उत्तरोत्तर नीचता दशासूनासमं चक्रं दशचक्रसमो ध्वजः । दशध्वजसमो वेशो दशवेशसमो नृपः ॥ ५४॥

दश कसाईके बराबर तेली है, दश तेलीके बराबर, कलवार (मद्य बेचनेवाला) है, दश कलवारके बराबर वेशाजीवी (वेश्याका नौकर या वेष बदलकर जीविका करनेवाला बहुरुपिया त्रादि ) है और दश वेशाजीवीके बराबर राजा है। (कसाई, तेली, कलवार, वेशाजीवी और राजाकी उत्तरोत्तर नीवश्रेणियों में गणना है)॥८५॥

विमर्श-गोविन्दराजने "दशवेश्यासमी नृपः" पाठ माना है, तदनुसार 'दश वेश्याओं के समान राजा है' ऐसा अर्थ प्रकृत श्लोकके चतुर्थपादका होगा; मूलोक्त

पाठ ( "दश वेशसमो नृपः" ) प्राचीन मेघातिथि आदिके मतानुसार है।

दानमें राजाकी ऋत्यधिक निम्नश्रेणी—

दश सूनासहस्राणि यो वाहयति सौनिकः। तेन तुल्यः स्मृतो राजा घोरस्तस्य प्रतिग्रहः॥ ६६॥

जो बधिक (कसाई आदि) दश हजार पशुर्ओको (अपनी जीविकाके लिये) मारता है, उसके बराबर राजा (मनु आदि महर्षियोंसे) कहा गया है, (इस कारण) उस (क्षत्रिय राजा) का भी प्रतिप्रह (दान) सेना (नरक कारण होनेसे) भयानक है ॥ ८६॥

लोभी राजाके दान लेनेसे प्राप्य नरकोंके नाम— यो राज्ञः प्रतिगृह्णाति लुब्धस्योच्छास्त्रवर्तिनः। स पर्यायेण यातीमान्नरकानेकविंशतिम्।। ८७॥

जो लोभी तथा शास्त्रविरुद्ध त्राचरण करनेवाले राजासे दान लेता है; वह क्रमशः इन (४।८८–१० में कथित इक्रीस ) नरकोंमें जाता है—॥ ८७॥

तामिस्रमन्धतामिस्रं महारौरवरौरवौ । नरकं कालसूत्रं च महानरकमेव च ॥ ५५॥

( उन २१ नरकोंके नाम ये हैं ) १ तामिस्र, २ श्रन्धतामिस्र, ३ महारौरव,

४ रौरव, ४ कालसूत्र नरक, ६ महानरक—॥ ४८ ॥ संजीवनं महावीचिं तपनं सम्प्रतापनम् । संहातं च सकाकोलं कुड्मलं प्रतिमृर्तिकम् ॥ ८८ ॥ ७ संजीवन, ८ महावीचि, ९ तपन, १० सम्प्रतापन, ११ संहात, १२ काकोल, १३ कुड्मल, १४ प्रतिमूर्त्तिक—॥ ८९॥

लोहराङ्कुमृजीषं च पन्थानं शाल्मलीं नदीम् । असिपत्रवनं चैव लोहदारकमेव च ॥ ६० ॥

१५ लोहसङ्क, १६ ऋजीष, १७ पन्था, १८ शाल्मली, १९ वैतरणी नदी, २० श्रसिपत्रवन श्रौर २१ लोहदारक (इन नरकोंके स्वरूप मार्कण्डेय श्रादि पुराणोंमें सविस्तर वर्णित हैं, जिज्ञासुश्रोंको वहीं से जानना चाहिये ) ॥ ९०॥

विद्वानको भी राजप्रतिप्रहका निषेध—

एतद्विदन्तो निद्वांसो त्राह्मणा त्रह्मवादिनः ।

न राज्ञः प्रतिगृह्णन्ति प्रेत्य श्रेयोऽभिकाङ्क्षिणः ॥ ६१ ॥

यह ( लोभी श्रीर सास्त्रविरुद्धाचारी राजाका दान लेनेसे इन '४। ६८-६०' में कथित नरकों में जाना पड़ता है, इस बातको ) जानते हुए ब्रह्मवादी श्रीर मरनेके बाद कल्याण ( स्वर्ग-मोक्षादिजन्य सुख ) को चाहनेवाले ब्राह्मण राजाका दान नहीं लेते हैं ॥ ६१ ॥

विसर्श — 'तस्माद्विद्वान्' ( ४।१९१ ) वचनसे अविद्वान् ब्राह्मणको दान छेनेका विशेष निषेधपरक वचन होने पर भी यहां प्रकृत वचनसे विद्वान् तथा ब्रह्मचादी ब्राह्मणके छिये भी निषेधपरक वचन राज-प्रतिप्रहका अधिक प्रत्यवाय (दोष) जनक बतळानेके छिये समझना चाहिये।

ब्राह्ममुहूर्तमें उठना— ब्राह्में मुहूर्त्ते बुध्येत धर्मार्थौं चानुचिन्तयेत् । कायक्लेशांश्च तन्मूलान्वेदतत्त्वार्थमेव च ॥ ६२॥

त्राह्ममुहूर्त्त (रात्रिके चौथे पहर) में उठे श्रौर धर्म तथा श्रर्थकी, तन्मूलक (धर्म तथा श्रर्थके कारणभूत) शरीरक्लेशकी श्रौर वेदतत्वार्थकी चिन्ता (विचार) करे॥ ९१॥

विमर्श—शरीरवलेशके विना धर्म या अर्थ कोई भी कार्य सिद्ध नहीं हो सकता, अतः यदि धर्म या अर्थके अधिक होनेकी आशा हो तो शरीरवलेशकों करे अन्यथा (शरीरवलेश अधिक तथा धर्मार्थ कम होनेकी आशा हो तो ) उसे न करे। "रात्रेः पश्चिमे मुहूर्त्तें बुद्धयते" इस वचनानुसार गोविन्दराज 'बाह्ममुहूर्त्तं' शब्दके 'मुहूर्त्तं' शब्दके 'मुहूर्त्तं' शब्दके 'मुहूर्त्तं' शब्दके 'मुहूर्त्तं' शब्दके अपनितम 'दो घटी' ऐसा करते हैं, किन्तु "रात्रिके आदि तथा अन्तिमके दो प्रहर (दोनोंके १-१ प्रहर ) में

वेदाभ्यास तथा मध्यके दो प्रहरमें सोनेवालेको ब्रह्मभूयस्त्वके लिये समर्थ होने"का दत्तोर्क वचन होनेसे प्रकृत श्लोकके 'ब्राह्ममुहूर्त्त' के 'मुहूर्त्त' शब्दका अर्थ 'दो घड़ी' न कर 'रात्रिका अन्तिम प्रहर' ही करना उचित है।

नित्यक्रिया सन्ध्यादि कर्म-

उत्थायावश्यकं कृत्वा कृतशौचः समाहितः। पूर्वी सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्स्वकाले चापरां चिरम्।। ६३ ॥

इसके बाद ( उषाकालमें ) उठकर शौचादि ( मल-मूत्रत्यागादिके बाद स्नानादिसे शुद्ध हो ) करके एकाप्रचित्त हो प्रातःकालकी तथा यथासमय सायंकाल की सन्ध्याको जप करता हुआ रहे ॥ ९३ ॥

> सन्ध्योपासनसे दीर्घायुकी प्राप्ति-ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वाहीर्घमायुरवाप्नुयः। प्रज्ञां यशस्य कीर्ति च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ६४॥

ऋषियोंने बहुत देरतक सन्ध्या ( सन्ध्याकालिक गायत्रीजप ) करनेसे लम्बी त्रायु, बुद्धि, कीर्ति, यश और ब्रह्मतेजको प्राप्त किया। (इस लिये त्रायुष्काम पुरुषको चिरकालतक (२।२०१) सन्ध्योपासन करना चाहिये )॥ ९४॥

श्रावणी उपाकर्म-

श्रावरयां प्रौष्ठपद्यां वाऽप्युपाकृत्य यथाविधि । युक्तरछन्दांस्यधीयीत मासान्विप्रोऽर्धपञ्चमान् ॥ ६४ ॥ ब्राह्मण श्रावण या भाद्रपद मासकी पूर्णिमाको श्रपने यह्योक्त विधिसे उपाकर्म < देवर्षि-तर्पण-पूजन ) करके साढ़े चार मासतक संलग्न होकर वेदाध्यान करे ॥९४॥</p> वेदोत्सर्ग कर्म-

पुष्ये तु छन्दसां कुर्याद्वहिरुत्सर्जनं द्विजः। माघशुक्लस्य वा प्राप्ते पूर्वाह्ने प्रथमेऽहनि ॥ ६६॥

( साढ़े चार मास पूरा होनेके ) बाद जब पुष्य नक्षत्र हो, तब गांवके बाहर जाकर ( अपने गृह्योक्त विधिसे ) वेदोत्सर्ग कर्म करे । अथवा ( भाद्रपद मासमें उपाकर्म न करनेवाला ) द्विज माघ शुक्ल प्रतिपदाको पूर्वीक्रमें वेदोत्सर्गका कर्म करे॥ ९६॥

१. तदुक्तम्—"प्रदोषपश्चिमी यामी वेदाभ्यासेन ती नयेत् । प्रहरद्वयं शयानो हि (?) ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥" इति ।

पक्षिणी रात्रिमें वेदाध्ययन निषेध— यथाशास्त्रं तु कृत्वेवमृत्सर्गं छन्द्सां बहिः। विरमेत्पित्तिस्यों रात्रिं तदेवेकमहर्निशम् ॥ ६७॥

इस प्रकार शास्त्रानुसार ( प्रामके ) बाहर वेदोत्सर्ग कर्म करके पक्षिणी रात्रिमें अथवा उसी (वेदोत्सर्ग कर्मके ही ) दिन-रातमें विराम करे (वेदाध्ययन न करे)॥

विमर्श—वेदोत्सर्ग कर्मकी रात्रि पूर्वापर (पहला तथा बादका) दिन मिलाकर अर्थात् वेदोत्सर्ग कर्मकी दिन रात तथा अगला दिन, 'पिन्नणीरात्रि' कहते हैं, इतने समयमें वेदाध्ययनका निषेध है; किन्तु अधिक विद्या प्राप्त करनेका इच्छुक वेदोत्सर्गके दिन तथा रात्रिके बाद दूसरे दिन भी वेदाध्ययन कर सकता है, उसके लिये निषेध नहीं है।

शुक्रपक्षमें वेद तथा कृष्णपक्षमें वेदाङ्गका ऋष्ययन— त्रात ऊर्ध्व तु छन्दांसि शुक्लेषु नियतः पठेत् । वेदाङ्गानि च सर्वाणि कृष्णपत्तेषु सम्पठेत् ॥ ६८ ॥

इसके (वेदोत्सर्ग कर्मके) बाद शुक्कपक्षमें (मन्त्रब्राह्मणात्मक) वेदको तथा कृष्णपक्षमें वेदाङ्गोंको पढ़े ॥ ९८ ॥

विमर्श—शिचा, कल्प, ब्याकरण, निरुक्त, ज्योतिर्गति ( ज्यौतिष ) और छुन्द-ये ६ 'वेदाङ्ग' हैं।

> श्रस्पष्ट श्रध्ययनादिका निषेध— नाविस्पष्टमधीयीत न शूद्रजनसन्निधी। न निशान्ते परिश्रान्तो ब्रह्माधीत्य पुनः स्वपेत् ॥ ६६॥

वेदोंके स्वरों तथा श्रक्षरोंको श्रस्पष्ट उच्चारण करे तथा श्रहोंके समीपमें (वेदोंका) श्रध्ययन न करे श्रीर रात्रिके श्रन्तिम प्रहरमें वेदाध्ययनसे थककर फिर न सोवे॥ ९९॥

गायव्यादिका नित्य श्रध्ययन— यथोदितेन विधिना नित्यं छन्दस्कृतं पठेत् । ब्रह्म छन्दस्कृतं चैव द्विजो युक्तो ह्यनापदि ॥ १०० ॥

शास्त्रोक्त विधिसे गायत्री आदि छन्दोंके सहित मन्त्रमात्रका अध्ययन करे और आपत्तिरहित (स्वस्थ) ब्राह्मण ब्राह्मणभागसहित वेदमन्त्रोंका अध्ययन करे॥

श्रनध्याय--

इमान्नित्यमनध्यायानधीयानो विवर्जयेत्। अध्यापनं च कुर्वाणः शिष्याणां विधिपूर्वकम्।। १०१॥

वेदाध्ययन करनेवाला शिष्य श्रोर विधिपूर्वक वेदाध्यापन करनेवाला गुरु इन (४।१०२-१२७) अनध्यायोंको छोड़ दे (इन आगे निषेध किये हुए समयोंमें गुरु तथा शिष्य वेदोंका पढ़ाना और पढ़ना छोड़ दे )॥ १०१॥

वर्षाकालिक अनध्याय-

कर्णश्रवेऽनिले रात्री दिवा पांससमूहने। एतौ वर्षास्वनध्यायावध्यायज्ञाः प्रचत्तते ॥ १०२ ॥

वर्षा ऋतुकी रातमें सामान्यतः भी सुनाई पड़नेवाली (गोविन्द्राजके मतसे 'त्र्राधिक वेगसे सुनाई पड़नेवाली') श्रौर दिनमें धूल उड़ानेवाली हवाके बहते रहने पर इन दोनोंको अध्यापनविधिके ज्ञाता वर्षाकालका अनध्याय कहते हैं ॥१०२॥

त्राकालिक ग्रनध्याय—

विद्युत्स्तनितवर्षेषु महोल्कानां च सम्प्तवे। त्राकालिकमनध्यायमेतेषु मनुरत्रवीत् ॥ १०३॥

विज्ञी चमकते तथा मेघ गरजते हुए पानी बरस रहा हो, बड़ी २ उल्कायें इधर-उधर गिरती हों तो इनमें मनुने श्राकालिक ( उक्त समयसे लेकर दूसरे दिन तक ) श्रनध्याय कहा है ॥ १०३॥

> एतांस्त्वभ्युदितान्विद्याद्यदा प्रादुब्कृताग्निषु । तदा विद्यादनध्यायमनृतौ चाभ्रदरीने ॥ १०४॥

वर्षा ऋतमें होमके लिये त्राप्तिको प्रज्वलित करते समय (सन्ध्या समय) एक साथ विजली चमकने लगे, मेघ गरजने लगे और पानी भी बरसने लगे तब और अन्य ऋतुर्श्रोमें केवल बादलके भी दिखलाई पड़नेपर श्रनध्याय ( काल ) जाने ॥

सार्वकालिक श्रनध्याय-

निर्घाते भूमिचलने ज्योतिषां चोपसर्जने । एतानाकालिकान्विद्यादनध्यायानृताविप ॥ १०४॥

जब आकाशमें उत्पातस्चक ध्वनि हो, भूकम्प हो और अहींका परस्परमें सङ्घर्ष हो; तब वर्षाऋतुके न होनेपर भी ( सब समयमें ) आक्रालिक ( उक्त समय में तथा श्रगले दिन ) श्रनध्याय जाने ॥ १०५॥

सन्ध्याकालमें गरजने त्रादिपर त्रानध्याय-प्रादुष्कृतेष्वप्रिषु तु विद्युत्स्तनितनिः स्वने । सज्योतिः स्याद्नध्यायः शेषे रात्री यथा दिवा ॥ १०६ ॥ हवनके लिये श्रिप्त प्रज्वलित करनेपर बिजलीके चमकने श्रीर बादलके गर-जनेपर (पानी बरसनेपर नहीं) जब तक (दिनमें सूर्यका तथा रात्रिमें चन्द्रका) प्रकाश रहे, तबतक श्रनध्याय माने। रात्रिमें बिजलीके चमकने, मेघके गरजने तथा पानी बरसनेपर दिनके समान (रात्रिमें भी) श्रनध्याय माने॥ १०६॥

विमर्श—यहां समयका तीन विभाग किया गया है प्रथम विभागमें प्रातः कालीन हवन कर्मके लिये अग्निहोत्रकी अग्निको प्रज्वलित करनेपर विज्ञली चमके, बादल गरजे, किन्तु पानी न बरसे तो सूर्यके दर्शन होने तक (केवल दिनमात्रका) अनध्याय माने। द्वितीय विभागमें—सन्ध्याकालिक हवनकार्यके लिये अग्निहोत्रकी अग्निको प्रज्वलित करनेपर बिजली चमके, बादल गरजे, किन्तु पानी नहीं बरसे तो ताराओं के दर्शन होने तक (केवल राज्ञिमात्र) अनध्याय माने। तृतीय विभाग में—रात्रिमें यदि शेष तीनों कार्य हों (बिजली चमके, बादल गरजे तथा पानी बरसे तो दिन-रात अनध्याय माने)।

प्राम-नगरादिमें नित्य चनध्याय— नित्यानध्याय एव स्याद् ग्रामेषु नगरेषु च । धर्मनेषुरयकामानां पूर्तिगन्धे च सर्वदा ॥ १०७॥

धर्म-निपुणताके इच्छुकोंके लिये प्राम तथा नगरमें नित्य प्रमध्याय है स्रौर दुर्गिन्ध त्रानेपर सर्वदा (विधाननिपुणताके इच्छुक तथा धर्म-निपुणताके इच्छुक दोनोंके लिये ) त्रमध्याय है ॥ १०७ ॥

विमर्श—शिष्य दो प्रकारके होते हैं—प्रथम 'धर्मनैपुण्यकाम' अर्थात् वेदाध्य-यनजन्य अदृष्ट फळके इच्छुक, तथा द्वितीय 'विद्यानैपुण्यकाम' अर्थात् विद्याकी अधिकताके इच्छुक। इन दोनोंमें प्रथम प्रकारके (धर्म-नैपुण्य-काम) शिष्यके लिये ग्राम या नगरमें कभी भी वेदाध्ययन करनेका निषेध है और द्वितीय प्रकारके (विद्या-नैपुण्य-काम) शिष्यके लिये दुर्गन्धि आनेपर वेदाध्ययन करनेका निषेध है।

मृतकयुक्त प्रामादिमें श्रनध्याय— श्रन्तर्गतरावे प्रामे वृषलस्य च सन्निधो । श्रनध्यायो रुद्यमाने समवाये जनस्य च ॥ १०८॥ प्राममें मृतकके रहनेपर, श्रधार्मिकके पासमें रोनेका शब्द होनेपर श्रीर

बहुत लोगोंके (कार्यवश ) एकत्रित होनेपर ( ख्रनध्याय माने ) ॥ १०८ ॥

जलादिमें अनध्याय—

उद्के मध्यरात्रे च विष्मूत्रस्य विसर्जने । उच्छिष्टः श्राद्धभुक्चैव मनसाऽपि न चिन्तयेत् ॥ १०६॥ जलमें, श्राधी रातमें मध्य रात्रिकी = घड़ियों में , गोविन्दराजके मतसे मध्य-रात्रिके दो प्रहरों में ), मल मूत्र करने में, उच्छिष्ठावस्था में ( भोजनके बाद जबतक मुख धोकर शुद्ध न हो जाय तबतक ) और श्राद्धके भोजन में ( निमन्त्रणके समयसे लेकर श्राद्धभोजनवाली दिन-रात तक ) मनसे भी चिन्तन न करे ( वेदाध्ययनका सर्वया त्याग करे )॥ १०६॥

> एकोहिष्टके निमंत्रण लेने श्रादिमें श्रनध्याय— प्रतिगृह्य द्विजो विद्वानेकोहिष्टस्य केतनम्। ज्यहं न कीर्तयेद् ब्रह्म राज्ञो राहोश्च सृतके ॥ ११०॥

एकोहिष्ट श्राद्धका निमंत्रण लेकर, राजाके ( पुत्रादि जैन्मादि प्रयुक्त ) सृतकमें तथा राहुके सृतक ( सूर्य-चन्द्रके प्रहणोंमें ) तीन दिन तक विद्वान ब्राह्मण वैदाध्य-यन न करे ॥ ११० ॥

श्राद्धके गन्धलेप रहने तक श्रनध्याय— यावदेकानुहिष्टस्य गन्धो लेपश्च तिष्ठति । विप्रस्य विदुषो देहे तावद् ब्रह्म न कीतयेत् ॥ १११ ॥ जब तक विद्वान् ब्राह्मणके शरीरमें एकोहिष्टके कुङ्कमादिका गन्ध या लेप रहे,

तब तक वह वेदका अध्ययन न करे ॥ १११ ॥

लेटने श्रादि की श्रवस्थाश्रोंमें श्रनध्याय— शयानः प्रीटपादश्च कृत्वा चैवावसिक्यकाम् । नाधीयीतामिषं जग्ध्वा सूतकान्नाद्यमेव च ॥ ११२ ॥ (शब्या पलङ्ग श्रादि पर) लेट कर, पैर फैलाकर घुटनों (टखनों) को नीचे की श्रोर मोइकर श्रीर मांसको तथा सृतक (जन्म-मृत्यु-जन्य श्रशौच) के श्रव को खाकर वेदाध्ययन न करे ॥ १९२ ॥

> नीहार-पतनादिमें श्रनध्याय— नीहारे बाग्एशब्दे च संध्ययोरेव चोभयोः। अमावास्याचतुर्दश्योः पौर्णमास्यष्टकासु च ॥ ११३॥

नीहार ( कुहरा ) गिरने पर, बाणोंका शब्द होने पर, दोनों ( श्रातः-सायं ) सन्ध्यात्रोंमें; अमावास्या, चतुर्दशी, पूर्णिमा और अष्टमी तिथियोंमें अध्ययन न करे ॥

३. "निशायां च चतुर्मृहू तंम्" इति गौतमस्मरणात् । ( म॰ मु॰ )

श्रमावास्यादिमें श्रध्ययन करनेसे दोष— श्रमावास्या गुरुं हन्ति शिष्यं हन्ति चतुर्दशी। ब्रह्माष्टकापौर्णमास्यौ तस्मात्ताः परिवर्जयेत् ॥ ११४॥

अमावास्या गुरुका नाश करती है, चतुर्दशी शिष्यका नाश करती है श्रीर श्रष्टमी तथा पूर्णिमा ब्रह्म (वेद-शास्त्र ज्ञान) का नाश करती है; अतः उनका त्याग करे (उन तिथियोंमें न पड़े)॥ ११४॥

> धृल्यादि की वृष्टि में श्रनध्याय— पांसुवर्षे दिशां दाहे गोमायुविकते तथा। श्रक्षरोष्ट्रे च रुवति पङ्को च न पठेद् द्विजः॥ ११४॥

धूलिकी वर्षा होने पर, दिग्दाह होने पर, गीदड़, कुत्ता, गदहा और ऊंटके बोनेका शब्द होने पर और उनकी पङ्किमें बैठकर द्विज वेदाध्ययन न करे ॥१९५॥

रमशानादिके पासमें श्रनध्याय— नाधीयीत श्मशानान्ते श्रामान्ते गोत्रजेऽपि वा । वसित्वा मैथुनं वासः श्राद्धिकं प्रतिगृह्य च ॥ ११६॥

श्मशानके पासमें, प्रामके पासमें, गोशालामें, मैथुनसमयका वस्त्र पहने हुए और श्राद्धके (सिद्ध पक्ष ) श्रन्नादिका दान लेकर श्रध्ययन न करे ॥ ११६ ॥ श्राद्धका दान लेनेपर श्रनध्याय—

प्राणि वा यदि वाऽप्राणि यत्किञ्जिच्छाद्धिकं भवेत् । तदालभ्याप्यनध्यायः पाएयास्यो हि द्विजः स्मृतः ॥ ११७॥ श्राद्ध-सम्बन्धी जीव (गौ छादि ) या निर्जीव (शम्या, वस्न, श्रन श्रादि ) को हाथसे तेने पर भी खनध्याय होता है, क्योंकि ब्राह्मण पाण्यास्य (हाथ ही है

मुख जिसका ऐसा ) कहा गया है ॥ १९७॥

चौरादिके उपद्रवमें श्रनध्याय— चौरेरिपद्रुते शामे सम्भ्रमे चाग्निकारिते । आकालिकमनध्यायं विद्यात्सर्वाद्मुतेषु च ॥ ११८॥

प्रामके चौर त्रादिके उपद्रवसे युक्त होनेपर, किसी प्रकारका संभ्रम (घबराहट) होने पर, त्राग लगने पर ( त्राकाश, त्रान्तरिक्ष या पृथ्वी पर ) कोई त्र्यद्धत उत्पातादि होने पर 'त्राकालिक' ( उस समयसे लेकर त्र्याले दिन तक ) त्रानध्याय जाने ॥ ११८॥

उपाकमीदिमें त्रिरात्र त्रनध्याय— उपाकर्मीण चोत्सर्गे त्रिरात्रं चपणं स्मृतम् । अष्टकासु त्वहोरात्रमृत्वन्तासु च रात्रिषु ॥ ११६ ॥

उपाकर्म ( श्रावणी कर्म ) श्रौर उत्सर्ग ( वेदोत्सर्ग ४।९६ ) कर्ममें तीन रात (दिन-रात) का श्रनध्याय होता है मार्गशीर्ष मासकी पूर्णिमाके बाद तीन (या चार) श्रष्टमी तिथियों श्रौर ऋतुके श्रन्तमें एक दिन-रातका श्रनध्याय होता है ॥ १९९ ॥

विमर्श—'धर्मनै पुण्यकाम'—(४।१०७ का विमर्श देखें) के लिये यह (त्रिरात्रका) निषेध है, 'विधानैपुण्यकाम' के लिये (४।१०७ का विमर्श देखें) तो पिषणी रात्रि-मात्र (४।९७ का विमर्श देखें) ही अनध्याय होता है।

> घोड़ा त्रादि पर चढ़े वेदाध्ययनका निषेध— नाधीयीताश्वमारूढो न वृत्तं न च हस्तिनम् । न नावं न खरं नोष्ट्रं नेरिणस्थो न यानगः ॥ १२०॥

घोड़ा, पेड़, हाथी, नाव, गदहा त्रौर ऊंट पर चढ़कर; ऊसर स्थानमें रहकर तथा गाड़ी त्रादि पर सवार होकर (वेदाध्ययन न करे) ॥ १२० ॥

> न विवादे न कलहे न सेनायां न सङ्गरे। न भुक्तमात्रे नाजीर्णे न विमत्वा न शुक्तके॥ १२१॥

विवाद (वाचिक कलह-गालीगलौज आदि), कलह (दण्डादिप्रहार-मारपीट), सेना और युद्ध में, भोजन करने पर (जब तक घोया हुआ हाथ न सूख जाय तब तक), अजीर्ण होनेपर, वमन करने पर और खट्टी डकार आने पर (वेदाध्ययन न करें)॥ १२१॥

त्रातिथिं चाननुज्ञाप्य मारुते वाति वा भृशम् । रुधिरे च सुते गात्राञ्छस्रेण च परिचते ॥ १२२ ॥

श्रतिथिसे विना कहे, तेज हवाके वहते रहने पर, शरीरसे रक्त बहने पर, शस्त्रसे क्षत होने पर (वेदाध्ययन न करे )॥ १२२॥

सामवेदध्वनिकालमें वेदान्तरका श्रनध्याय— सामध्वनावृग्यजुषी नाधीयीत कदाचन । वेद्स्याधीत्य वाप्यन्तमार्ण्यकमधीत्य च ॥ १२३॥ सामवेदकी ध्वनि सुनाई पड़ते रहनेपर ऋग्वेद तथा यजुर्वेदका श्रध्ययन कदापि

१. "यावदार्द्रपाणि:-" इति वसिष्ठस्मरणात्, इति । ( म॰ मु॰ )

न करे और वेदको समाप्तकर या त्रारण्यक (वेदका एक त्रंश विशेष) को पढ़ कर (उसदिन-रातमें दूसरे वेदका ऋष्ययन न करे ) १२३॥ तीन वेदोंकी दैवतायें—

ऋग्वेदो देवदैवत्यो यजुर्वेदस्तु मानुषः। सामवेदः स्मृतः पित्र्यस्तरमात्तस्याशुचिध्वेनिः॥ १२४॥

ऋग्वेदकी देव, यजुर्वेदकी मनुष्य श्रौर सामवेद की पितर देवता हैं; इस कारण उस ( सामवेद ) की ध्वनि श्रपवित्र ( के समान ) है ॥ १२४ ॥

विमर्श-ऋग्वेद्में देवकर्म, यजुर्वेद्में मनुष्यकर्म तथा सामवेद्में पितृकर्म करने की विधियां प्रायः कही गयी हैं। पितृकर्म करने के बाद जलसे आचमन कर शुद्ध होने का वचन शास्त्रोंमें मिलता है, अतः पितृकर्मोपदेशपरक सामवेदकी ध्विन अपितृत्र-सी वस्तुतःमें अपितृत्र नहीं मानी गयी है इसी (सामवेद्ध्विनके अपितृत्रके समान होनेके ) कारणसे उस समयमें ऋग्वेद तथा यजुर्वेदके अध्ययनका निषेध प्रकृत श्लोकद्वारा किया गया है। सामवेद अपितृत्र न होनेके कारण ही अगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनसे "वेदानां सामवेदोऽस्मि" (गीता १०।२२) कहकर सामवेदको सब वेदोंमें श्रेष्टतम बतलाया है।

गायत्रीजपके बाद वेदपाठ—
एतद्विदन्तो विद्वांसस्त्रयीनिष्कर्षमन्वहम् ।
क्रमतः पूर्वमभ्यस्य पश्चाद्वेदमधीयते ॥ १२४॥

यह (४।१२४ श्लोकोक्त वेदत्रयके देवत्रयभाव) जानते हुए लोग तीनो वेदोंके सार (प्रणव, व्याहृति तथा सावित्री) को पहले क्रमशः श्रभ्यासकर बादमैं वेदाध्ययन करते हैं ॥१२५॥

पशु श्रादि बीवमें श्राने पर श्रनध्याय— पशुमराडूकमार्जारश्वसर्पनकुलाखुभिः। श्रन्तरागमने विद्यादनध्यायमहर्निशम्॥ १२६॥

( वेदाध्ययन करते समय गुरु तथा शिष्यके ) बीचमें गौ आदि पशु, मेड़क, बिलाव ( या बिक्की ), सर्प, नेवला और चूहाके आ जाने पर दिन-रात अनध्याय होता है ॥ १२६॥

दो श्रनध्याय मुख्यतः त्याज्य— द्वावेव वर्जयेन्नित्यमनध्यायौ प्रयत्नतः । स्वाध्यायभूमिं चाशुद्धामात्मानं चाशुचिं द्विजः ॥ १२७॥ ः द्विज अध्ययनके समय अपिवत्र (मल-मूत्र-उच्छिष्टादिसे दूषित ) स्थान तथा अपने रारीर की अपिवत्रता—इन दो अनध्यायोंका प्रयत्नपूर्वक सर्वदा त्याग करे ॥ १२० ॥

विमर्श—यह विकल्प 'विद्या—नैपुण्य—काम' ( ४।१०७ का वक्तव्य देखें ) शिष्य के लिये है, अत एव (विद्या—नैपुण्य—काम ) शिष्य अन्य अनध्यायोंको न मानकर केवल इन्हीं दो अनध्यायोंको माने, अथवा पूर्व (४।१०२–१२६) कथित अनध्यायों में जो नित्य अनध्याय हैं, उनको तथा प्रकृत रलोक में कथित इन दो अनध्यायों को ही वेदाध्ययनके लिये त्याज्य माने, अन्य सामान्य अनध्यायों को नहीं।

श्रमावस्यादिको स्त्री-सम्भोगका सर्वथा त्याग— श्रमावास्यामष्टमीं च पौर्णमासीं चतुर्दशीम् । ब्रह्मचारी भवेत्रित्यमप्यृतौ स्नातको द्विजः ।। १२८ ।।

श्रमावास्या, श्रष्टमी, पूणिमा श्रीर चतुर्दशी तिथियोंमें स्त्रीके ऋतुकाल होनेपर भी गृही द्विज ब्रह्मचारी ही रहे।

विमर्श-यद्यपि पहले (३।४५) ऋतुकाल में स्त्री-सम्भोगको आवश्यक वतला कर पुनः पर्व ( अमावस्यादि तिथि ) में उस ( स्त्री-सम्भोग ) का निषेध किया है, तथापि प्रकृत वचन स्नातकव्रतके लोपका प्रायश्चित्त वतलानेके लिये पुनः कहा गया है। इन अमावास्यादि तिथियोंके अतिरिक्त समयमें ऋतुकाल होने पर गृही ( विशेषकर अनपत्य गृही ) स्त्री-सम्भोग न करनेपर प्रायश्चित्तको भागी होता है।

तैल-मर्दन आदिके लिये वर्ज्य काल-

[ षष्ठचष्टम्यौ त्वमावास्यामुभयत्र चतुर्दशीम् । वर्जयेत्पौर्णमासीं च तैले मांसे भगे क्षुरे ॥ ७ ॥ ]

[षष्टी, अष्टमी, अमावास्या, चतुर्दशी और पूर्णिमा को तैल लगाना, मांस खाना, स्रीमंग करना और क्षीर कर्म करवाना छोड़ दे ॥ ७ ॥]

रागस्नानविषयक निषेध-

न स्नानमाचरेद् भुक्त्वा नातुरो न महानिशि । न वासोभिः सहाजस्रं नाविज्ञाते जलाशये ॥ १२६॥

भोजनके बाद, रोगी रहने पर, महानिशा (रात्रिके मध्यवाले दो प्रहरों ) में, बहुत बस्र पहने हुए खौर खज्ञात जलाशयमें (जिसमें पानीका थाह, गढा या

 तथा च पराशरः—ऋतुस्नातां तु यो भार्यां सिन्नधौ नोपगच्छति । घोरायां अणहत्यायां पच्यते नात्र संशयः ॥११ इति । पत्थर श्रादि श्रौस जलजन्तु श्रादिका रहना ठीव -ठोक मालूम न हों, उसमें ) सर्वदा स्नान न करे ॥ १२९ ॥

विमर्श—भोजनके बाद नित्य स्नान की सम्भावना ही नहीं है तथा चाण्डालादिका स्पर्श होनेपर शक्ति रहते हुए मुहूर्तमात्र भी विना स्नान किये रकने का
निषेध होनेसे यह वचन ऐच्छिक स्नानिबयक है। रोगी मनुष्य स्नान की शक्ति
न रहे तो शिरको छोड़कर, केवल गीले वस्त्रसे शरीर पाँछ कर या देह पर पानी
छिड़कना नैमित्तिक स्नान करें। रात्रिके मध्य दो प्रहरको 'महानिशा' कहते हैं,
उसमें नित्य या ऐच्छिक स्नानका ही निषेध है, काम्य या नैमित्तिक (चन्द्रप्रहणादि प्रयुक्त) स्नान तो करना चाहिये।

देव प्रतिमादिकी छायाके उज्ञह्वनका निषेध—
देवतानां गुरो राज्ञः स्नातकाचार्ययोस्तथा ।
नाकामेत्कामतरछायां बश्रुणो दीच्चितस्य च ॥ १३०॥

देवप्रतिमा, गुरु (पिता त्रादि श्रेष्ठ जन ), राजा, स्नातक, त्राचार्य, किपल वर्णवाला श्रौर यज्ञमें दीक्षित मनुष्यों ( श्रवस्थ स्नानके पूर्व तक ) की छायाका इच्छापूर्वक उल्लङ्खन न करे ॥ १३०॥

> चौराहे पर ठहरनेका निषेध— मध्यन्दिनेऽर्धरात्रे च श्राद्धं भुक्त्वा च सामिषम् । सन्ध्ययोक्तभयोञ्जेव न सेवेत चतुष्पथम् ॥ १३१ ॥

दोपहरमें, श्राधी रातमें , मांससिहत श्राद्धान्न भोजन कर श्रौर दोनों ( प्रातः तथा सायंकाल की ) सन्ध्याश्रोंमें चौराहे पर न जाने (बहुत समय तक न ठहरे )॥ १३२॥

१. "मुहूर्तमपि शक्तिविषये नाप्रयतः स्यात्—" इत्यापस्तम्बवचनात् " यह-च्छास्नानमिद् भोजनान्तरं निषिध्यते इति। ( म० मु )

२. तथा रोगी नैमित्तिकमि स्नानं न कुर्यात्, किन्तु यथासामर्थ्यम् । "भिश्वरस्कं भवेत्स्नानं स्नानाशकौ तु कर्मिणाम् । भार्द्रेण वाससा वा स्यान्मार्जनं दैहिकं विदुः ॥" इत्यादिजाबाळायुक्तमनुसन्धेयम् । इति । ( म० मु० )

इत्यादिजाबाळाबुक्तमनुसन्धयम् । इति । ( म० मु० ) ३. "महानिशाऽत्र विज्ञेया मध्यस्थं प्रहरद्वयम् । तस्मिन् स्नानं न कुर्वीत काम्यनैमित्तिकाहते ॥" इति देवळवचनाच न तत्र स्नायात् । इति । ( म० मु० ) द्यायाः ४]

उबटन आदिको मैलपर ठहरनेका निषेध— उद्वर्तनमपस्नानं विष्मूत्रे रक्तमेव च। रलेष्मनिष्ठचृतवान्तानि नाधितिष्ठेतु कामतः ॥ १३२॥

उबटन त्रादिकी मैल, स्नानका पानी, विष्ठा (मैला), मूत्र, रक्त, कफ (खकार), पान त्रादि का पीक त्रौर थूक तथा वमन किये गये त्रजादि पर न ठहरे (पैर न रखे या खड़ा न होवे ) ॥ १३२ ॥

शतु त्रादिकी संगतिका निषेध— वैरिणं नोपसेवेत सहायं चैव वैरिणः । अधार्मिकं तस्करं च परस्यैव च योषिताम् ॥ १३३॥ शत्रु, शत्रुका सहायक, त्रधार्मिक, चोर त्रौर परस्री का संग न करे ॥१३३॥

परस्त्री-निन्दा-

न हीदृशमनायुष्यं लोके किञ्चन विद्यते । यादृशं पुरुषस्येह परदारोपसेवनम् ॥ १३४॥

इस संसारमें पुरुषकी श्रायुको क्षीण करानेवाला वैसा कोई कार्य नहीं है, जैसा दूसरेकी स्त्रीका सेवन करना है (श्रुत एव उसका सर्वथात्याग करना चाहिये)॥१३४॥ क्षत्रिय तथा ब्राह्मणादिके श्रापमानका निषेध—

त्तियं चैव सर्पं च ब्राह्मणं च बहुश्रुतम् । नावमन्येत वै भूष्णुः क्षशानिष कदाचन ॥ १३४॥

(धन-गौ ग्रादि सम्पत्तिसे) बढ़नेवाला मनुष्य क्षत्रिय, सर्प श्रौर बहुश्रुत ब्राह्मण ये यदि दुर्बल हों तो भी इनका श्रपमान न करे॥ १३५॥

> एतत्रयं हि पुरुषं निर्दृहेदवमानितम् । तस्मादेतत्रयं नित्यं नावमन्येत बुद्धिमान् ॥ १३६॥

अपमानित ये तीनों ( क्षत्रिय, सांप और ब्राह्मण )अपमान करनेवाले पुरुष को को भस्म कर देते हैं, अतः बुद्धिमान् मनुष्य इनका अपमान कदापिन करे ॥१३६॥

विमर्श—इनमें चित्रय तथा सर्प देखनेसे या चित्रय शक्तिसे सर्प दंशन से और ब्राह्मण अभिचार (मारण, मोहन, उच्चाटनादि) कर्मोंसे अपमान करने चालेका बहुत अनिष्ट करते हैं।

श्रात्मापमानका निषेध— नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभः। श्रामृत्योः श्रियमन्विच्छेन्नैनां मन्येत दुर्लभाम्।। १३७॥ पहले ( उद्योग करने पर भी ) समृद्धि न होने पर ( मैं मन्द्रभाग्य या अभागा हुं ' इत्यादि प्रकारसे ) अपना अपमान न करे, ( किन्तु ) मरने तक लच्मीको चाहे ( उन्नतिके लिये उद्योग करता ही रहे ), और इसे ( समृद्धि संपत्तिको ) दुर्लभ कभी न सममे ॥ १३७॥

सत्य तथा त्रिय भाषण— सत्यं त्र्यात्प्रियं त्र्यात्र त्र्यात्सत्यमित्रयम् । त्रियं च नानृतं त्र्यादेष धर्मः सनातनः ॥ १३८॥

सत्य (जैसा देखा है वैसा ) बोले, प्रिय (तुम्हें पुत्र हुत्रा है, तुम परीक्षामें उत्तीर्ण हो गये इत्यादि' प्रीतिजनक वचन ) बोले, सत्य भी अप्रिय (जैसे—तुम्हारा पुत्र मर गया, तुम फेल हो गये इत्यादि दुःखजनक वचन ) न बोले और प्रिय भी असत्य (बचन ) न बोले; यही सनातन (वेदमूलक होनेसे अनादि कालसे चला आता हुआ) धर्म है ॥ १३८॥

दूसरेके कार्यको अच्छा कहना— भद्रं भद्रमिति ब्रुयाद्भद्रमित्येव वा वदेत् । शुष्कवेरं विवादं च न कुर्यात्केनचित्सह ॥ १३६॥

(दूसरेके किये हुए किसी) बुरे या विगड़े हुए कार्यको 'अच्छा' कहे, या 'अच्छा है' ऐसा सामान्यतः कहे, विना मतलब किसीके साथ विरोध या भगदा न करे।। १३९॥

श्रज्ञात व्यक्तिके साथ गमन निषेध— नातिकल्यं नातिसायं नातिमध्यन्दिने स्थिते । नाज्ञातेन समं गच्छेन्नैको न वृषत्तैः सह ॥ १४०॥ बहुत सबेरे, बहुत साम होनेपर श्रौर बहुत दोपहरी होनेपर श्रज्ञात (कुल-शीलवाले ) पुरुष तथा श्रद्भोंके साथ श्रकेला न जावे ॥ १४०॥

> हीनाङ्ग त्रादिकी निन्दाका निषेध— हीनाङ्गानितिरक्ताङ्गान्विद्याहीनान्वयोऽधिकान्। रूपद्रव्यविहीनांश्च जातिहीनांश्च नान्तिपेत्।। १४१।।

१. "तथा चापस्तम्बः—'नाभद्रमभद्गं ब्र्यान्युण्यं प्रशस्तमिति ब्र्याद्भद्मित्येव? इति"। (म॰ मु॰)

हीन (कम या ध्रत्यंत छोटे) श्रङ्गवाले (यथा—लङ्गड़ा, लूला, वामन त्यादि), श्रधिक श्रङ्गवाले यथा—छांगुर त्यादि), मूर्ख, बहुत श्रधिक उम्रवाले, कुरूप, निर्धन श्रौर नीच जातिवालोंकी निन्दा न करे (लंगड़ा, काना, इत्यादि सब्दको उनके प्रति व्यवहारमें न लावे)॥ १४१॥

> जुटे मुंह गौ त्रादिके स्पर्श का निषेध— न स्प्रशेत्पाणिनोच्छिष्टो विश्रो गोत्राह्मणानलान् । न चापि पश्येदशुचिः सुस्थो ज्योतिर्गणान्दिवि ॥ १४२ ॥

उच्छिष्ट मुख ( जूटे मुंह ) रहकर (तथा मलमूत्र त्यागकर ) गौ, ब्राह्मण ख्रौर ख्रिग्नि का हाथसेन स्पर्श करे ख्रौर ख्रपवित्र रहते हुए स्वस्थावस्थामें ख्राकाशमें सूर्य चन्द्रमह तारा ख्रादि को न देखे ॥ १४२ ॥

उक्त स्पर्श करने पर प्रायश्वित्त— स्पृष्ट्वैतानशुचिर्नित्यमद्भिः प्राणानुपस्पृशेत् । गात्राणि चैव सर्वाणि नाभिं पाणितलेन तु ॥ १४३॥

श्रशुद्ध ( जूठे मुंह रहकर तथा मल-मृत्र त्यागकर ) इन ( गौ, ब्राह्मण श्रौर श्रीन ) का हाथसे स्पर्शकर पाणितल ( तलहथी ) पर पानी रखकर उससे प्राणों नेत्रादि इन्द्रियों ( शिर, कन्धा, घुटना, चरणों ) एवं सब सम्पूर्ण शरीर श्रौर नामि का स्पर्श करे ॥ १४३ ॥

> इन्द्रियों तथा ग्रप्त रोमोंके स्पर्शका निषेध— अनातुरः स्वानि खानि न स्पृशेदनिमित्ततः । रोमाणि च रहस्यानि सर्वाएयेव विवर्जयेत् ॥ १४४॥

स्वस्थ रहते हुए विना कारण इन्द्रियों तथा गुप्त रोमों ( कक्ष या उपस्थादिके वालों ) का स्पर्श न करे ॥ १४४ ॥

मङ्गल द्रव्य तथा श्राचारसे युक्त रहना— मङ्गलाचारयुक्तः स्यात्प्रयतात्मा जितेन्द्रियः। जपेच जुहुयाच्चेय नित्यमग्निमतन्द्रितः॥ १४४॥

मङ्गल (गोरोचनादि मङ्गल द्रव्य-विशेष) तथा त्र्याचार (गुरुसेवा त्र्यादि) से युक्त, बाहर (मिट्टी जलादिसे)—भीतर (राग-द्वेषादि-त्यागसे) शुद्ध, जितेन्द्रिय त्र्यौर निरालस होकर सर्वदा (गायत्री का) जप करे तथा हवन करे॥

उक्ताचरणसे लाभ—

मङ्गलाचारैयुक्तानां नित्यं च प्रयतात्मनाम् । जपतां जुह्वतां चैव विनिपातो न विद्यते ॥ १४६ ॥

मङ्गल द्रव्य श्रौर श्राचारसे युक्त, नित्य बाहरी-भीतरी शुद्धि रखनेवाले, (गायत्री का ) जप तथा हवन करते हुए द्विज का विनिपात (दैवकृत या मनुष्य कृत उपद्रव) नहीं होता है ॥ १४६॥

गायत्री त्रादिके जपकी श्रेष्ठता— वेदमेवाभ्यसेन्नित्यं यथाकालमतन्द्रितः । तं ह्यस्याहुः परं धर्ममुपधर्मोऽन्य उच्यते ॥ १४७ ॥

निरालस होकर यथासमय (मङ्गलकारक होनेसे नित्यकृत्यके समय) सर्वदा वेदका ही श्रभ्यास (गायत्री का जप) करे। मनु श्रादि श्राचार्यों ने उसी (गायत्रीके जप) को श्रेष्ठ धर्म कहा है श्रीर दूसरे को उपधर्म कहा है ॥१४०॥

सततवेदाभ्यासादिसे पूर्वजातिस्मरण— वेदाभ्यासेन सततं शीचेन तपसैव च । ऋद्रोहेण च भूतानां जातिं स्मरति पौर्विकीम् ॥ १४८॥

(मनुष्य) निरन्तर वेदाभ्यास (गायत्री जप), पवित्रता, तपस्या श्रौर प्राणियोंके साथ द्रोह का श्रभाव (हिंसादिसे उन्हें दुःखित न करने) से पूर्व जाति। का स्मरण करता है (उसे पूर्वजन्मकी बातें स्मरण होती हैं)॥ १४६॥

> पूर्वजातिस्मरणसे वेदाभ्यास द्वारा मोक्षलाम— पौर्विकीं संस्मरञ्जातिं ब्रह्मैवाभ्यसते पुनः । ब्रह्माभ्यासेन चाजस्रमनन्तं सुखमरनुते ॥ १४६॥

(इससे वह ) पूर्वजाति का स्मरण करता हुआ, (जन्मजन्य जरामरणादि विविध क्लेंशों का स्मरण करता हुआ उससे छुटकारा पानेके लिये ) फिर ब्रह्मका ही (अवण, मनन और ध्यानके द्वारा ) निरन्तर अभ्यास करता है और ब्रह्मा-भ्याससे परमानन्दकी प्राप्ति रूप अनन्त सुख (मोक्ष ) को प्राप्त करता है ॥ १४९॥ हवन अष्टकाश्राद्धादि कर्तव्य—

सावित्राञ्छान्तिहोमांश्च कुर्यात्पर्वसु नित्यशः। पितृ श्चैवाष्टकास्वर्चेन्नित्यमन्वष्टकासु च ॥ १४०॥

पर्वो ( त्रष्टमी तथा पूर्णिमादि तिथियों ) में सर्वदा सानित्रीदेवताक ( सानित्री

है देवता जिसका ऐसा ) ( तथा श्रानिष्ट निवृत्तिके लिये ) शान्ति हवनों को करे। श्राप्रहणके बाद कृष्णपक्षकी तीन श्रष्टमी तिथियों में श्रष्टकाख्य तथा उनके बादवाली नवमी तिथियों में श्रन्वष्टकाख्य श्राद्ध कर्मसे (स्वर्गगत ) पितरों का श्रार्वन करे॥

श्रानिगृहसे दूर मूत्रादि त्याग—
दूरादावसथानमूत्रं दूरात्पादावसेचनम् ।
उच्छिष्टान्ननिषेकञ्च दूरादेव समाचरेत् ॥ १४१॥

अग्रिनगृह अर्थात् अग्रिनहोत्र शालासे ( नैर्ऋत्य दिशामें छोड़ा हुआ बाण जहां तक जाय उतनी ) दूरमें मृत्र ( और मलका त्याग )करे, पाद प्रक्षालन करे, जूठे अन्न ( पत्तल आदि ) को फेंके तथा वीर्य त्याग करे ॥ १४१ ॥

> शौच दतुवन त्रादि पूर्वाह्नमें कर्तव्य— मैत्रं प्रसाधनं स्नानं दन्तधावनमञ्जनम् । पूर्वाह्व एव कुर्वीत देवतानां च पूजनम् ॥ १४२॥

मलत्याग, रारीर-संस्कार ( शृङ्गार ), स्नान, दतुवन, श्रञ्जन श्रौर देवतात्रों का पूजन पूर्वीह्रमें ही करे ॥ १५२ ॥

विमर्श—यहां 'पूर्वाह्न' शब्दसे रात्रिके पूर्वार्द्धका भी ग्रहण करना चाहिये। तथा प्रकृत श्लोकमें कार्यके क्रमका निर्देश न मानकर पदार्थ मात्रका निर्देश मानना चाहिये, अतएव द्तुवनके बाद स्नान किया जाता है न कि स्नानके बाद दतुवन।

> पर्वोंमें देवादि दर्शन— देवतान्यभिगच्छेतु धार्मिकांश्च द्विजोत्तमान् । र्इश्वरं चैव रत्तार्थं गुरूनेव च पर्वसु ॥ १४३॥

पर्नों ( श्रमावस्या पूर्णिमा श्रादि तिथियों ) में श्रपनी रक्षाके लिये देव प्रतिमा, धार्मिक, श्रेष्ठ ब्राह्मण, राजा श्रीर गुरु (पिता-श्राचार्यादि गुरुजन ) के दर्शन के लिये जाया करे ॥ १५३ ॥

वृद्धजनों का श्रभिवादनादि— श्रभिवाद्येद् वृद्धांश्च दद्याचेवासनं स्वकम् । कृताञ्जलिरुपासीत गच्छतः पृष्ठतोऽन्वियात् ॥ १४४॥ ( गृह पर श्राये हुए ) बड़े-बूढ़े लोगों का श्रभिवादन करे, श्रपना श्रासन

१ तदुक्तं विष्णुपुराणे—"नैर्ऋत्यामिषुविचेषमतीत्याभ्यधिकं भुवः ।" इति ।

उनको (बैठनेके लिये ) दे, हाथ बोडकर उनके सामने बैठे श्रौर उनके लौटनेके समय (कुछ दूरतक ) पीछे २ जावे ॥ १५४ ॥

> श्रुति-स्मृति-प्रतिपादित स्व-धर्मका पालन— श्रुतिस्मृत्युदितं सम्यङ् निबद्धं स्वेषु कर्मसु । धर्ममूलं निषेवेत सदाचारमतन्द्रितः ॥ १४४ ॥

वेदों तथा स्मृतियोंमें सम्यक् प्रकारसे कहे हुए, श्रापने कमों में धर्ममूलक श्राचारका सर्वदा निरालस होकर पालन करे॥ १५५॥

त्राचार की प्रशंसा—
आचाराल्लभते ह्यायुराचारादीप्सिताः प्रजाः ।
आचाराद्धनमच्चयमाचारो हन्त्यलच्चणम् ॥ १४६॥

(मनुष्य) त्राचारसे (वेदोक्त दीर्घ) त्रायुको प्राप्त करता है, त्राचारसे त्राभिलिषत सन्तान (पुत्र-पौत्रादि) को प्राप्त करता है त्रौर त्राचारसे त्राक्षय रहित (त्रात्यधिक) धनको प्राप्त करता है त्रौर त्राचार (शरीर त्रादिके) त्रानिष्ट लक्षणको नष्ट कर देता है। १५६॥

हुराचार की निन्दा— दुराचारों हि पुरुषों लोके भर्वात निन्दितः । ✓ दुःखभागी च सततं व्याधितोऽल्पायुरेव च ॥ १४७॥ दुराचारी पुरुष संक्षार में निन्दित, सर्वदा दुःखभागी, रोगी और ऋल्पायु होता है ॥ १४७॥

सदाचारीकी सौ वर्ष श्रायु— सर्वेतज्ञणहीनोऽपि यः सदाचारवान्नरः । श्रद्धानोऽनस्यश्च शतं वर्षाणि जीवति ॥ १४८ ॥ सब लक्षणोसे होत् सी को स्वाय सहावारी अस्ता स्वीत

सब लक्षणोंसे हीन भी जो मनुष्य सदाचारी, श्रद्धालु श्रौर श्रस्या (दूसरेके दोष का कहने ) से रहित है; वह सौ वर्ष तक जीता है ॥ १५८ ॥

पराधीन कार्य का त्याग तथा स्वाधीन कार्यकी कर्तव्यता— यद्यत्परवशं कर्म तत्तद्यत्नेन वर्जयेत् । यद्यदात्मवशं तु स्यात्तत्तत्सेवेत यत्नतः ॥ १४६ ॥

जो २ पराधीन ( धनादिसे साध्य ) कार्य है, उसका यलपूर्वक त्याग करे

त्रीर जो २ स्वाधीन (त्रपने शारीर त्रादि से साध्य) कार्य है, उसे यत पूर्वक करे ॥ १५६ ॥

उक्त विषयमें हेतु कथनपूर्वक सुख-दुःखका लक्षण— सर्व परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् । एतद्विद्यात्समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः॥ १६०॥

पराधीन सब कार्य दुःखका ग्रौर स्वाधीन सब कार्य सुखका कारण है, संनेपसे

इसे सुख-दुःखका लक्षण जाने ॥ १६० ॥

चित्तके सन्तोषप्रद कार्यकी कर्तव्यता— यत्कर्म कुर्वतोऽस्य स्यात्परितोषोऽन्तरात्मनः । तत्प्रयत्नेन कुर्वीत विपरीतं तु वर्जयेत् ॥ १६१ ॥

जिस कार्यके करते रहनेसे अन्तरात्मा प्रसन्न हो, उस कार्य को प्रयत्नपूर्वक करे और उसके विरुद्ध कार्यका त्याग कर दे ७ १६१ ॥

त्राचार्यादि की हिंसाका निषेध— आचार्यं च प्रवक्तारं पितरं मातरं गुरुम् । न हिंस्याद् ब्राह्मणान्गाश्च सर्वाश्चेव तपस्विनः ॥ १६२ ॥

त्र्याचार्य (२।१४०), वेदादिका व्याख्यानकर्ता, पिता, माता, गुरु (२।१४२), ब्राह्मण, गौ, त्र्योर सब (प्रकारके) तपस्वी; इनकी हिंसा (इनके प्रतिकृत त्राचरण) न करे।। १६२।।

विमर्श—गोविन्दराजका मत है कि—"सामान्यतः हिंसाका निषेध करनेसे आततायी ( रुलो० ८।२३-२५ ) के लिये भी इन ( आचार्य आदि ) की हिंसा का निषेध है", किन्तु यह अर्थ "गुरुं वा वालवृद्धी वा" (८।२५० ) वचनके विरुद्ध होनेसे अग्राह्य है।

नास्तिक्यादि का निषेध—
नास्तिक्यं वेदनिन्दां च देवतानां च कुत्सनम् ।
द्वेषं दम्भं च मानं च क्रोधं तैद्र्यं च वर्जयेत् ॥ १६३ ॥
नास्तिकता (ईश्वर-परलोकादि न मानना ), वेदनिन्दा, देवनिन्दा, द्वेष, दम्भ,
अभिमान, क्रोध और क्रूरता का त्याग करे ॥ १६३ ॥

दूसरे को मारने आदिका निषेध— परस्य दण्डं नोद्यच्छेत्कुद्धो नैव निपातयेत् । अन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा शिष्टचर्थं ताडयेत्तु तौ ॥ १६४॥ दूसरेके ऊपर दण्डा न उठावे तथा कोधकर दण्डेसे न मारे और पुत्र तथा शिष्य (और भार्या तथा दास आदि ) को शिक्षा देनेके लिये ('रज्ज्वा वेगुद्रेलेन वा' (८।२९९) के अनुसार ) ताडन करे ॥ १६४॥

ब्राह्मण पर दण्डा उठाने का निषेध—
ब्राह्मणायावराउँचे द्विजातिर्वधकाम्यया।
शतं वर्षाणि तामिस्रे नरके परिवर्तते ॥ १६४॥
द्विजाति (भी) ब्राह्मणको मारनेके लिये केवल दण्डे को उठाकर (बिना उसे मारे) ही सौ वर्ष तक तामिस्र ख्रादि नरकों में घूमता रहता है ॥ १६५॥

ब्राह्मणके ताडनसे निकृष्ट योनिकी प्राप्ति— ताडियित्वा तृरोीनापि संरम्भान्मतिपूर्वकम् । एकविंशतिमाजातीः पापयोनिषु जायते ॥ १६६ ॥

कोधसे बुद्धिपूर्वक तृणसे भी ब्राह्मण का ताडनकर इक्कीस जन्म तक (ताडन कर्ता द्विजाति भी ) पापयोनियों (कुत्ते-बिक्की श्रादि की योनियों ) में उत्पन्न होता है ॥ १६६ ॥

> ब्राह्मणके देहसे रक्त गिराने पर दुःखप्राप्ति— अयुध्यमानस्योत्पाद्य ब्राह्मणस्यासृगङ्गतः । दुःखं सुमहदाप्नोति प्रेत्याप्रज्ञतया नरः ॥ १६७॥

शास्त्राज्ञानके कारण मनुष्य युद्ध नहीं करनेवाले ब्राह्मणके शरीरसे (दण्ड-ताडनादि द्वारा) रक्त गिराकर मरने पर बहुत भारी दुःख पाता है ॥ १६७ ॥

शोणितं यावतः पांसून्संगृह्णाति महीतलात् । तावतोऽब्दानसुत्रान्यैः शोणितोत्पादकोऽद्यते ॥ १६८ ॥

(दण्ड या खड़ त्र्यादि रास्त्रसे क्षत होनेके कारण) ब्राह्मणके शरीरसे निकला हुत्र्या रक्त पृथ्वी परसे जितने धूलि (के कण—बगुक )को प्रहण करता है, रक्त बहानेवाले उस व्यक्ति को उतने वर्षों तक दूसरे (श्रृंगाल, कुत्ता, गीध त्रादि ) खाते हैं—॥ १६८॥

न कदाचिद् द्विजे तस्माद्विद्वानवगुरेदिप । न ताडयेचृगोनापि न गात्रात्स्रावयेदसृक् ॥ १६६॥ —इस कारण विद्वान मनुष्य ब्राह्मणके ऊपर दण्डा त्र्यादि कभी न उठावे, न उसका तृणसे भी ताडन न करे श्रीर न उसके शरीरसे (शस्त्र-प्रहारादि द्वारा ) रक्त बहावे ॥ १६९ ॥

अधार्मिक त्रादिको सुबकी अप्राप्ति— , अधार्मिको नरो यो हि यस्य चाप्यनृतं धनम् । हिंसारतश्च यो नित्यं नेहासौ सुखमेधते ॥ १७०॥

जो अधार्मिक (शास्त्रविरुद्ध ग्राचरण करनेवाला) है, जिसका भूठ बोतना ही धन है (जो भूठी गवाही देकर पैसा या घूस लेता है) श्रीर परपीडनमें संलग्न है; वह मनुष्य इस लोकमें सुखी होकर उन्नति नहीं करता है ॥ १७० ॥

अधर्मसे मनको हटाना— न सीदन्नपि धर्मेण मनोऽधर्मे निवेशयेत्।

अधार्मिकाणां पापानामाशु पश्यन्विपर्ययम् ॥ १७१ ॥ अधार्मिक पापियोंके (धन-धान्यादि समृद्धिका ) शीघ्र ही विपर्यय (उत्तटा-विनाश ) देखता हुत्रा मनुष्य धर्मके कारण दुःखित होता हुत्रा भी अधर्ममें बुद्धिको कभी भी नहीं लगावे ॥ १७१ ॥

्र अधर्मसे धीरे २ समूल नाश— नाधर्मश्चरितो लोके सद्यः फलित गौरिव । शनैरावर्तमानस्तु कर्तुर्मृलानि क्रन्तित ॥ १७२॥

किया हुआ अधर्म भूमि या गौके समान तत्काल फल नहीं देता है, किन्तु धीरे २ फलोन्मुख होता हुआ (वह अधर्म ) कर्ताकी जड़को ही काट देता है ॥

विमर्श—यहां पर 'गौ' शब्दका अर्थ भूमि तथा गाय आदि पशु है, पृथ्वी जैसे बोये गये बीजका फल तत्काल नहीं देती, किन्तु धोरे २ फलोन्मुख होती हुई समय आनेपर ही देती है; यह अधर्मके साथ 'साधर्म्य' दृष्टान्त है। तथा जिस प्रकार गाय दूध आदिसे या बैल आदि भार होने आदिसे तत्काल ( थोड़े समयके बाद ही ) फल देते हैं ( उस प्रकार अधर्म तत्काल फल नहीं देता ), यह 'बैधर्म्य' दृष्टान्त है। दृश्य्यक 'गौ' शब्दसे साधर्म्य तथा वैधर्म्य रूप यह दृष्टान्त देकर अधर्म के द्वारा तत्काल फलकी अप्राप्ति प्रदर्शित की गयी है।

श्रधर्मकर्ताके पुत्रपौत्रादितक श्रवश्य फलप्राप्ति— यदि नात्मनि पुत्रेषु न चेत्पुत्रेषु नष्तृषु । न त्वेव तु कृतोऽधर्मः कर्तुर्भवति निष्फलः ॥ १७३॥ यदि श्रधर्मका फल स्वयं ( श्रधर्म करनेवालेको ) नहीं मिलता, तो पुत्र को मिलता है श्रौर यदि उसके पुत्रको नहीं मिलता तो पौत्रोंको श्रवश्य मिलता है; क्योंकि किया गया श्रधमें कभी निष्फल नहीं होता है॥ १७३॥

श्रधमोंन्नतिके बाद समूल नाश— अधर्मेणैधते तावत्ततो भद्राणि पश्यति । ततः सपत्नाञ्जयति समूलस्तु विनश्यति ॥ १७४ ॥

मनुष्य श्रधमंकर (दूसरेसे वैर बांधकर, सूठी गवाही श्रादि देकर ) पहले उन्नित करता है, बाद कल्याण (बान्धव, स्ट्रिय, धन-धान्यादिका मुख) देखता है फिर रात्रुश्चों पर विजय पाता है और (कुछ समयके बाद ही) समूल (बान्धव, स्ट्रिय और धन-धान्यादिके सहित) नष्ट हो जाता है ॥ १७४॥

सत्यभाषणादि तथा शिष्यशासनादि— सत्यधर्मार्थवृत्तेषु शौचे चैवारमेत्सदा । शिष्यांश्च शिष्याद्धर्मेण वाग्बाहूद्रसंयतः ॥ १७४॥

सत्य, धर्म, सदाचार और पवित्रतामें सर्वदा अनुराग (श्रद्धा) करे तथा वचन, बाहु और उदर (पेट) के विषयमें संयत रहता हुआ शिष्यों (शासनके योग्य स्त्री, दास, पुत्रादि तथा छात्रों) का धर्मसे (८।२९९) शासन (दिण्डित) करे॥ १७४॥

विमर्श — सत्य, मृदु तथा प्रिय वचन कहना एवं असत्य कटु तथा अप्रिय वचन नहीं बोळना 'वाक्संयम', ईर्ज्या क्रोधादिके वशमें होकर दूसरेको अनुचित रूपसे पीडित नहीं करना 'बाहुसंयम' और शरीरको विशेष कष्ट पहुंचाये बिना तथा दूसरेको पीड़ित किये बिना भगवदिन्छासे भोजनकाळमें जो कुछ प्राप्त हो जाय, उसे ही खाकर सन्तुष्ट रहना 'उद्रसंयम' है।

धर्मविरुद्ध त्रार्थ कामादिका त्याग— परित्यजेद्र्थकामी यो स्यातां धर्मवर्जिती । धर्म चाप्यसुखोदकं लोकविकुष्टमेव च ॥ १७६॥

जो अर्थ और काम धर्मविरुद्ध ( अर्थ यथा — चोरी आदिके द्वारा धनसंप्रह करना। काम, यथा — दीक्षाके दिन यजमानका स्त्रीसंमोग करना आदि ) हैं, उनका त्याग करे, भविष्यमें दुःख देनेवाले धर्मकार्थ ( यथा — स्त्रीपुत्रपौत्रादियुक्त पुरुषका सर्वस्वका दान देना आदि ) का भी त्याग करे और लोकनिन्दित धर्मकार्थ ( यथा — कलियुगमें अष्ठकादि श्राद्धमें गोवधादि या नियोग ( ९।५६ – ६१ ) द्वारा सन्तानोत्पादन आदि ) का भी त्याग करे ॥ १७६॥

हस्तचापलादिका निषेध— न पाणिपाद्चपलो न नेत्रचपलोऽनृजुः । न स्याद्वाक्चपलञ्जीव न परद्रोहकमधीः ॥ १७७ ॥

हस्तचपल (बिना पूछे या कहे किसीकी कोई वस्तु लेना या चुराना), पाद-चपल (निष्प्रयोजन इधर उधर घूमते रहना), नेत्रचपल (परस्री ब्रादिको बुरी दृष्टिसे देखना), कुटिल, वाक्चपल (किसीकी निन्दा या व्यर्थ बकवाद करना) श्रीर दृसरोंके साथ द्रोह या हिंसाका विचार रखनेवाला न बने।। १७७॥

> शास्त्रोंके विविध विकल्पोंमें कर्तव्य— येनास्य पितरो याता येन याताः पितामहाः। तेन यायात्सतां मार्गं तेन गच्छन्न रिष्यते॥ १७८॥

( अनेक प्रकारके शास्त्रीय विकल्पों या अर्थों के कारण संदेह उपस्थित होनेपर मनुष्य ) जिस मार्गसे इसके पिता और पितामह (बाप-दादा ) चले हैं, (उन अनेक विकल्प धर्मकार्यों में से जिस धर्मकार्यकों किये हैं ), उसी सज्जनों के मार्गसे चले; ऐसा करनेसे मनुष्य अधर्मसे हिंसित (पीडित ) नहीं होता है (उस कार्यके धर्मानुकूल होनेसे वह मनुष्य दुःखित नहीं होता है )॥ १९८॥

ऋत्विज श्रादिसे वक्तवादका निषेध— ऋत्विकपुरोहिताचार्येमीतुलातिथिसंश्रितैः। बालवृद्धातुरैवेंद्यैर्ज्ञातिसम्बन्धिवान्धवैः॥ १७६॥

ऋत्विक् (२।१४३), पुरोहित, श्राचार्य (२।१४०), मामा, श्रातिथि, श्राश्रित (स्त्यादि), बालक, वृद्ध, रोगी, वैद्य, जातिवाला, सम्बन्धी (जामाता, शाला श्रादि), बान्धव (मातृपक्षवाले)—॥ १७९॥

मातापितृभ्यां जामीभिर्भात्रा पुत्रेण भार्यया । दुहित्रा दासवर्गेण विवादं न समाचरेत् ॥ १८० ॥ माता, पिता, जामि, ( बहन, पुत्रवधू श्रादि कुलश्री ), भाई, पुत्र, स्त्री, पुत्री, दास-समूहसे विवाद ( वाक्कलह, बकवाद श्रादि ) न करे ॥ १८० ॥

> उक्तकार्यकी प्रशंसा— एतैर्विवादान्संत्यज्य सर्वपापैः प्रमुच्यते । एभिर्जितैश्च जर्यात सर्वोल्लोकानिमान्गृही ॥ १८१॥

इन (४।१७९-१८०) के साथ विदाद करना छोड़कर मनुष्य सब ( स्रज्ञात ) पापोंसे छूट जाता है स्रौर इन (विवादों ) को जीतकर (इन विवादोंको वशमें करके स्रथीत इनके साथ विवाद करना छोड़कर ) गृहस्थ इन (४।१८२-१८४) सब लोकोंको प्राप्त करता है—॥ १८१॥

आचार्यो ब्रह्मलोकेशः प्राजापत्ये पिता प्रभुः । अतिथिस्त्विन्द्रलोकेशो देवलोकस्य चर्त्विजः ॥ १८२ ॥

त्राचार्य ब्रह्मलोकका, पिता प्रजापित लोकका, त्र्यतिथि इन्द्रलोकका, ऋत्विज देवलोकका—॥ १८२॥

जामयोऽप्सरसां लोके वैश्वदेवस्य बान्धवाः । सम्बन्धिनो ह्यपां लोके पृथिव्यां मातृमातुलौ ॥ १८३ ॥ जामि (बहुन यापुत्रवधु ख्रादि कुलस्त्री), ख्रप्सरालोक का बान्धव (मातृपक्षवाले) वैश्वदेवलोकका, सम्बन्धी वरुणलोकका ख्रौर माता तथा मामा भूलोकका-॥१८३॥

आकाशेशास्तु विज्ञेया बालवृद्धकुशातुराः।

श्राता ज्येष्ठः समः पित्रा भार्या पुत्रः स्वका तनुः ॥ १८४॥

बालक, ऋद, दुर्बल और रोगी आकाशलोकके स्वामी हैं ( अतएव इन आचार्य आदि ( ४।१८२ से यहां तक वर्णित लोगों ) के साथ वाकलह ( बकवाद ) नहीं करनेपर वे लोग सन्तुष्ट होकर अपने २ लोकों ( ब्रह्मलोक आदि ) को देते हैं । बड़ा भाई पिताके समान है तथा स्त्री और पुत्र तो अपने शरीर ही हैं ( अतः इनके साथ विवाद करना सर्वथा निन्य है )—॥ १८४॥

छाया स्वो दासवर्गश्च दुहिता कृपणं परम् । तस्मादेतैरिधिचिप्तः सहेतासंज्वरः सदा ॥ १८४॥

दाससमूह श्रपनी छाया है, कन्या ( पुत्री ) श्रत्यन्त कृपापात्र है ( श्रतः ये भी विवादके योग्य नहीं है )। इस कारण इनसे तिरस्कृत होकर भी सन्तापरहित होकर सर्वदा सहन करे, ( किन्तु विवाद न करे ) ॥ १८५ ॥

> दान लेनेसे ब्रह्मतेजका क्षय— प्रतिग्रहसमर्थोऽपि प्रसङ्गं तत्र वर्जयेत् । प्रतिग्रहेण ह्यस्याशु ब्राह्मं तेजः प्रशाम्यति ॥ १८६॥

(विद्या तप त्रादिके कारण) दान लेनेमें समर्थ होता हुत्रा भी (यथाशक्य) उसके प्रसङ्गका त्याग करे (परिवारादिके पालन चलते रहनेपर भी वारबार लोभ-

बरा दान न लेवे ); क्योंकि इस ( दान लेनेवालेका ) ब्रह्मतेज दान लेनेसे शीघ्र शान्त हो जाता है ( दान लेनेसे ब्राह्मण तेजोहीन हो जाता है ) ॥ १८६॥

> विधिको न जाननेवालेको दान लेनेका निषेध— न द्रव्याणामविज्ञाय विधिं धर्म्यं प्रतिप्रहे । प्राज्ञः प्रतिप्रहं कुर्योदवसीदन्नपि क्षुधा ॥ १८७॥

द्रव्योंके दान लेनेमें उनकी धर्मयुक्त विधि (प्राह्म देवता, प्रतिप्रहमन्त्र आदि) को बिना जाने भूखसे पीडित होता हुआ भी बुद्धिमान् ब्राह्मण दानको न ले (फिर आपत्तिसे हीन रहनेपर तो कहना ही क्या ? अर्थात् तब तो कदापि दान न ले)॥

> मूर्खको स्वर्णीद-दान लेनेका निषेध— हिरएयं भूमिमश्वं गामन्नं वासस्तिलान्घृतम् । प्रतिगृह्णन्नविद्वांस्तु भस्मीभवति दारुवत् ॥ १८८॥

सुवर्ण, भूमि, घोड़ा, गौ, अन्न, वस्त्र, तिल और घोका दान लेता हुआ मूर्ख ब्राह्मण (अभिसे ) काष्ठके समान भस्म हो जाता है। (अतः सुवर्ण आदिका दान तो मूर्ख कभी न ले )॥ १८८॥

हिरण्यमायुरत्रं च भूगौँख्राप्योषतस्तनुम् । अश्वश्रक्षस्त्वचं वासो घृतं तेजस्तिलाः प्रजाः ॥ १८६॥

दान लेनेवाले मूर्खकी सुवर्ण श्रीर श्रन्न श्रायुको, भूमि श्रीर गौ शरीरको, घोड़ा नेत्रको, वस्त्र त्वचा (चमड़े) को, घो तेजको श्रीर तिल संतानोंको भस्म कर देते हैं। (मूर्खद्वारा दानमें लिये हुए ये सुवर्ण श्रादि उस दान लेनेवाले मूर्खकी श्रायु श्रादिको भस्म श्रर्थात नष्ट कर देते हैं)॥ १८९॥

> उक्त विषयमें दृष्टान्त— अतपास्त्वनधीयानः प्रतिप्रहरूचिर्द्विजः । अम्भस्यश्मप्लवेनेव सह तेनैव मज्जति ॥ १६०॥

तप श्रीर विद्यासे हीन जो ब्राह्मण दान लेना चाहता है, वह उस ( दान लेने या दान लेनेकी इच्छामात्र ) के साथ उस प्रकार नरकमें इवता है, जिस प्रकार पत्थरकी नाव ( पर चढ़नेवाला मनुष्य उस ) के साथ पानीमें डूब जाता है ॥१९०॥

विमर्श—जिस प्रकार पत्थरकी नावपर चढ़कर पानीमें जानेवालेका नाश अवश्यम्भावी है उसी प्रकार सुवर्ण आदिका दान लेनेवाले तप एवं विद्यासे हीन व्यक्तिका नाश अवश्यम्भावी है। मूर्खको सामान्य वस्तुके दान लेनेका भी निषेध— तस्माद्विद्वान्बिभियाद्यस्मात्तस्मात्प्रतिप्रहात्। स्वल्पकेनार्प्यविद्वान्हि पङ्के गौरिव सीद्ति॥ १६१॥

इस कारण मूर्ख ब्राह्मण जिस किसी ( सुवर्ण भूमि ब्रादिसे न्यून सीसा-पीतल ब्रादि ) वस्तुका भी दान लेनेसे डरे ( न लेवे ); क्योंकि थोड़े दानके लेनेसे भी मूर्ख ब्राह्मण कीचड़में ( फंसी ) गौके समान दुःखित होता है ॥ १९१ ॥

वैडातवितक श्रादिको दान देनेका निषेध— न वार्यपि प्रयच्छेत्तु वैडालव्रतिके द्विजे । न वकत्रतिके विप्रे नावेद्विद् धर्मवित् ॥ १६२ ॥

धर्मज्ञ ग्रहाश्रमी वैडालब्रतिक (४।१९५ तथा चे॰ ४।८), वक्रव्रतिक (४।१९६) श्रीर वेदको नहीं जाननेवाले ब्राह्मणके लिये पानी भी न दे ॥१९२॥

विमर्श—बिलकर्ममें कीवे आदि तकके लिये जो वस्तु दी जाती है, वह वस्तु भी वैडालबितक आदिके लिये धर्मतत्त्वको जाननेवाला दाता दानबुद्धिसे न देवे, ऐसा इस रलोकका आशय है, केवल जलदानमात्रका निषेध नहीं है। 'पाखिष्ड नो विकर्मस्थान्'' (४।३०) के अनुसार अतिथि मानकर तो वैडालबितक 'आदि ब्राह्मणके लिये भी अन्न आदि देना ही चाहिये, किन्तु सत्कारपूर्वक धन नहीं देना चाहिये। अत्र विधिनाऽप्यर्जित धनम्' (४।३९३) वचन भी विरोधसे रहित हो जाता है।

त्रिष्वप्येतेषु दत्तं हि विधिनाऽप्यर्जितं धनम्। दातुर्भवत्यनर्थाय परत्रादातुरेव च ॥ १६३॥

इन तीनों (वैडालव्रतिक, वकव्रतिक ख्रौर वेदज्ञानहीन ) के लिये दिया गया विधिपूर्वक भी उपार्जित धन दानकर्ता तथा दानमहीताके लिये परलोकमें अनर्थ (नरकप्राप्ति) के लिये होता है ॥ १९३॥

उक्त विषयमें दृष्टान्त-

यथा प्लवेनीपलेन निमज्जत्युद्के तरन्। तथा निमज्जतोऽधस्ताद्ज्ञौ दातृप्रतीच्छकौ ॥ १६४॥

जिस प्रकार पानीमें पत्थरकी नावसे तैरता हुआ व्यक्ति उस ( नाव ) के साथ ही इब जाता है, उसी प्रकार मूर्ख दान लेनेवाला तथा दानकर्ता दोनों ( नरकमें ) इबते हैं ॥ १९४॥

## वैडालव्रतिकका लक्षण-

धर्मध्वजी सदा लुब्धश्रद्वाद्मिको लोकदम्भकः। वैडालत्रतिको ज्ञेयो हिंसः सर्वाभिसन्धकः॥ १६४॥

धर्मध्वजी ( त्रपनी प्रसिद्धिके लिये धर्मख्पी ध्वजाको फहरानेवाला ), लोभी, कपटी, संसारको ठगनेवाला ( किसीकी धरोहर नहीं वापस करनेवाला आदि ), हिंसक और दूसरोंके गुणका सहन नहीं करनेसे उनकी निन्दा करनेवाला 'विडाल-व्यतिक' कहा गया है ॥ १९५॥

विमर्श—जिस प्रकार चूहोंको पकड़ने आदिके लिये बहुत शान्त एवं ध्यानस्थ-सी रहती हुई बिल्ली अवसर पाते ही उन्हें पकड़कर खा जाती है, उसी प्रकार यह 'वैडालबितक' भी दूसरोंको घोखा देकर अपना काम बनानेके लिये धर्मका स्वाङ्ग रचता है, परन्तु वस्तुतः धर्मात्मा नहीं होता।

[ यस्य धर्मध्वजो नित्यं सुरध्वज इवोच्छितः।

अच्छन्नानि च पापानि बैडालं नाम तद् व्रतम् ॥ ८ ॥ ]

[ जिसकी धर्मरूपी ध्वजा देवध्वजाके समान ऊंची रहती है और जिसके छिपे ब दुक्तिपाप रहते हैं; वह 'वैडालव्रत' है ॥ ८ ॥ ]

> वक्रवतिकका लक्षण— अधोद्दष्टिनेष्क्रितिकः स्वार्थसाधनतत्परः । शठो मिथ्याविनीतश्च बक्रवतचरो द्विजः ॥ १६६ ॥

( श्रपनी साधिता-प्रसिद्धिके लिये सर्वदा ) नीचे देखनेवाला, निष्ठुरताका व्यवहार करनेवाला, श्रपने मतलबको सिद्ध करनेमें तत्पर, शठ, कपटयुक्त (भूठा) विनयवाला द्विज 'बकब्रतचर' ( वकब्रतिक ) कहा गया है ॥ १९६॥

विमर्श—जिस प्रकार मछुलियोंको प्रकड़नेके लिये ध्यानस्थ मुनिके समान नीचेकी ओर देखता हुआ अपने मतलब (मछुलियोंको प्रकड़कर खाना ) में तत्पर बगुला झुडा विनीतके समान दीखता है, उसी प्रकार इस 'बकव्रतिक' को समझना चाहिये। इसी प्रकारके मनुष्यको लोग "बगुला भगत" कहते हैं।

> वकव्रतिक तथा वैडालव्रतिकको नरकप्राप्ति— ये बकव्रतिनो विप्रा ये च मार्जारिलङ्किनः । ते पतन्त्यन्धतामिस्रे तेन पापेन कर्मणा ॥ १६७॥

जो ब्राह्मण बकवितक (४।१९६) तथा वैद्यालवितक (४।१९५) हैं, वे उस पाप कर्मसे 'अन्धतामिस्र' नामके नरकमें गिरते हैं ॥ १९७॥

१४ मनु०

प्रायिक्षत्तमें वश्चनाका निषेध— न धर्मस्यापदेशेन पापं कृत्वा त्रतं चरेत्। त्रतेन पापं प्रच्छाच कुर्वन् स्त्रीशूद्रदम्मनम् ॥ १६८॥

धर्मसे पापको छिपाकर (मेरा पाप चान्द्रायण, सान्तपन आदि व्रतरूप प्रायिक्षित्तोंसे छूट जायेगा ऐसा समभकर) छियों तथा श्रुद्धों (धर्मके अनिभक्तों) के सामने पाखण्ड करता हुआ मनुष्य धर्मके बहानेसे (मैं धर्मके लिये इन चान्द्रायणादि व्रतोंको कर रहा हूं, यह प्रायिक्षत्त नहीं है, इस प्रकारके बहानेसे) पाप को न करे॥ १९८॥

कपटसे वताचरणकी निन्दा प्रेत्येह चेहशा विप्रा गर्ह्यन्ते ब्रह्मवादिभिः। छद्मनाऽऽचरितं यच व्रतं रत्तांसि गच्छति ॥ १६६॥

ब्रह्मनादी लोग ऐसे (धर्मके बहाने प्रायिश्वत्तरूप चान्द्रायणादि वृत करनेवाले ) ब्राह्मणोंकी इस लोकर्ने और परलोकर्मे भी निन्दा करते हैं तथा कपटसे किया गया जो वृत है, वह राक्षसोंको प्राप्त होता है ॥ १९६ ॥

कपटसे व्रति-चिह धारण करनेकी निन्दा

अतिङ्गी तिङ्गिवेषेण यो वृत्तिमुपजीवति । स तिङ्गिनां हरत्येनस्तियम्योनौ च जायते ॥ २००॥

ब्रह्मचारी या संन्यासी त्रादि नहीं होता हुत्रा भी जो उनके चिह्न (दण्ड-कमण्डलु-कषायवस्त्रादि) को धारणकर दृति (उन चिह्नोंसे लोगोंमें विश्वास पैदा-कर उनसे भिक्षादि लेता हुत्रा त्रापनी जीविका ) चलाता है, वह ब्रह्मचारी, संन्यासी त्रादि लिङ्गधारियोंके पापको लेता है तथा (मर कर) तिर्थग्योनिमें उत्पन्न होता है ॥ २००॥

दूसरोंके बनवाये हुए जलाशयमें स्नान करनेमें— परकीयनिपानेषु न स्नायाच कदाचन । निपानकर्तुः स्नात्वा तु दुष्कृतांशेन लिप्यते ॥ २०१॥

दूसरोंके बनवाये हुए जलाशय (पोखरा, बावडी, कूआ आदि ) में कभी भी स्नान न करे। और स्नानकर उक्त जलाशय बनवानेवालेके पापके (चौथाई) भागसे (स्नान करनेवाला मनुष्य) युक्त होता है ॥ २०१॥ विमर्श—प्राकृतिक बावड़ी आदिके न मिलनेपर यह निषेधवचन है, प्राकृतिक बावड़ी आदिके न मिलनेपर तथा जलाशयकर्ताके द्वारा सर्वसाधारण जनके लिये जलाशयमें स्नानादिके लिये त्याग न करनेपर उस जलाशयमेंसे स्नानके पहले पांच मृत्पिण्डको निकालकर स्नान करना चाहिये, यदि जलाशयके निर्माणकर्ताने सर्वसाधारणके लिये स्नानादिकी छूट दे दी हो तब विना पांच मृत्पिण्ड निकाले भी स्नान करनेमें दोष नहीं है।

[ सप्तोद्धृत्य ततः पिरडान्कामं स्नायाच पञ्चधा । उदपानात्स्वयं ब्राहाद्वहिः स्नात्वा न दुष्यति ॥ ६ ॥ ]

[ दूसरैके बनवाये जलाशयोंसे पांच या सात मृत्पिण्ड निकालकर स्नान करे या जलाशय से पानी निकालकर बाहर स्नानकरने वाला दोषभागी नहीं होता है ॥ ९ ॥ ]

> दूसरोंकी सवारी, शय्या त्रादिके उपभोगका निषेध — यानशय्यासनान्यस्य कूपोद्यानगृहाणि च । त्रादत्तान्युपभुञ्जान एनसः स्यात्तुरीयभाक् ॥ २०२ ॥

(दूसरोंके) सवारी (गाड़ी, रथ और घोड़ा आदि), शय्या (वारपाई, पलंग और चौकी आदि), आसन, क्रंआ, उद्यान (वगीवा, फुलवाड़ी आदि) और घरको विना दिये हुए उपभोग करनेवाला (उनके—सवारी आदिके स्वामीके) चतुर्थाश पापका भागी होता है ॥ २०२॥

नदी त्रादिमें स्नानादिका विधान— नदीषु देवखातेषु तडागेषु सरःसु च । स्नानं समाचरेन्नित्यं गर्तप्रस्रवरोषु च ॥ २०३॥

निदयों (साक्षात् या सहायक निदयों के द्वारा समुद्रगामिनी निदयों ) में, देवखात (देव-सम्बन्धसे प्रसिद्ध ) तडागोंमें, सरों (तालों या दहों ) में, गर्तोंमें और मरनोंमें सदा स्नान करे ॥ २०३॥

विमर्श—इस रेलोककी न्याख्यामें मन्वर्थमुक्तावलीकारने 'देवखातेषु' शब्दः को 'तडागेषु' का विशेषण माना है; किन्तु 'स्नायान्नदीदेवखातहृदप्रस्रवणेषु च ॥' (या० स्मृ० १।१५९) की न्याख्यामें मिताचराकारने 'देवखात' शब्दको स्वतन्त्र रूपसे जलाशयवाचक मानकर 'देवनिर्मित पुष्करादि' तथा वीरमित्रोदयकार मित्र, मिश्र' ने "देव-सम्बन्धिभावसे प्रसिद्ध देवहदादि या सूर्यादिसमीपस्थ खात" अर्थे किया है । गर्त-जिनकी गति ३२००० हाथ = १ दे मीळसे कम हो, उन्हें 'गर्त' कहते हैं ।

> यम-सेवनकी प्रधानता— यमान्सेवेत सततं न नित्यं नियमान्बुधः । यमान्पतत्यकुर्वाणो नियमान्केवलान्भजन् ॥ २०४॥

विद्वान् यमोंका सर्वदा सेवन करे, नियमोंका नित्य सेवन न करे। यमोंके सेवनको नहीं करता हुआ केवल नियमोंका ही सेवन करनेवाला पतित (अष्ट—नीच) होता है ॥ २०४॥

विमर्श—याज्ञवरुक्यके मतानुसार "ब्रह्मचर्य, द्या, ज्ञमा, ध्यान, सत्य, अकु-टिलता, अहिंसा, अचीर्य, मधुरता, और इन्द्रिय-दमन"—ये १० 'यम' तथा "स्नान, मौन, उपवास, यज्ञ, स्वाध्याय, इन्द्रिय-निग्रह, गुरुसेवा, पवित्रता, अकोध और अग्रमाद" ये १० 'नियम' हैं । मेधातिथि तथा गोविन्द्राजने हिंसादिका त्याग 'यम' और वेदाभ्यास (मनु ४११४७) 'नियम' है, ऐसी न्याख्या इस रलोक-की की है। किसी २ आचार्यके मतसे 'अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, अकुटिलता और अचीर्यं ये ५ "यम" तथा 'अक्रोध, गुरुसेवा, पवित्रता, स्वरुपाहार और सर्वदा

१. प्रकृतरलोकस्य व्याख्यायां 'देवखातेष्वित तडागिवशेषणम्' इति म० मु०। "स्नायान्नदी—" ( या० स्मृ० १।१५९ ) इत्यस्य व्याख्यां मिताचराकारः—"नद्या-दिषु कथन्तिर्हं स्नायादित्याह—स्नायान्नदीति । साचात्परम्परया वा समुद्रगाः स्ववन्त्यो नद्यः, देवखातं देवनिर्मितं पुष्करादि, उदकप्रवाहाभिघातकृतसज्लो महा-निम्नप्रदेशो हृदः, पर्वतायुच्चप्रदेशात्प्रसृतमुद्दं प्रस्रवणम् """ इति । तत्रैव मित्रमिश्रश्र—"देवसम्बन्धितया प्रसिद्धं देवहृदादि सूर्यादिसमीपस्थखातं वा"इति।

२. तदुक्तं छन्दोगपरिशिष्टे—

धनुःसहस्नाण्यष्टी च गतिर्यासां न विद्यते । न ता नदीशब्दवहा गर्तास्ताः परिकीतिताः ॥" इति ( म० मु० ) ।

३. तदुक्तम्—"ब्रह्मचर्यं दया चान्तिर्दानं सत्यमकत्कता। अहिंसाऽस्तेयमाधुर्ये दमश्चेति 'यमाः' स्मृताः॥ स्नानं मौनोपवासेज्यास्वाध्यायोपस्थनिग्रहाः। 'नियमा' गुरुराश्रृषा शौचाक्रोधप्रमादतः॥" इति।

(या० समृ० ३।३१२-३१३)

प्रमादशून्यता' ये १ 'नियम' हैं । एवं भगवत्पतञ्जिलिके मतसे 'अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह' ये ५ 'यम' तथा 'पवित्रता, सन्तोष, तप, स्वाध्याय और ईश्वारप्रणिधान' ये ५ 'नियम' हैं ।

संज्ञेपमें 'परस्त्री-गमन न करे, मिद्रा न पिये इत्यादि निषेधपरक वचन-प्रतिपादित कर्म "यम" तथा 'नित्य सम्ध्योपासन करे, वेदका स्वाध्याय सर्वदा करे इत्यादि विधिपरक वचन-प्रतिपादित कर्म "नियम" हैं। प्रकृत रुलोकके द्वितीय पाद ( 'न नित्यं नियमान् बुधः') से नियमोंका निषेध नहीं किया गया है, अपितु 'नियमों की अपेज्ञा 'यमों' की नित्यता कही गयी है। 'यम' सेवनके अभावमें ब्राह्मणादिके पतित होंनेसे 'नियम' सेवनका उसे अधिकार ही नहीं रह जाता, किन्तु 'नियम' सेवनके अभावमें ऐसी बात नहीं है; ऐसा 'नेने शास्त्री'का अभिमत है।

यमके लक्षण-

[ आनृशंखं न्नमा सत्यमहिंसा दममखृहा । ध्यानं प्रसादो माधुर्यमाजवं च यमा दश ॥ १०॥

्रिश्रक्रूरता, क्षमा, सत्य, श्रहिंसा, इन्द्रिय−दमन, श्रस्पृहा, ध्यान, प्रसन्नता, मधुरता श्रौर सरलता—ये 'यम' हैं ॥ ९० ॥

अहिंसा सत्यवचनं ब्रह्मचर्यमकल्कता । अस्तेयमिति पञ्जैते यमाश्चोपव्रतानि च ॥ ११ ॥

त्रहिंसा, सत्यभाषण, ब्रह्मचर्य, अकुटिलता, अचौर्य ५ उपव्रत तथा

नियमके लक्षण-

शौचिमज्या तपो दानं स्वाध्यायोपस्थिनग्रहौ । त्रतोपवासौ मौनं च स्नानं च नियमा दश ॥ १२॥

पवित्रता, यज्ञ, तपस्या, दान, स्वाध्याय, ब्रह्मचर्य, व्रत, उपवास, मौन श्रोर स्नान—ये १० 'नियम' हैं ॥ १२ ॥

तदुक्तम्—"अहिंसा सत्यवचनं ब्रह्मचर्यमकत्कता।
 अस्तेयमिति पञ्जैते 'यमा' वै परिकीर्तिताः ॥
 अक्रोधो गुरुशुश्रृषा शौचमाहारलाघवम् ।
 अप्रमादश्र सततं पञ्जैते 'नियमाः' स्मृताः ॥" इति । (म० सु०)

 "तत्राहिंसासत्यास्त्येयब्रह्मचर्यापरिग्रहा 'यमाः' । शौचसन्तोषतपः
 स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि 'नियमाः'।" इति (यो० सू० २।३१–३२)

अक्रोधो गुरुशुश्रूषा शौचमाहारलाघवम् । अप्रमादश्च नियमाः पञ्चैवोपत्रतानि च ।। १३ ॥ ]

त्रकोध, गुरुसेवा, पवित्रता, लघुभोजन श्रौर श्रप्रमाद ये ४ उपव्रत तथा 'नियम' हैं॥ १३॥]

अश्रोत्रियादिके द्वारा कराये यज्ञमं भोजननिषेध— नाश्रोत्रियतते यज्ञे यामयाजिकृते तथा । स्त्रिया क्लीबेन च हुते भुञ्जीत ब्राह्मणः क्रचित् ॥ २०४॥

विना वेदज्ञाताके द्वारा तथा बहुतींको यज्ञ करानेवाले (वेदज्ञाता) के द्वारा कराये गये यज्ञमें श्रीर स्त्री तथा नपुंसक जिसमें हवन कर्ता हों; ऐसे यज्ञमें ब्राह्मण कभी भी भोजन न करे॥ २०४॥

अरलीकमेतत्साधूनां यत्र जुह्नत्यमी हविः । प्रतीपमेतद्देवानां तस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ २०६॥

जिस यज्ञ में ये लोग (स्त्री, नपुंसक, बहुयाजक आदि) हवन करते हैं, वह यज्ञ कर्म सज्जनोंकी श्रीका नाराक और देवताओं के प्रतिकृल है; श्रतः उसे छोड़ देना चाहिये ॥ २०६॥

## अभद्य अन-

मत्तकुद्धातुराणां च न भुञ्जीत कदाचन । केशकीटावपन्नं च पदा स्पृष्टं च कामतः ॥ २०७ ॥ मतवाले, कुद्ध (कोधयुक्त ) श्रौर रोगीके श्रवको, एवं केश या कीट (कीड़े ) से दृषित श्रवको तथा इच्छापूर्वक पैरसे छुए गये श्रव को कभी न खावे—॥२००॥

भ्रूणन्नावेत्तितं चैव संस्पृष्टं चाप्युद्क्यया। पत्रिणाऽवलीढं च शुना संस्पृष्टमेव च ॥ २०८॥

गर्भहत्या (गोहत्या, बहाहत्या भी) करनेवालेसे देखे हुए, रजस्वला स्त्रीसे छुए (स्पर्श किए) गये, पक्षी (कौवा आदि) से आस्वादित और कुत्तेसे छूए गये (अन्नको न खावे)—॥ २०८॥

गवा चान्नसुपाघातं घुष्टान्नं च विशेषतः।

गणान्नं गणिकाऽन्नं च विदुषा च जुगुण्सितम् ॥ २०६॥
गौके सूंघे हुए श्रौर विशेषरूपसे किसीके लिये ( 'श्रमुक्तके लिये यह श्रज्ञ है'
इत्यादि रूपसे ) घोषित, श्रज्ञको, समूह ( शठब्राह्मण-समूह ) के श्रज्ञको, वेश्या
के श्रज्ञको श्रौर विद्वानसे निन्दित श्रज्ञको ( न खावे )—॥ २०६॥

स्तेनगायनयोश्चान्नं तक्त्णो वार्धुषिकस्य च । दीज्ञितस्य कदर्यस्य बद्धस्य निगडस्य च ॥ २१०॥

चोर, गायक ( मिल्लक, गन्धर्व आदि ), बढ़ई, व्याजखोर, यज्ञमें दीक्षित ( अप्रिकोमीयके पहले ), कृपण और निगड ( हथकड़ी आदि ) से बंधे हुए— इनके ( अज्ञको न खावे )—॥ २९० ॥

विमर्श-गोविन्दराज का मत है कि निगड ( छोहे की जंजीर ) से बंधे हुए या बिना छोहेके भी बंधे हुए के भी अन्नको नहीं खावे।

त्राभिशस्तस्य षर्ण्डस्य पुंश्चल्या दाम्भिकस्य च । शुक्तं पर्युषितं चैव शूद्रस्योच्छिष्टमेव च ॥ २११ ॥

—लोकमें महापातक (१९।५४-५८) स्त्रादि दोषोंसे लाञ्छित, नपुंसक, व्यक्तिचारिणी और दम्भी के स्त्रज्ञको तथा शुक्त, स्त्रौर बासी स्रज्ञको एवं शूद्रके तथा

किसीके भी जुटे अन्नको न खावे—॥ २११॥

विमर्श—दम्मी-कपटपूर्वक ( छोगों को दिखानेके छिये ) धर्माचरण करनेवाछा, यथा – वैडाछव्रतिक ( ४।१९५ ), वकव्रतिक ( ४।१९६ ) आदि । शुक्त—पात्र या किसी संसर्गसे खट्टी हुई दही आदि मधुर वस्तु । पर्शुषित ( वासी )—जिसे बनाये एक रात बीत चुकी हो ।

चिकित्सकस्य मृगयोः क्रूरस्योच्छिष्टभोजिनः । उप्रान्नं सूर्तिकाऽन्नं च पर्याचान्तमनिर्देशम् ॥ २१२ ॥

— वैद्य, शिकारी या न्याधा, कूर, जुठा खानेवाला, उप्र स्वभाववाला, इनके श्रमको एवं स्तिकाके उद्देश्यसे बनाये हुये श्रमको, पर्याचान्त श्रमको श्रौर

स्तकके श्रन्नको न खावे—॥ २१२ ॥

विमर्श— वैद्य— जो वैद्य जीविकाके लिये चिकित्सा करता ह, उसके अञ्चको खाने का इस वच नसे निषेध है, किन्तु इसके विपरीत परोपकार की भावनासे जो चिकित्सा करता हो, उस वैद्यके अञ्चको खानेमें दोष नहीं है। मृगयु— जो विधक या शिकारो मांस बेचनके लिये प्राणिवध करता हो। पर्याचान्ताञ्च— एव पंक्तिमें, अनेक लोगोंके भोजन करते रहनेपर बीचमें ही यदि कोई आचमन करने ( मुख धोने ) लगे, वह अञ्च 'पर्याचान्त' है। अनिर्देश— जिस सूतक ( मरण शीच ) को दश दिन नहीं बीते हों, उसके अञ्चको नहीं खावे।

अनर्चितं वृथामांसमवीरायाश्च योषितः । द्विषद्ननं नगर्यत्रं पतितान्नमवक्षुतम् ॥ २१३ ॥ विना सत्कारपूर्वक दिया गया श्रन्न, देवतादिके उद्देश्यके विना बना हुआ मांसः पतिपुत्रहीन स्त्री, रात्रु, नागरिक (नगरपति), श्रौर पतित—इनका श्रन्न तथा जिसके ऊपर छींक दिया गया होः वह श्रन्न नहीं खावे—॥ २१३॥

पिशुनानृतिनोश्चानं ऋतुविक्रयिणस्तथा । शैद्धपतुत्रवायान्नं ऋतन्नस्यान्नमेव च ॥ २१४ ॥

— चुगलखोर, श्रसत्यभाषी, यज्ञ वेचनेवाला श्रपने यज्ञ का फल दूसरे को दैकर उसके बदलेमें मूल्य लेनेवाला ), नट (बहुरुपिया ), दर्जी, श्रौर कृतप्र; इनके श्रमको न खावे—॥ २१४ ॥

> कर्मारस्य निषादस्य रङ्गावतारकस्य च । सुवर्णकर्तुर्वेणस्य शस्त्रविकयिणस्तथा ॥ २१४ ॥

—लोहार, मल्लाह, रङ्गसाज, सोनार, बँसकोर ( बांसके बर्तन बनाकर जीविका करनेवाला ), श्रौर शस्त्रको बेचनेवाला; इनके श्रन्नको न खावे—॥ २१४॥

खवतां शौरिडकानां च चैलिनर्णेजकस्य च। रखकस्य नृशंसस्य यस्य चोपपतिर्गृहे ॥ २१६॥

—शिकारके लिये कुत्तेको पालनेवाला; मय बेचनेवाला, धोबी, रङ्गरेज; नृशंस (निर्दय) श्रौर जिसके घरमें उपपति (श्री का जार बिना जानकारीके) हो वह; इनके श्रमको न खावे—॥ २१६॥

मृष्यन्ति ये चोपपितं स्त्रीजितानां च सर्वशः। अनिर्दशं च प्रेतान्नमतुष्टिकरमेव च ॥ २१७॥

—जानकारीमें जो घरमें उपपति (स्त्रीका जार) के रहनेको सहन करता है, जो सब बातोंमें स्त्रीके बशमें है; इन दोनोंके श्रन्नको तथा बिना दश दिन बीते सतकके श्रन्नको श्रीर श्रतुष्टिकारक श्रन्नको न खावे—॥ २१७॥

राजान्नं तेज आदत्ते शूद्रान्नं ब्रह्मवर्चसम् । त्रायुः सुवर्णकारान्नं यशश्चर्मावकर्तिनः ॥ २१८ ॥

राजा का श्रज्ञ (खाने वालेके ) तेजको, श्रद्भका श्रज्ञ ब्रह्मवर्चस (ब्रह्मतेज) को, सोनार का श्रज्ञ श्रायुको श्रौर चमार का श्रज्ञ यशको ले लेता है (श्रदः इनके श्रज्ञको नहीं खाना चाहिये )॥ २१८॥

कारुकान्नं प्रजां हन्ति बलं निर्णेजकस्य च । गणान्नं गणिकान्नं च लोकेभ्यः परिक्वन्तति ॥ २१६ ॥

बढ़ई (या शिल्पी) का अन्न संतानको तथा रंगरेज (कपड़ा रंगनेवाला) का अन बलको नष्ट करता है और गण (सामृहिक) तथा वेश्याका अन (पुण्य त्र्यादिसे प्राप्त होनेवाले स्वर्ग त्र्यादि ) लोकोंसे श्रष्ट करता है ॥ २**९९ ॥** 

पूर्यं चिकित्सकस्यान्नं पुंश्चल्यास्त्वन्नमिन्द्रियम्। विष्ठा वार्धुषिकस्यान्नं शस्त्रविक्रयिणो मलम् ॥ २२०॥

वैद्य (४।२९२ का विमर्श देखिये) का श्रन्न पीव, व्यभिचारिणी का शुक्र (वीर्य या पुंघातु ), सूदखोर (सूदसे ही जीविका करनेवाला), का अज विष्ठा तथा शस्त्र बेचने वालेका ऋच मल (कफ, कान का खोंट, नाकका पोंटा त्रादि ) के समान है ॥ २२० ॥

य एतेऽन्ये त्वभोज्यान्नाः क्रमशः परिकीर्तिताः। तेषां त्वगस्थिरोमाणि वदन्त्यन्नं मनीषिणः ॥ २२१ ॥

प्रत्येक नामकथन पूर्वक इन श्रमोज्यान्नों (जिनका श्रन्न श्रमोज्य है ४।२१८-२२०) के त्र्यतिरिक्त जो त्र्रमोज्यान (४।२०५-२१७) क्रमशः कहे गये हैं, उनके अन्नको विद्वान् लोग उन ( अभोज्यान्नों ) का चमड़ा, हड्डी और रोम कहते हैं ( उनका अन्न खाने को उनके चमड़ा हुई। श्रीर रोम ( बाल ) खानेके समान कहते हैं ॥ २२१ ॥

चारो वर्णोंके अन्नों का स्वरूप-

अमृतं ब्राह्मणस्यान्नं त्त्रियान्नं पयः समृतम्। वैश्यान्नमन्नमित्याहुः शूद्रस्य रुधिरं स्मृतम् ॥ १४ ॥ ]

[ ब्राह्मण का अब अमृतरूप, क्षत्रियका अब दूधरूप, वैश्यका अब अबरूप तथा शहरका अन्न रुधिर-रूप है। ( त्रतः शहरका अन्न अभोज्य है )॥ १४॥ ]

श्रभोज्य श्रन खानेपर प्रायश्चिच-

भुक्त्वाऽतोऽन्यतमस्यान्नममत्या चपणं त्र्यहम्। मत्या भुक्त्वाऽऽचरेत्कृच्छुं रेतोविरमृत्रमेव च ॥ २२२॥

इन (४।२०५—२२०) में -से किसी एकके अन्नको अज्ञानपूर्वक खाकर तीन दिन उपवास करे तथा ज्ञानपूर्वक इन अर्जोंको एवं शुक्र, मल और मृत्रको खाकर कृच्छ्रवत ( १९।२९९ ) करे ॥ २२२ ॥

विमर्श-यहांपर 'किसी एकका' (अन्यतमस्य ) शब्द कहनेसे मत्तादि-सम्बन्धी दूषित अन्नके ही भोजन करनेपर यह प्रायश्चित्त है, कीट या केश आदिके संसर्गसे दूषित, समयसे दूषित वासी आदि और निमित्तसे दूषित घुन आदि छगे हुए अन्नको खानेसे उक्त प्रायश्चित्त (तीन दिन उपवास या कृष्ट्यूवत) करना नहीं है। एक प्रकरणमें स्नातकता बतलानेके लिये कहा गया है, ग्यारहवें अध्यायमें प्रायश्चित्तको कहेंगे। अतएव मेधातिथिने अप्रकरणमें प्रायश्चित्तको कहनेके कारण कीटादिके संसर्गसे दूषित अन्न तथा समयके अतिक्रमणसे दूषित बासी आदि अन्नके खानेपर भी यही प्रायश्चित्त (अज्ञानपूर्वक खानेसे तीन दिन उपवास तथा ज्ञानपूर्वक खानेसे कृष्ट्यूवत) जो कहा है, वह ठीक नहीं है। अप्रकरणमें इस प्रायश्चित्तका कथन लावके लिये है।

श्र्द्रसे पकाच लेनेका निषेध— नाद्याच्छूद्रस्य पक्वान्नं विद्वानश्राद्धिनो द्विजः । आददीताममेवास्मादवृत्तावेकरात्रिकम् ॥ २२३ ॥

विद्वान् ब्राह्मण श्राद्ध श्रादि पञ्चमहायज्ञ न करनेवाले (क्योंकि श्रुद्धके लिये इन कर्मोंको करनेकी शास्त्राज्ञा नहीं है) श्रुद्धके पकालको न खावे, किन्तु खानेके लिये दूसरा श्रज्ञ नहीं रहनेपर श्रुद्धसे एक रात भोजन करने योग्य कच्चे श्रज्ञको खेवे (पकाल तो कदापि न लेवे)॥ २२३॥

चन्द्र-सूर्य ग्रहणमें भोजनका निषेध— [चन्द्रसूर्यप्रहे नाद्यादद्यात्स्नात्वा तु मुक्तयोः । अमुक्तयोरगतयोरद्याच्चैव परेऽहनि ॥ १४ ॥ ]

[ चन्द्रमा या सूर्यके यहणमें भोजन न करे तथा उनके मुक्त (मोक्ष) हो जानेपर स्नानकर ही भोजन करे। विना मोक्ष हुए यदि वे अस्त हो जावें तो दूसरे दिन भोजन करे॥ १५॥

विमर्श—वृद्धगर्गका मत है कि सूर्यग्रहण आरम्भ होनेसे चार प्रहर (१२ घण्टे) तथा चन्द्रग्रहण आरम्भ होनेसे तीन प्रहर (९ घण्टे) पहले भोजन न करे; किन्तु बालक, वृद्ध और रोगीके लिये यह निषेध नहीं है। किसी-किसी आचार्यके मतसे पुत्रवाले गृहस्थ (गृहाश्रमी) के लिये भी निषेध नहीं है। इस प्रकार विधवा, यति तथा वैष्णवादि विरक्तमात्रके लिये चन्द्र या सूर्यके उपराग-(ग्रहण)-कालमें क्रमशः तीन और चार प्रहर पूर्वसे भोजन करनेका निषेध है। विशेष अन्य धर्म-शास्त्रोंमें देखना चाहिये।

श्रोत्रिय तथा सृद्खोरके श्रन्नकी समानता — श्रोत्रियस्य कद्र्यस्य वदान्यस्य च वार्धुषे: । मीमांसित्वोभयं देवाः सममन्नमकल्पयन् ॥ २२४॥

कृपण श्रोत्रिय तथा बहुत दानी सूद्खोरके श्रन्नके गुण-दोषका विचारकर देव-तात्रोंने दोनोंका श्रन बराबर कहा है ॥ २२४ ॥

तान्प्रजापतिराहैत्य मा कृष्वं विषमं समम्। श्राद्धपूतं वदान्यस्य हतमश्रद्धयेतरत् ॥ २२४ ॥

उन ( देवताओं ) के पास ब्रह्माजी त्राकर बोले कि विषम ( श्रन्न ) को समान मत करो ( कृपण श्रोत्रिय तथा बहुत दानी सूदखोरके श्रन्नको बराबर मत कहो )। दानशील सुदखोरका श्रज्ञ श्रद्धासे पवित्र है तथा श्रन्य ( कृपण श्रर्थात् श्रद्धाहीन श्रोत्रियका अन्न ) अश्रद्धासे दूषित है। ( अतः श्रद्धासे ही अन्नादिका दान करना श्रेष्ट है )॥ २२५॥

श्रद्धासे किये गये इष्ट तथा पूर्तका श्रक्षयफल-श्रद्धयेष्टं च पूर्तं च नित्यं कुर्यादतिन्द्रतः। श्रद्धाकृते हात्त्रये ते भवतः स्वागतिर्धनैः ॥ २२६॥

त्रालस्य छोड्कर श्रद्धासे इष्ट (मण्डपके भीतर यज्ञादि कार्य) तथा पूर्त ( बावली, कूप, तालाब, प्याऊ ब्रादि ) को सदैव करना ( बनवाना ) चाहिये। न्यायोपार्जित धनसे श्रद्धाके साथ किये गये वे दोनों (इष्ट तथा पूर्त ) अक्षय ( अक्षय मोक्षरूप फल देनेवाले ) होते हैं ॥ २२६ ॥

श्रद्धासे दान करनेका फल-दानधर्मं निषेवेत नित्यमैष्टिकपौर्तिकम्। परितृष्ट्रेन भावेन पात्रमासाद्य शक्तितः॥ २२७॥

सर्वदा सन्तुष्ट होकर इष्ट तथा पूर्त कर्म करे और याचित (किसीके द्वारा याचना किया गया ) मनुष्य यथाशक्ति सत्पात्रको प्राप्तकर दानधर्म अवश्य करे ॥ २२७ ॥

संचय शील सत्पात्र के लिये दान का निषेध-पात्रभूतो हि यो विप्रः प्रतिगृह्य प्रतिप्रहम्।

श्रसत्सु विनियुञ्जीत तस्मै देयं न किञ्चन ॥ १६॥ [ जो ब्राह्मण दान का पात्र होकर के भी स्वयं प्रतिप्रह ( दान ) को लेकर पुनः उसे कुपात्र को दे देता है, ऐसे ब्राह्मण को कुछ भी दानरूप में नहीं देना चाहिये ॥ १६ ॥ ]

संचयं कुरुते यस्तु प्रतिगृह्य समन्ततः। धर्मार्थं नोपयुद्धे च न तं तस्करमर्चयेत् ॥ १७॥] [जो ब्राह्मण चारो-श्रोर से (सब जगह से) दान लेकर केवल उसका, संचयमात्र करता है किन्तु उसको किसी धर्मकार्य में नहीं लगाता है। उसे "तस्कर' समक्त कर दानादि द्वारा सहकार नहीं करना चाहिये॥ १७॥]

> यत्किंचिद्पि दातव्यं याचितेनानसूयया । उत्पत्स्यते हि तत्पात्रं यत्तारयति सर्वतः ॥ २२८ ॥

याचना करनेपर मनुष्यको अस्यारिहत होकर कुछ भी (यथाशक्ति) दान करना चाहियेः क्योंकि (इस प्रकार सर्वदा दान करनेवाले दाताके पास कभी) वह पात्र आ जायेगा, जो सब (नरकके कारणों) से छुड़ा देगा ॥ २२८॥

> जल श्रादिके दान करनेका पृथक् २ फल — वारिद्स्तृप्तिमाप्नोति सुखमत्त्रस्यमन्नदः । तिलप्रदः प्रजामिष्टां दीपद्श्रक्षुरुत्तमम् ॥ २२६॥

जलदान करनेवाला तृप्तिको, श्रज्ञदान करनेवाला श्रक्षय्य (क्षीण नहीं हो सकने योग्य ) सुखको, तिलदान करनेवाला श्रिभलिषत सन्तानको श्रीर दीपदान करनेवाला उत्तम (रोगादिरहित ) नेत्रको पाता है—॥ २२६ ॥

भूमिदो भिमाप्नोति दीर्घमायुर्हिरएयदः।
गृहदोऽज्ञ्याणि वेश्मानि रूप्यदो रूपमुत्तमम्।। २३०॥

भूमिदान करनेवाला भूमि ( भुस्वामित्व ) को, सुवर्ण ( सोना ) दान करनेवाला पूर्णीयुको, गृहदान करनेवाला उत्तम गृहोंको और चांदी दान करनेवाला उत्तम रूपको ( पाता है )—॥ २३०॥

वासोद्श्चन्द्रसालोक्यमश्विसालोक्यमश्वदः। अनुडुहः श्रियं पृष्टां गोदो ब्रध्नस्य विष्टपम् ॥ २३१॥

वस्त्रदान करनेवाला चन्द्रमाके सालोक्य (चन्द्रलोक में निवास ) को घोड़ेका दान करनेवाला अश्विनीकुमारोंके सालोक्य को बैलका दान करनेवाला बहुत ( दृढ-स्थिर ) धनको, गायका दान करनेवाला सूर्यलोकको ( पाता है )—॥२३५॥

यानशय्याप्रदो भार्यामैश्वर्यमभयप्रदः।

धान्यदः शाश्वतं सौख्यं ब्रह्मदो ब्रह्मसार्ष्टिताम् ॥ २३२ ॥

रथ त्रादि सवारी तथा शय्याका दान करनेवाला स्त्रीको, श्रभयदान करने वाला ( या किसीकी हिंसा नहीं करनेवाला ) ऐश्वर्यको, धान्य ( जौ, धान, चावल, गेहूँ, चना त्रादि ) का दान करनेवाला चिरस्थायी सुखको त्रौर वेद दान ( वेदका अध्यापन या व्याख्यान ) करनेवाला ब्रहाकी समानताको ( पाता है )—॥२३२॥

वेददानकी सर्वश्रेष्ठता-

सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते। वार्यन्नगोमहीवासस्तिलकाञ्चनसर्पिषाम् ॥ २३३ ॥

जल, अञ्च, गौ, भूमि, वल्र, तिल, सुवर्ण और घृत; इन सर्वोके दानोंसे बहादान ( वेदका पढ़ाना ) श्रेष्ठ फल देनेवाला है ॥ २३३ ॥

भावानुसार द्वानफल-

येन येन तु भावेन यद्यहानं प्रयच्छति। तत्तत्तेनैव भावेन प्राप्नोति प्रतिपृजितः ॥ २३४ ॥

( दानकर्ता ) जिस-जिस भाव ( श्रमिलाषा कामना ) से जो-जो दान देता है, उसी-उसी भावसे (जन्मान्तरमें ) पूजित होता हुन्ना उस-उस वस्तुको प्राप्त करता है ॥ २३४ ॥

सविधि दान लेने और देनेकी श्रेष्टता-योऽर्चितं प्रतिगृह्णाति ददात्यर्चितमेव च। तावुभौ गच्छतः स्वर्गं नरकं तु विपर्यये ॥ २३४॥

जो सत्कारसहित दान लेता है श्रीर जो सत्कारसहित दान देता है, वे दोनों स्वर्गको जाते हैं । इसके विरुद्ध करने ( श्रसत्कारपूर्वक दान लेने या दैने ) से वे नरकको जाते हैं ॥ २३५ ॥

> तपःसिद्धि आदिसे विस्मयादिका निषेध-न विस्मयेत तपसा वदेदिष्ट्वा च नानृतम्। नार्तोऽप्यपवदेद्विप्रान्न दत्त्वा परिकीर्तयेत् ॥ २३६ ॥

तपस्यासे विस्मय ( चान्द्रायण या कृच्छु त्र्यादि कठिन तपस्याकी पूर्णताः होनेपर देखी किस प्रकार मैंने इसे पूरा कर लिया ऐसी भावना ) न करे, यज्ञ करके असत्य न बोले, पीडित होकर भी ब्राह्मणोंको दुर्वाच्य न कहे और दान देकर नहीं कहे ॥ २३६ ॥

उक्त कार्यसे विपरीताचरणका फल-यज्ञोऽनृतेन चरति तपः चरति विसमयात्। **ऋायुर्विप्रापवादेन दानं च परिकीर्तनात् ।। २३**० ।। श्रसत्य बोलनेसे यज्ञ नष्ट हो जाता है, विस्मयसे तपस्या नष्ट हो जाती है, ब्राह्मणको दुर्वाच्य कहनेसे श्रायु श्रीर (दान की हुई वस्तुको ) कहनेसे दान (का फल ) नष्ट होजाता है ॥ २३७ ॥

धीरे-धीरे धर्मका सञ्चय करना—) धर्म शनैः संचिनुयाद्वल्मीकिमव पुत्तिकाः । परलोकसहायार्थं सर्वभूतान्यपीडयन् ॥ २३८॥

जिस प्रकार दीमक वल्मीक (बामी-दियकाँड़) का सञ्चय करते हैं, उसी अकार परलोककी सहायताके लिये सब जीवोंको पीडा नहीं देते हुए धीरे-धीरे धर्म का सञ्चय करे ॥ २३८॥

धर्मकी प्रशंसा-

नामुत्र हि सहायार्थं पिता माता च तिष्ठतः। न पुत्रदारा न ज्ञातिर्धर्मस्तिष्ठति केवतः॥ २३६॥

क्योंकि परलोकमें माता, पिता, पुत्र, स्त्री श्रौर ज्ञाति सहायताके लिये नहीं रहते हैं; केवल धर्म ही (सहायताके लिये) रहता है ॥ २३९ ॥

एकः प्रजायते जन्तुरेक एव प्रलीयते । एकोऽनुभुङ्के सुकृतमेक एव च दुष्कृतम् ॥ २४० ॥

प्राणी श्रकेला ही पैदा होता है, श्रकेला ही मरता है, श्रकेला पुण्य (-जन्य स्वर्ग श्रादि फल ) भोगता है, श्रीर श्रकेला ही पाप (-जन्य नरक श्रादि फत ) भोगता है ॥ २४० ॥

मृतं शरीरमुत्सृब्य काष्ठलोष्ट्रसमं चितौ । विमुखा बान्धवा यान्ति धर्मस्तमनुगच्छति ॥ २४१ ॥

बान्धव लोग मरे हुए ( निर्जीव ) शरीरको लकड़ी श्रौर ढेलेके समान भूमि-पर छोड़ पराङ्मुख होकर चले जाते हैं ( उसके साथ नहीं जाते, किन्तु ) एक धर्म ही उसके पीछे जाता है ॥ २४९॥

तस्माद्धर्मं सहायार्थं नित्यं संचिनुयाच्छनेः । धर्मेण हि सहायेन तमस्तरति दुस्तरम् ॥ २४२ ॥

इस कारण (परलोकमें ) सहायताके लिये धीरे-धीरे धर्मका सर्वदा सश्चय किरे क्योंकि धर्मसे दुस्तर (कठिनाईसे पार करने योग्य )तम (नरकादिके दुःख) को पार करता है ॥ २४२॥ धर्मात्माको स्वर्गादिप्राप्ति— धर्मप्रधानं पुरुषं तपसा हतिकल्बिषम् । परलोकं नयत्याशु भास्त्रन्तं खशरीरिणम् ॥ २४३ ॥ तपस्यासे पापहीन, प्रकाशमान श्रौर ब्रह्म-स्वरूप धर्मपरायण पुरुषको (धर्म हो ) परलोक (ब्रह्मलोक, स्वर्गलोक श्रादि ) को ले जाता है ॥ २४३ ॥ उत्तमके साथ सम्बन्ध करना—

उत्तमक साथ सम्बन्ध करना— उत्तमैरुत्तमैर्नित्यं सम्बन्धानाचरेत्सह ।

निनीषुः कुलमुत्कर्षमधमानधमांस्त्यजेत् ॥ २४४ ॥ ४

वंशको उचत करनेकी इच्छावाला सर्वदा ( अपनेसे ) बड़ों बड़ों के साथ सम्बन्ध करे और ( अपनेसे ) नीचों-नीचोंको छोड़ दे ( उनसे सम्बन्ध न करे )॥

> उत्तमानुत्तमान्गच्छन्हीनान्हीनांश्च वर्जयन् । ब्राह्मणः श्रेष्ठतामेति प्रत्यवायेन शूद्रताम् ॥ २४४ ॥

( अपनेसे ) बड़ों-बड़ोंके साथ सम्बन्ध करता हुआ और ( अपनेसे ) नीचों-नीचोंका त्याग करता हुआ ब्राह्मण श्रेष्ठताको पाता है तथा इसके विरुद्ध आचरण करता हुआ शुद्धताको पाता है ॥ २४४ ॥

दृढकारी मृदुर्दान्तः क्रूराचारैरसंवसन् । ऋहिंस्रो दमदानाभ्यां जयेत्स्वर्गं तथाव्रतः ॥ २४६ ॥

्हढकर्ता (विद्यादिके त्र्यानेपर भी प्रारम्भ किये गये कार्यको पूरा करनेवाला ), निष्ठुरतासे रहित, सुखदुःखादि द्वन्द्वोंको सहनेवाला, क्रूर त्र्याचरणवालोंका साथ नहीं करता हुत्र्या, त्र्राहिंसक वैसा व्रत (नियम, यम इन्द्रियसंयम तथा दानादि ) करनेवाला स्वर्गको जीत लेता (प्राप्त करता ) है ॥ २४६ ॥

काष्ठ अन्न आदि सबसे प्राह्य-

एघोदकं मूलफलमन्नमभ्युद्यतं च यत् । सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्मध्वथाभयद्त्रिणाम् ॥ २४७॥

लकड़ी, जल, मूल, फल, विना मांगे आया हुआ अन, मधु, ( सहद ) और अभयदान ( अपने रक्षार्थ ) सबसे प्रहण करे ॥ २४७ ॥

विमर्श-याज्ञवल्क्यके वचनानुसार उक्त वस्तु कुलटा, नपुंसक, पतित और

१. कुशं शाकं पयो मःस्या, गन्धाः पुष्पं द्धि चितिः । मांसं शय्यासनं धानाः प्रत्याख्येयं न वारि च ॥ शत्रुको छोड़कर बाकी सबसे ग्रहण करना चाहिये। अञ्च मन्क पूर्व (४।२२३) वचनके अनुसार वृत्तिके अभावमें श्रुद्रका अञ्च कचा ही और केवल एक रात भोजन करने योग्य ही लेना चाहिये। आत्मरचा रूप अभय दान तो चण्डाल से भी ग्रहण करना चाहिये।

पापियों की भिक्षा लेनेकी मर्यादा— त्र्याहृताभ्युद्यतां भित्तां पुरस्ताद्प्रचोदिताम् । मेने प्रजापतिर्घाह्यामपि दुष्कृतकर्मणः ॥ २४८ ॥

दान लेने वालेके पास सामने रक्खी हुई, स्वयं (दान लेने वालेके द्वारा) अथवा अन्य किसीके द्वारा प्रेरणा करके नहीं मंगायी गयी और आप (दान लेनेवाले) की अमुक वस्तु अमुक प्रमाण या अमुक समयमें दूंगा इस प्रकार दाताके द्वारा पहले नहीं कही हुई भिक्षा वस्तु (हिरण्य आदि) पापियों (पितत रहित) से भी लेनी चाहिये, ऐसा ब्रह्मा मानते हैं ॥ २४८॥

उक्त भिक्षा न लेनेमें दोष— नाश्निन्त पितरस्तस्य दश वर्षाणि पञ्च च । न च हव्यं वहत्यप्रियस्तामभ्यवमन्यते ॥ २४६॥

जो उस (४।२४८) भिक्षा को. श्रपमानित करता (नहीं लेता) है, उससे दिये गये कव्य (श्राद्धात्र) को पन्द्रह वर्षतक पितर लोग नहीं लेते श्रौर श्राम हन्य (श्राद्धात्र गया हिन्धात्र ) को नहीं लेती ॥ २४९ ॥

वैद्य त्रादिसे भिक्षा मिलने पर— [ चिकित्सककृतन्नानां शिल्पकर्तुश्च वार्श्वपेः । घरतस्य कुलटायाश्च उद्यतामपि वर्जयेत् ॥ १८ ॥

[ वैद्य, कृतष्त्र, शिल्पी, सूदखोर, नपुंसक श्रौर कुलटा स्त्रीकी भिक्षा बिना मांगे सामने श्रावे, तो भी नहीं लेवे ॥ १८॥

न विद्यमानमेवं वै प्रतिप्राह्यं विजानता । विकल्प्याविद्यमाने तु धर्महीनः प्रकीर्तितः ॥ १६ ॥ ]

अयाचिताहतं ग्राह्ममिप दुष्कृतकर्मणः । अन्यत्र कुटलाषण्डपतितेभ्यस्तथा हिषः ॥ देवताऽतिथ्यर्चनकृते गुरुभृत्यार्थमेव च । सर्वतः प्रतिगृह्णीयादात्मवृत्त्यर्थमेव च ॥ इति । (या०स्मृ० २।२१४-२१६) अपने यहां वस्तुके रहने पर ज्ञानपूर्वक उक्त भिक्षा नहीं खेवे और अपने यहां नहीं रहनेपर विकल्प कर लेनेसे धर्महीन हो जाता है।। १९॥]

> विना मांगे शय्या श्रादि लेनेका श्रनिषेध— शय्यां गृहान्कुशान्नान्धानपः पुष्पं मणीन्द्धि । धाना मत्स्यान्पयो मांसं शाकं चैव न निर्नुदेत् ॥ २४०॥

शय्या, घर, कुशा, गन्ध (चन्दन, कर्पूर, कस्तूरी त्र्यादि), जल, फूल, मणि (रल—जवाहरात). दही, धाना (भूने हुए जौ या चावल), मछली, दूध, मांस त्र्यौर शाकः ये यदि बिना मांगे यहपर दाता लावे तब इनको मना न करें (ले लेवे)।। २५०।।

गुरु त्रादिके लिये भिक्षा प्रहण— गुरून्स्त्यांस्त्रोजिहीर्षन्नचिष्यन्देवतातिथीन् । सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्न तु तृष्येत्स्वयं ततः ॥ २४१ ॥

श्चधा पीडित गुरु ( माता, पिता, उपाध्यायादि गुरुजन ) श्रीर सत्य ( तथा श्ली ) का उद्धार ( उन्हें भिक्षान्न द्वारा सन्तुष्ट ) श्रर्थात् श्लुधा-निवृत्ति करने तथा देवता श्रादिकी पूजा करनेके लिये ( पितत को छोड़ ) सबसे भिक्षा ग्रहण करे, किन्तु उस भिक्षा वस्तुसे स्वयं सन्तुष्ट न हो श्रर्थात् उस भिक्षा वस्तुको श्रपने काममें न लिवे ॥ २५१॥

त्रपने लिये सज्जनोंसे भिक्षा ग्रहण— गुरुषु त्वभ्यतीतेषु विना वा तेर्गृहे वसन् । त्रात्मनो वृत्तिमन्विच्छन्गृह्णीयात्साधुतः सदा ॥ २४२ ॥

गुरु ( माता पितादि गुरुजन ) के स्वर्गदास हो जानेपर या ( उनके संन्यास आदि लेनेके कारण जीते रहने पर भी ) उनसे अलग गृहमें रहता हुआ अपनी वृत्तिकी इच्छा करता हुआ सर्वदा सज्जनोंसे ( भिक्षाको ) ग्रहण करे ॥ २५२ ॥

त्रज्ञ भोजन करने योग्य शूड़— त्र्यार्धिकः कुलिमत्रं च गोपालो दासनापितौ । एते शूद्रेषु भोज्यान्ना यश्चात्मानं निवेदयेत् ॥ २४३॥

खेती करनेवाला, वंशका मित्र, गोपाल, दास, नाई श्रौर जिसने श्रपने को समर्पण कर दिया है; श्रूद्रोंमें ये भोज्याच हैं (इन श्रूद्रोंके श्रजका भोजन करना श्रानिषद है) ॥ २५३॥

१४। मनु०

विमर्श — उक्त सभी शब्द सम्बन्ध-परक हैं, अतः जो अपने यहां खेती का कार्य करे, जो अपने वंशका मित्र हो, जो अपना चरवाहा या गौओंको खिलाने-पिलाने वाला हो, अपना नौकर हो, अपना नाई हो और 'मैं अपने को आपके लिये ही समर्पण करता हूं' इस प्रकार जिसने 'आत्म समर्पण' कर दिया हो, उन्हींके यहां भोजन करना चाहिये, उक्त जातियों अथवा व्यवसायोंके सब शुद्धोंके यहां नहीं।

श्रद्धोंको त्रात्म निवेदन करना— यादृशोऽस्य भवेदात्मा यादृशं च चिकीर्षितम् । यथा चोपचरेदेनं तथात्मानं निवेदयेत् ॥ २४४ ॥

इस ( शुद्ध ) की जैसी आत्मा ( कुत-शीलादि-मर्यादा का स्वरूप ) हो, जैसा अभीष्ट कर्तव्य हो और जैसे इसकी सेवा करनी हो; वैसे अपने को निवेदन ( आत्म समर्पण ) कर दे ॥ २४४ ॥

श्रातमसमर्पणमें श्रसत्य भाषणसे दोष— योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा सत्सु भाषते । स पापकृत्तमो लोके स्तेन श्रात्मापहारकः ॥ २४४ ॥

जो स्वयं अन्यथा होते हुए सज्जनोंसे उसके विपरीत ( भूठा ) वतलाता है, वह संसारमें बड़ा पापी और चोर है, क्योंकि वह आत्माको अपहरण करनेवाला है॥

विमर्श—आत्मापहारक—सामान्य चोर छोगों की सम्पत्ति आदि चुराकर संसारमें पापी होता है, किन्तु जो आत्मा (अपने कुछशीछके स्वरूप ) को चोरी करता अर्थात् छिपाता है वह संसारमें बड़ा पापी होता है।

त्र्यसत्यभाषो सर्वापहारक-

वाच्यर्था नियताः सर्वे वाङ्मूला वाग्विनिःसृताः । तांस्तु यः स्तेनयेद्वाचं स सर्वस्तेयकृत्ररः ॥ २४६ ॥

वचन (शब्द ) में सब अर्थ निश्चित हैं और वचनसे ही सबका (प्रतीति द्वारा ) ज्ञान होता है । जो मनुष्य उस वचनको चुराता (कपट पूर्वक छिपाकर कहता ) है, वह सब कुछ का चोर समका जाता है ॥ २५६॥

विमर्शः—मनु भगवान्के वचनानुसार ( १।९१ ) द्विजाति मात्रकी सेवा करना हो शूद्रका एक मात्र कर्तव्य है, अत एव किसी धनिकके यहां जब कोई शूद्र नौकरी आदिके लिये जाता है, तब उसे अपने कुल, मर्यादा, आचार-विचार आदिका परिचय देना आवश्यक होता है । उस समय यदि कोई अपनी जीविका-प्राप्तिके लिये असत्य भाषणकर उस धनिक सज्जनके यहां जीविका प्राप्त भी कर लेगा तो वास्तविकता का पता लगने पर उस नौकर परसे विश्वास उठ जायेगा तथा लगी हुई जीविकासे भी उसे हाथ घोना पड़ेगा; अतएव अपने कुलादि का परिचय सचा ही देना चाहिये, इसी विषय को इन (११२५४—२५६) वचनों में मनु भगवान्ने कहा है। साथ ही ये वचन यद्यपि 'शूद्र' के द्वारा 'आत्मसमर्पण' प्रकरणको लेकर कहे गये हैं, तथापि सामान्यतः सब वर्णों के लिये लागू होते हैं, जिस कार्यके करने (कुलशीलादिके सम्बन्धमें असत्य भाषण करने) से शूद्र तकको भी पापभागी होना पड़ता है, उस कार्यके करनेसे द्विजातिको तो अधिक पापभागी होना पड़ेगा, यह निश्चित सिद्धान्त है, अत एव मनुष्य मात्रको जीविका-प्राप्तिके लिये अपने कुल आदिको नहीं छिपाना चाहिये।

योग्य पुत्रमें गृह कार्यका समर्पण— महर्षिपितृदेवानां गत्वाऽऽनृष्यं यथाविधि । पुत्रे सर्व समासच्य वसेन्माध्यस्थमाश्रितः ॥ २४७॥

विधिपूर्वक महर्षि, पितर श्रौर देवताश्रोंके ऋणसे छुटकारा पाकर सब ( ग्रहकार्यभार ) पुत्रको देकर माध्यस्थ्यभाव धारणकर ( धन-धान्य तथा पुत्रादि परिवारमें ममतासे रहित होकर घरमें ही ) रहे ॥ २५७॥

विमर्श—वेदके स्वाध्यायसे महर्षियोंके श्राद्धसे पितरोंके और यज्ञोंसे देवोंके ऋणसे मनुष्य छुटकारा पा जाता है । संन्यास का यह प्रकार गृहस्थके लिये है। विशेष प्रकार छुटे अध्यायमें कहेंगे।

ब्रह्मचिन्तन--

एकाकी चिन्तयेन्नित्यं विविक्ते हितमात्मनः । एकाकी चिन्तयानो हि परं श्रेयोऽधिगच्छति ॥ २४८॥

( स्रमीप्सित कर्म तथा धनोपार्जन स्रादिकी चिन्ताको छोड़कर पुत्रसे मोजनादिको पाता हुन्रा ) एकान्त स्थानमें स्रकेला ही स्रपने हित ( जीवका ब्रह्मरूप होजाने ) का ध्यान करता रहे, क्योंकि स्रकेला ही ( जीवके ब्रह्मभावमें परिणामको ) चिन्तन करता हुन्रा मनुष्य श्रेष्ठ कल्याण ( मोक्ष ) को प्राप्त करता है ॥ २५८ ॥

श्रध्यायका उपसंहार—
एषोदिता गृहस्थस्य वृत्तिविप्रस्य शाश्वती ।
स्नातकत्रकलपश्च सत्त्ववृद्धिकरः शुभः ॥ २४६ ॥
( भृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि )—यह गृहस्य ब्राह्मणके नित्य वृत्ति

( आपत्तिकालिक वद्यमाण अनित्य वृत्ति से भिन्न ऋतादि वृत्ति ) और सत्त्वगुण की वृद्धि करनेवाला शुभ स्नातकोंके व्रतिधानको ( मैंने तुमलोगोंसे ) कहा ॥२६९॥

उक्त वृत्तिके त्राचरणसे ब्रह्मलोक की प्राप्ति— त्र्यनेन विप्रो वृत्तेन वर्तयन्वेदशास्त्रवित्। व्यपेतकल्मषो नित्यं ब्रह्मलोके महीयते।। २६०॥

इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

इस वृत्तिसे आचरण करता हुआ, वेद शास्त्रका ज्ञाता बाह्मण पापरहित होकर सर्वदा ब्रह्ममें विलीन होकर उत्कृष्टताको प्राप्त करता है ॥ २६० ॥

> मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् वृत्तिर्गृहिवतानि च । श्रन्नपूर्णाप्रसादेन चतुर्थे पूर्णतामयुः ॥ ४ ॥

इति मणिप्रभाटीकायां चतुर्थोऽध्यायः।

## पश्चमोऽध्यायः

श्रुत्वैतानृषयो धर्मान्स्नातकस्य यथोदितान् । इदमूचुर्महात्मानमनलप्रभवं भृगुम् ॥ १ ॥

स्नातकोंके लिये यथावत् कथित इन (चतुर्थाध्यायोक्त) धर्मोंको सुनकर ऋषियोंने श्रप्तिसे उत्पन्न भगु मुनिसे यह कहा—॥ १ ॥

विमर्श—पहले ( ११३५ में ) मनुसे भृगु मुनिकी उत्पत्ति कही गयी है तथा इस छोकमें उसी भृगु मुनिकी उत्पत्ति अग्निसे बतलाई गई है, अतः उभय वचनोंके पूर्वापर विरोधका कल्पभेदसे परिहार करना चाहिये। इसमें वेदवचन भी प्रमाण है तथा उसीके आधारपर 'अष्टादेतस उत्पद्यत इति भृगुः' ( गिरे हुए वीर्यसे उत्पन्न होनेवाला 'भृगु') यह विग्रह भी संगत होता है।

महर्षियोंका मनुष्यकी मृत्युका कारण पूछना— एवं यथोक्तं विप्राणां स्वधममनुतिष्ठताम् । कथं मृत्युः प्रभवति वेदशास्त्रविदां प्रभो ॥ २ ॥

हे प्रभो ! इस प्रकार यथायोग्य कहे गये तथा वेदशास्त्रज्ञाता अपने धर्मका आचरण करते हुए ब्राह्मणोंकी मृत्यु कैसे होती है १ ॥ २ ॥

धगुका महर्षियोंके प्रश्नका उत्तर देना— स तानुवाच धर्मात्मा महर्षीन्मानवो भृगुः। श्रूयतां येन दोषेण मृत्युर्विप्राञ्जिघांसति॥ ३॥

धर्मात्मा एवं मनुके पुत्र स्गुजीने उन महिषयोंसे कहा—िजस दोषसे मृत्यु ब्राह्मणोंको मारनेकी इच्छा करती है, ( उसे ) श्राप लोग सुनिये ॥ ३ ॥

बाह्मणोंकी मृत्युमें वेदानभ्यास श्रादि कारण— श्रनभ्यासेन वेदानामाचारस्य च वर्जनात्। श्रालस्यादन्नदोषाच मृत्युविंप्राञ्जिघांसति॥ ४॥

वेदोंका अभ्यास नहीं करनेसे, आचारके त्यागसे, आलस्यसे और श्रक (भोज्य पदार्थ) के दोषसे मृत्यु ब्राह्मणोंको मारनेकी इच्छा करती है॥ ४॥

१. तथा च श्रुतिः—'तस्य यद्देतसः प्रथमं देदीप्यते तद्सावादित्योऽभवत्, यद्द्वितीयमासीत् भृगुः' इति (म० मु०) तहसुन त्रादिके भक्षणका निषेध—
तशुनं गृञ्जनं चैव पतार्ण्डुं कवकानि च ।
अभन्याणि द्विजातीनाममेध्यप्रभवाणि च ॥ ४॥

लहसुन, सलगम (या लाल मूली, कोई यजनका गाजर भी अर्थ करते हैं) प्याज, छत्राक (भूकन्द-विशेष) और अपवित्र स्थान (श्मशानादि) में उत्पत्र शांक आदि द्विजातियोंके अभन्त्य हैं॥ ४॥

> गोंद ब्रादिके भक्षणका निषेध— लोहितान्वृत्त्वनिर्यासान्वृश्चनप्रभवांस्तृथा। ंग व यं च पेयूषं प्रयत्नेन विवर्जयेत्॥ ६॥

पेड़ोंका लाल गोंद तथा पेड़ोंको काटने (त्वचाका कुछ ग्रंश छिलने ) से उत्पन्न गोंद, लसोड़ा ग्रौर गायका फेनुसः इनको (स्नाना ) प्रयत्नपूर्वक छोड़ दे ॥

वृथा कृसर-मांसादिके भक्षणका निषेध— वृथा कृसरसंयावं पायसापूपमेव च । ऋनुपाकृतमांसानि देवाक्रानि हवींषि च ॥ ७ ॥

वृथा (विना देवादिके निमित्त—ग्रपने लिये तैयार किया ) कृसरार्ज (तिल-मिश्रित भात ), संयाव (हलुग्रा या मोहनभोग ), खीर, पूत्रा या मालपुत्रा, ग्रजुपानकृत (विना यङ्गके हत ) मांस, देवाल (नैवेशके निमित्त निकाला हुन्या ग्रान्न ); हविष्य—(इनको न खावे ) ॥ ७ ॥

विमर्श—'वृथा' शब्दका 'कृसर' से लेकर 'अपूप' तक सबके निमित्त समझना चाहिये। 'देवान्न' को नैवेद्यरूपमें देवताको अप्ण करके मोग लगनेके बाद तथा 'हविष्य' को अग्निमें होम करनेके वाद ग्रहण करनेमें दोष नहीं है।

हण्टी त्रादिके दूध भक्षणका निषेध— स्रानिद्शाया गोः त्तीरमौष्ट्रमैकशफं तथा। स्राविकं सन्धिनीत्तीरं विवत्सायास्त्र गोः पयः ॥ ८॥

• व्याने (प्रसव करने ) के दिनसे जिसको १० दिन न बीते हों ऐसी गाय (भैंस, बकरी ग्रादि भी ) ऊंटिनी, एक खुरवाली (घोड़ी, गधी ग्रादि ) पशु,

१. तदुक्तं छन्दोगपरिशिष्टे—

'तिलतण्डुलसंपकः कृसरः सोऽभिधीयते।" इति (म॰ मु॰) २. तथा च यमः—अनिर्दशाहं गोचीरमाजं माहिषमेव वा।" इति (म॰ मु॰) मेंड, गर्भवती होनेकी इच्छा करनेवाली ( उठी हुई —गरभाई हुई ) पशु, जिसका बच्चा मर गया हो ऐसी गाया इनके दूधको — ( छोड़ दे-न पीवे ) ॥ ८ ॥

विमर्श—'जिसका बचा मर गया हो या अलग हो गया हो, ऐसी गौ के ही दूधको छोड़नेका विधान है भैंस, बकरी आदिके दूधको छोड़नेका विधान नहीं है, यह 'वत्स' शब्दसे ही गौ' का प्रहण न्यायप्राप्त होनेसे प्रकृतवचनमें फिर 'गो' शब्दके प्रहणसे सिद्ध होता है, ऐसा म० मु० कारका कथन है।

[ चीराणि यान्यभचाणि तद्विकाराशने बुधः। सप्तरात्रं व्रतं कुर्यात्प्रयत्नेन समाहितः॥१॥]

जो श्रभच्य दूध (४।८) हैं, उनके विकार (बने पदार्थ—दही, खोश्रा श्रादि ) के खानेपर विद्वान सावधान होकर सात रात्रि व्रत करें ॥ १॥

> वन्य पशु तथा स्रीके दुग्धादिके भक्षणका निषेध— स्रारण्यानां च सर्वेषां मृगाणां माहिषं विना। स्रीचीरं चैत्र वर्ज्यानि सर्वशुक्तानि चैव हि ॥ ६ ॥

भैंसको छोड़कर जंगली पशु (नीलगाय, हरिण श्रादि) तथा स्त्रीका दूध श्रीर सब प्रकारके शुक्त (कांजी या सिर्का श्रादि—जो श्रिधिक समयतक रखने श्रादिके कारणसे स्वमावतः मधुर होते हुए भी खट्टे होगये हों, डःहें—(छोड़ दे)॥९॥

> शुक्तोंमें दिव श्रादिका भद्य— दिध भद्यं च शुक्तेषु सर्वं च दिधसंभवम् । यानि चैवाभिष्यन्ते पुष्पमूलफलैः शुभैः ॥ १०॥

शुक्तों ( पूर्वश्लोक देखियें ) में दही और दहीके बने पदार्थ ( छाछ, मठ्ठा, तक आदि ) श्रौर जो शुभ ( नशा नहीं करनेवाले ) फूल, जड़ एवं फलसे बने पदार्थ हैं, वे भच्च हैं ॥ १०॥

श्राममांसमक्षी तथा प्राम्यपक्षियोंके मांसमक्षणका निषेध— क्रव्यादाव्छकुनान्सर्वोस्तथा प्रामनिवासिनः । श्रनिर्दिष्टांश्चेकशफांष्टिद्दिभं च विवर्जयेत् ॥ ११॥

कच्चा मांस, खानेवाले (गीध, बाज, बील आदि) तथा प्रामवासी (कबूतर, मैंनी आदि) पक्षी, नामतः निर्देश नहीं किये गये एक खुरवाले वशु (ज्या आदि) और टिटिहरीको छोड़ दे (इनका मांस अक्षण न करे) ॥११॥ गोरैया त्रादिके भक्षणका निषेध— कलविङ्कं प्लवं इंसं चकाह्नं प्रामकुक्कुटम् । सारसं रज्जुवालं च दात्यूहं शुकसारिके ॥ १२॥

गोरैया, प्लव ( एक प्रकारका पक्षी या परेवा ), हंस, चक्रवा, प्राम्य सुर्गी, सारस, रज्जुवाल ( डोम कौद्रा ), दात्यूह ( जल कौद्रा ), तोता ( सूत्रा ) त्रौर मैना—( इनके मांसको न खावे ) ॥ १२ ॥

प्रतुदाञ्जालपादांश्च कोयष्टिनखविष्किरान् । निमज्जतश्च मत्स्यादान् सौनं वल्लूरमेव च ॥ १३ ॥

प्रतुद ( चोंचसे काटकर खानेवाले पश्ची, जैसे — कठफोरवा, श्रादि ), बत्तख, कोयष्टिम ( कोहड़ा नामक पिक्ष-विशेष ), नाखून ( चंगुल ) से विखेरकर खानेवाले पक्षी ( तीतर श्रादि ), पानीमें गोता लगाकर मछलियोंको खानेवाले पक्षी; इन पिश्चयोंके मांसको तथा मारनेके स्थान ( वध स्थान ) में रखे हुए ( भच्य भी ) मांसको और सूखे मांसको — ( न खाने ) ॥ १३॥

बकादिके मांस भक्षणका निषेध— बकं चैव बलाकां च काकोलं खञ्जरीटकम् । सत्स्यादान्त्रिड्वराहांश्च मत्स्यानेव च सर्वशः ॥ १४॥

बगुला, बलाका (बक जातीय पक्षिविशेष), काकोल (करेरुआ), खडान (खँड्लिच); इन पक्षियोंके मांसको मछलियोंको खानेवाले (पक्षि भिन्न-नक आदि) जंगली सूत्रार और सब मछलियोंके मांसको—(न खावे)॥ १४॥

मछनीके मांसके भक्षणका निषेध-

यो यस्य मांसमश्राति स तन्मांसाद उच्यते । मत्स्यादः सर्वमांसादस्तस्मान्मत्स्यान्विवर्जयेत् ॥ १४ ॥

जो जिसके मासको भक्षण करता है, वह उसका 'मांसाद' कहा जाता है श्रीर मछलीके मांसको भक्षण करवेवाला 'सर्वमांसाद' (सबके मांसका भक्षण करनेवाला ) कहा जाता है इस कारणसे मछली (के मांस ) को छोड़ दे ॥१४॥

हुन्य-कन्यमें पाठीनादि भत्त्य— पाठीनरोहितावाद्यौ नियुक्तौ हन्यकन्ययोः । राजीवान्सिहतुण्डांख्य सराल्कांख्यैव सर्वशः ॥ १६॥ इन्य और कन्य (देवकार्य और पितृकार्य ) में विहित पाठीन (पोठा या पोठिया ), रोहित (रोहू)राजीव (बरारी), सिंहतुण्ड श्रीर चोंइटासे युक्त सब प्रकारकी मछलियां भद्रय हैं (किन्तु हव्य-कव्य कर्मके विना ये भी श्रभद्रय ही हैं) ॥१६॥

विमर्श—मेधातिथि तथा गोविन्दराजने इस रलोककी 'पाठीन और रोहित मछिलयां हव्य—कव्यमें ही भच्य हैं; तथा राजीव आदि मछिलयां हव्य—कव्यमें विना भी भच्य हैं' यह व्याख्या की है, वह ठीक नहीं है; क्योंकि 'हव्य—कव्यमें नियुक्त पाठीन और रोहित श्राद्धभोक्ताके ही भच्य हैं श्राद्धकर्ताके नहीं, तथा राजीव आदि मछिलयां हव्य—कव्यके विना भी भच्य हैं' इसमें कोई प्रमाण नहीं है; इसके साथ ही अन्य मुनियोंके वचनसे भी विरोध पड़ता है, यथा—(१) शङ्कृते राजीव, सिहतुण्ड, चोइटेवाली मछिलयां, पाठीन और रोहित—ये मछिलयोंमें सामान्यतः भच्य कहे गये हैं' ऐसा कहा है । (२) महर्षि याज्ञवत्वयने 'पञ्चनखोंमें शाही, गोह, कच्छप, शङ्कित और खरगोश, तथा मछिलयोंमें सिहतुण्ड, रोहित, पाठीन, राजीव और चोंइटेवाली मछिलयां द्विजातियोंके भच्य हैं' ऐसा कहा है । (३) हारीतने भी 'न्यायप्राप्त सशल्क (चोंइटेवाली) मछिलयोंको खावे' ऐसा कहा है , अतः उक्त वचनत्रयके विरोध होनेसे श्राद्धमें पाठीन और रोहित श्राद्धभोक्ताको ही खाना चाहिये (श्राद्धकर्ता को नहीं) राजीव आदि वैसे नहीं अर्थात् सामान्यतः खाना चाहिये' यह (मेधातिथि और गोविन्दराज की) व्यख्या सुनि—सम्मत नहीं है ।

भद्य मृग-पक्षी तथा पश्चनखादिका श्रपवाद— न भद्तयेदेकचरानज्ञातांश्च मृगद्विज्ञान्। भद्तयेष्वपि समुद्दिष्टान्सर्वान्पञ्चनखांस्तथा।। १७॥

१. 'तथा च शङ्कः—'राजीवाः सिंहतुण्डाश्च सशल्काश्च तथैव च । पाठीनरोहितौ चापि भच्या मत्स्येषु कीर्तिताः ॥' इति म०सु०। परं समुपळ्चपुस्तके—

संजीवान् सिंहतुण्डांश्च शकुलाश्च तथैव च ।

पाठीनरोहितौ भचयौ मत्स्येषु परिकार्तितौ ॥' (१३।२५)

इत्येवं पाठ उपलभ्यते, तत्रापि स एवार्थः पर्यवस्यति इति ध्येयम् । २. तथा च याज्ञवल्वयः—

'भच्याः पञ्चनखाः सेधागोधाकंच्छपशत्तकाः । शशञ्च मरस्येष्वपि हि सिंहतुण्डकरोहिताः ॥

तथा पाठीनराजीवसशल्काश्च द्विजातिभिः ।' इति (या ० स्मृ० १।१७७-१७८)

३. तथा हि हारीतः— 'सशक्शान्मतस्यान्न्यायोपपन्नान् भच्चयेत्' इति । ( इति म॰ मु॰ )

%. 'भोक्त्रैवाद्यौ न कन्नीपि श्राद्धे पाढीनरोहितौ । राजीवाद्यास्तथा नेति व्याख्या न मुनिसम्मता ॥" इति ( म० मु० ) अकेले विचरनेवाले (सांप आदि), नाम तथा जातिमें विशेषतः अज्ञात स्म तथा पक्षी और भच्योंमें कहे गये भी (विशेष निषेधके बिना सामान्यतः कहे गये भी) पञ्चनख (पांच नखवाले) प्राणी (यथा—वानर, लंगूर आदि) को नहीं खावे॥ १७॥

> उक्त वचनका प्रतिप्रसव— श्वाविधं शल्यकं गोधां खड्गकूर्मशास्तथा। भद्यान्पञ्चनखेष्वाहुरनुष्ट्रांश्चैकतोदतः।। १८॥

सेह या शाही, शल्यक, गोह, गेंड़ा, कछुत्रा श्रीर खरगोश इन छवेंको तथा एक तरफ दांतवाले पशुमें ऊंटको छोड़कर शेष पशुको (मनु श्रादि) पश्चनखोंमें भच्य कहते हैं ॥ १८ ॥

छत्राक म्रादिके भक्षणका निषेध— छत्राकं विड्वराहं च लशुनं ग्रामकुक्कुटम् । पलाग्डुं गुझनं चैव मत्या जग्ध्वा पतेद् द्विज: ॥ १६ ॥

छत्राक (कवक-भूकन्दिवशेष), माम्य सूकर, लहसुन, प्राम्य सुर्गा, प्याज और गृजन (लाल मूली या सलगम; किसी २ के मतसे गाजर) को बुद्धिपूर्वक खानेसे द्विज पतित होता है (बुद्धिपूर्वक या श्रभ्यासपूर्वक इनको खानेवाले द्विज पतितके प्रायक्षितको करें)॥ १९॥

श्रभच्य भक्षण करनेपर प्रायक्षित— श्रमत्यैतानि षट् जम्ध्वा कृच्छुं सान्तपनं चरेत् । यतिचान्द्रायणं वापि शेषेषूपवसेदहः॥ २०॥

इन छः ( ५।१९ ) को खानेवाला ( द्विज ) कृच्छ्र सान्तपन ( ११।२१२ ) या यतिचान्द्रायण ( १९।२१८ ) व्रत करे और अन्य अभद्य पदार्थों ( ५।५-१७ ) को खाकर एक दिन उपवास करे ॥ २० ॥

> वर्षमें एक कृच्छ्र व्रतकी श्रवश्यकर्तन्यता— संवत्सरस्यैकमपि चरेत्कुच्छ्रं द्विजोत्तमः। श्रज्ञातभुक्तशुद्धचर्यं ज्ञातस्य तु विशेषतः॥ २१॥

श्रेष्ठ द्विज विना जाने ( अज्ञात रूपमें ) खाये गये अभव्य पदार्थोंको खानेकी शुद्धिके लिये वर्षमें एक बार प्राजापत्य कृटक्ष्मत ( १९१२ ) अवश्य करे तथा जानकर खाये गये अभव्य पदार्थोंकी शुद्धिके लिये तो विशेषरूप से ( अवश्य ही ) उन स्थलोंमें कथित प्रायक्षित्त करे ॥ २१ ॥

यहार्थं विहित पशु-पक्षीका वध— यज्ञार्थं ब्राह्मणैर्वध्याः प्रशस्ता मृगपन्निणः । भृत्यानां चैव वृत्त्यर्थमगस्त्यो ह्याचरत्पुरा ॥ २२ ॥

द्विज यज्ञके लिये तथा अवश्य रक्षणीय माता-पितादिकी रक्षाके लिये शास्त्र-विहित पशु-पक्षियोंका वध करै। ऐसा अगस्त्य ऋषिने पहले किया था॥ २२॥

बभूवृहिं पुरोडाशा भच्याणां मृगपित्त गाम् । पुरागोडविप यज्ञेषु ब्रह्मत्त्रसवेषु च ॥ २३ ॥

क्योंकि पहले भी मुनियों तथा ब्राह्मण-क्षत्रियोंके यज्ञोंमें (शास्त्रानुसार) भच्य पशु-पक्षियोंका पुरोडाश (हिविष्य-हव्य) बना था, (श्रतः शास्त्र-विहित पशु-पक्षियोंका वध यज्ञके लिये करना चाहिये)॥ २३)

पर्युषित ( बासी ) मोज्य द्रव्य— यत्किचित्सनेहसंयुक्तं भोज्यं भोज्यमगर्हितम् । तत्पर्युषितमप्याद्यं हविःशेषं च यद्भवेत् ॥ २४॥

जो मोदक त्रादि तथा विकारहीन ग्रन्य मोज्य पदार्थ पर्युषित (बासी) है, उन्हें भी स्नेह ( घृत-तैल ) से संस्कार युक्तकर तथा वचे हुए पर्युषित यज्ञानको

विना संस्कार किये ही खाना चाहिये।

विमर्श—बासी मोदकादिको पुनः घृत आदिसे संस्कृत कर खाने का विधान 'कुछक भट्ट' के मतानुसार है, वे अपने मतकी पुष्टिमें 'मसूर मांससे संयुक्त तथा बासी पदार्थको घोकर तथा अभिघारित ( छौंक-बघार ) कर खाना चाहिये' इस आशयवाले स्मृति—वचनको प्रमाण रूपमें उपस्थित करते हैं । उनका कथन है कि यदि 'स्नेहादिसे संस्कृत बासी पदार्थ तथा यज्ञशेष हविष्याञ्च—इनको बासी होने पर खानेका आदेश देना 'मनु' को इष्ट होता तब वे यज्ञशेष हविष्याञ्चको अलग नहीं कहते, क्योंकि उस ( यज्ञशेष हविष्याञ्च ) का ग्रहण भी घृतसे संस्कृत होनेसे ही स्वतः हो जाता'। किन्तु उक्त निर्णय आयुर्वेद सिद्धान्तके विरुद्ध मालूम पड़ता है, क्योंकि एक बार अग्निमें संस्कृत पदार्थकी पुनः अग्निमें संस्कार करनेसे वह पदार्थ अभन्य हो जाता है, जैसे यशस्तिलकन्वम्पूमें कहा है—

'पुनरुष्णीकृतं त्याज्यं सर्वं धान्यं विरुद्धकम् । दशरात्रोषिते वाद्यात्कंसे च निहितं घृतम् ॥ (आश्वास ३ रुळो० ३४१)।

तदुक्तम्—'मस्रमांससंयुक्तं तथा पर्युषितं च यत्। तत्त्वप्रकालितं कृत्वा अक्षीत झिमचारितम्॥' इति ।

चिरस्थितमपि त्वाद्यमस्नेहाक्तं द्विजातिभिः। यवगोधूमजं सर्वं पयसश्चेव विक्रिया।। २४।।

चिरकाल ( अनेक रात्रियों ) के रक्खे हुए भी यव तथा गेहूंके बने बिना स्नेह ( इत-तेल ) के संस्कार किये सब पदार्थ तथा दूधके बने पदार्थ ( खीर, खोत्रा, मलाई, रबड़ी आदि ) द्विजोंको खाना चाहिये॥ २५॥

> एतदुक्तं द्विजातीनां भद्याभद्यमशेषतः । मांसस्यातः प्रवद्यामि विधि भद्मणवर्जने ॥ २६॥

( भृगु मुनि महिष्योंसे कहते हैं कि—) द्विजोंके सम्पूर्ण भद्य श्रीर श्रभद्यों को यह ( मैंने ) कह दिया, श्रव मांसके खाने श्रीर न खानेकी विधिको कहूंगा॥

> प्रोक्षित त्रादि मांसका भक्षण— प्रोचितं भच्येन्मांसं ब्राह्मणानां च काम्यया । यथाविधि नियुक्तस्तु प्राणानामेव चात्यये ॥ २७ ॥

मन्त्र द्वारा 'प्रोक्षण' संस्कारसे युक्त यज्ञमें हवन किया गया स्वादि पशुका मांस, ब्राह्मणोंकी इच्छा हो तब (एक ही बार, दुबारा नहीं ), शास्त्रोक्त विधिके अनुसार मधुपर्क तथा श्राद्धमें नियुक्त होने पर और प्राण-सङ्कट (अन्य खाद्यके अभाव या रोग-विशेषके ) होनेपर मांसको अवश्य खाना चाहिये॥

स्थावर-जङ्गमादिकी ब्रह्मकित्पत खाद्यता— प्राणस्थान्नमिदं सर्वं प्रजापतिरकल्पयत् । स्थावरं जङ्गमं चैव सर्वं प्राणस्य मोजनम् ॥ २८॥

प्रजापति (ब्रह्मा ) ने जीवका सब कुछ खाद्य कहा है, सब स्थावर (धान्य, फल, लतादिजन्य पदार्थ) तथा जङ्गम (पशु, पक्षी, जलवर श्रादि ) जीव जीवोंके खाद्य (भद्य) हैं ॥ २८॥

उक्त विषयका स्पष्टीकरण— चराणामञ्जमचरा दंष्ट्रिणामप्यदंष्ट्रिणः। श्रहस्ताश्च सहस्तानां शूराणां चैव भीरवः॥ २६॥

चर ( चलने-फिरनेवाले-मृगादि ) जीवोंके श्रचर ( नहीं चलने-फिरनेवाले-मृण, लता श्रादि ); दाँतवाले ( व्याप्त, सिंह श्रादि ) जीवोंके विना दांत वाले ( हरिण श्रादि ) जीव, हाथ सिंहत ( मनुष्य श्रादि ) जीवोंके विना हाथवाले ( मछत्ती, पशु, पक्षी त्रादि ) जीव श्रौर शूरवीर ( व्याघ्र, सिंह श्रादि ) जीवींके भीठ ( डरनेवाले — हाथी, मृग श्रादि ) जीव खाद्य ( भच्य ) हैं ॥ २९ ॥ '

विमर्श —यहां पर 'दंष्ट्री' (दांतवाले ) शब्दसे जिन जीवोंके बढ़े २ दांत होते हैं तथा दांत ही जिनका अखका काम देता है, ऐसे व्याघ्र, सिंह आदि जीवोंका प्रहण है, इसीप्रकार 'अदंष्ट्री' (विना दांतवाले ) शब्दसे छोटे २ दांतवाले (सृग, मनुष्य आदि) जीवोंका प्रहण है; अन्यथा अदंष्ट्री (विना दांतवाले जीवोंका मिलना ही प्रायः दुर्लंभ हो जायगा।

भद्यको प्रतिदिन खानेपर भी दोषाभाव — नात्ता दुष्यत्यदन्नाद्यान्प्रािश्वानेऽहन्यहन्यपि । धान्नेव सृष्टा ह्याद्यास्त्र प्राणिनोऽत्तार एव च ॥ दे०॥ प्रतिदिन भद्यजीवोंको खानेवाला भी भक्षक दोषी नहीं होता है, क्योंकि ब्रह्माने ही भद्य तथा भक्षक—दोनों जीवोंको बनाया है॥ ३०॥

> प्रोक्षितादि मांसके भक्षणका विधान— यज्ञाय जिथ्मांसरेयेत्येष देवो विधिः स्मृतः। स्रतोऽन्यथा प्रवृत्तिस्तु राज्ञसो विधिरुच्यते ॥ ३१॥

यज्ञके निये ( शास्त्रोक्त विधिसे ) मांसका भक्षण करना देव ( देव-सम्बन्धी ) विधि है और इसके विपरीत ( अपने लिये या शास्त्रविरुद्ध यज्ञके नाम पर ) मांसका भक्षण करना राक्षस ( राक्षस-सम्बन्धी ) विधि है ( अतः अपने उदरके लिये या शास्त्रविरुद्ध यज्ञके नामपर—जैसा प्रायः आजकल बलिदानके नाम पर सहस्रों ककरे आदिकावध किया जाता है—मांसका भक्षण करना सर्वथा त्याज्य है ) ॥३१॥

क्रीत्वा स्वयं वाऽष्युत्पाद्य परोपकृतमेव वा । देवान्पितॄं श्चार्चयित्वा खादन्मांसं न दुष्यित ॥ ३२ ॥ खरीदकर, स्वयं मारकर या किसीके द्वारा दिये हुए मांसको देवता तथा पितरीं के लिये समर्पण कर खानेवाला दोषी नहीं होता है ॥ ३२ ॥

विधिरहित मांस-भक्षणका निषेध—
नाद्याद्विधिना मांसं विधिज्ञोऽनापदि द्विजः ।
जग्ध्वा द्यविधिना मांसं प्रेत्य तैरद्यतेऽवशः ॥ ३३ ॥
विधानको जाननेवाला द्विज विना आपत्तिकालमें पड़े विधिरहित (देवीं या
पितरोंको विना समर्पण किये ) मांसको न खावे, क्योंकि विधिरहित मांसको खाने

वाला मरकर उन (जिसका मांस खाया है, उन ) के द्वारा विवश (लाचार-परवश) होकर खाया जाता है ॥ ३३ ॥

> न ताहरां भवत्येनो मृगहन्तुर्धनार्थिनः । याहरां भवति प्रेत्य वृथामांसानि खादतः ॥ ३४॥

धनके लिये पशु ( पक्षी आदि ) का वध करनेवाले ( वधिक-व्याधा आदि ) को वैसा पाप नहीं होता, जैसा पाप व्यर्थ ( देव-पितरके कार्यके विना ) मांसमक्षण करनेवालेको मरनेपर होता है ॥ ३४ ॥

> श्राद्ध तथा मधुपर्कमें नियुक्त होकर गांसभक्षण त्रावश्यक— नियुक्तस्तु यथान्यायं यो मांसं नात्ति मानवः । स प्रेत्य पशुतां याति संभवानेकविंशतिम् ॥ ३४ ॥

शास्त्रानुसार नियुक्त ( श्राद्ध तथा मधुपर्कमें ) नियुक्त जो मनुष्य मांसको नहीं

खाता है, वह मरकर इक्कीस जन्म तक पशु होता है ॥ ३४ ॥

विमर्श—जिसने मांसका सर्वथा त्याग कर दिया है, उसके लिये उक्त वचन लागू नहीं है, इसी सिद्धान्तको लच्यमें रखकर किवकुलिशरोमणि 'भवभूति' ने अपनी अमररचना 'उत्तररामचिरत' के चतुर्थ अङ्कमें महर्षि वसिष्ठके लिये मांस-सिहत तथा राजर्षि जनकके लिये मांस-रिहत मधुपर्क देनेका उन्नेख 'सौधातिक' नामक वाहमीकि शिष्यके द्वारा कहकर 'दाण्डायन' नामक दूसरे वाहमीकि-शिष्यके द्वारा मांसमोजियों के लिये मांस-मज्ज्ञका विधान ऋषियोंने माना है और पूज्य जनक मांसत्यागी हैं (अतः उनके लिये महर्षि वाहमीकिजीने दही तथा मधुसे ही मधुपर्क दिया है )' ऐसा कहा है ।

त्रप्रोक्षित-मांसमक्षणका निषेध— त्रसंस्कृतान्पश्रन्मन्त्रैनीद्याद्विप्रः कदाचन । मन्त्रैस्तु संस्कृतानद्याच्छाश्वतं विधिमास्थितः ॥ ३६ ॥

ब्राह्मण (द्विजमात्र, केवल ब्राह्मण हो नहीं ) मन्त्रोंसे श्रसंस्कृत मांसको कदापि न खावे । नित्य (प्रवाह नित्यतासे चला श्राता हुन्ना ) विधिको मानता हुन्ना मन्त्रोंसे संस्कृत मांसको ही खावे ॥ ३६ ॥

१ तथा चोत्तररामचरिते—'सौधातिकः—'येनागतेषु वसिष्टमिश्रेषु वत्सतरी विशसिता। अद्यैव प्रत्यागतस्य राजेर्षेर्जनकस्य भगवता वाल्मीकिना दिधमधुभ्या-मेव निर्वर्तितो मधुपर्कः। वत्सतरी पुनर्विसर्जिता'। दाण्डायनः अनिवृत्तमांसानामेवं कल्पं व्याहरन्ति केचित्। निवृत्तमांसस्तु तत्रभवान् जनकः।'इति (अङ्कथ्रपृ० ३०८)।

पशुभक्षणकी अधिक आकाङ्क्षा में— कुर्याद् घृतपशुं सङ्गे कुर्यात्पिष्टपशुं तथा । न त्वेव तु वृथा हन्तुं पशुमिच्छेत्कदाचन ॥ ३७॥

पशु-मांस-मक्षणकी श्रधिक श्राकाङ्क्षा होने । या श्राटे का पशु बनाकर खावे, किन्तु व्यर्थ (यज्ञ-श्राद्धकार्यके विना) पशुको मारनेकी इच्छा कभी न करे।। ३७॥

विमर्श—यहां व्यर्थ (यज्ञादि कार्य के विना ) पशुको मारनेकी इच्छाका भी निषेध किया गया है, फिर उसे मारकर मांस खाना तो बहुत दूरकी बात है।

व्यर्थ पशुहिंसासे दोष—

यावन्ति पशुरोमाणि तावत्कृत्वो ह मारणम् । वृथापशुन्नः प्राप्नोति प्रेत्य जन्मनि जन्मनि ॥ ३८॥

त्रथा ( यज्ञ तथा श्राद्धकार्यके विना ) पशुको मारनेवाला, पशुके शारीरमें जितने रोंएं हैं, उतने जन्म तक उस पशुको मारकर प्रत्येक जन्ममें मारा जाता है ॥

यज्ञार्थ पशुवधमें दोषाभाव—

यज्ञार्थं परावः सृष्टाः स्वयमेव स्वयंभुवा । यज्ञश्च भूत्ये सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वघोऽवघः ॥ ३६ ॥

ब्रह्माने यज्ञके लिये पशुस्त्रोंको स्वयं बनाया है श्रीर यज्ञ सम्पूर्ण संसारकी उन्नतिके लिये हैं; इस कारण यज्ञमें पशुका वध ( वधनन्य दोष न होनेसे ) वध नहीं है ॥

यज्ञार्थ मारे गये पशु श्रादिकी जन्मान्तरमें जात्युन्नति—

श्रोषध्यः पशवो वृत्तास्तिर्यञ्चः पत्तिणस्तथा।

यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्तुवन्त्युत्सृतीः पुनः ॥ ४०॥

यज्ञ के लिये नारा ( मृत्यु ) को प्राप्त श्रोषिषयां ( ब्रीहि श्रादि ) पशु ( छाग श्रादि ), वृक्ष ( यज्ञस्तम्भके लिये खिदरादि ), तिर्यक् ( कच्छप श्रादि ) श्रौर पक्षी ( किपिज्ञल श्रादि ) किर (जन्मान्तरमें ) उत्तम योनिको श्राप्त करते हैं ॥४०॥

पशुवधके योग्य कार्य-

मधुपर्के च यज्ञे च पितृदैवतकर्मणि । अञ्जैव पश्चो हिंस्या नान्यत्रेत्यत्रवीनमनुः ॥ ४१ ॥

मधुपर्क, यज्ञ ( ज्योतिष्टोम त्रादि ) पितृकार्य ( श्राद ) तथा देवकार्यमें ही पशुका वध करना चाहिये। ( श्रान्य किसी कार्यमें नहीं ); ऐसा मनुने कहा है ॥

एष्वर्थेषु पश्न्हिसन्वेदतत्त्वार्थविद् द्विजः । त्रात्मानं च पशुं चैव गमयत्युत्तमां गतिम् ॥ ४२ ॥

इन (५१४१) कर्मों में पग्रुवध करता हुआ वेदतत्वको जाननेवाला द्विज अपनेको तथा पशुको उत्तम गतिमें पहुंचाता है ॥ ४२ ॥

विमर्श—मनुष्याधिकारिक यज्ञादि कर्ममें अनिधिकारी पश्चको उत्तम गतिकी प्राप्ति उक्त शास्त्रीय वचनसे ही प्रमाणित समझनी चाहिये। जैसे पिताके अधिकार-वाले कर्ममें पुत्रको फल-प्राप्ति होती है, वैसे ही पश्च आदिको फल-प्राप्तिकी संभाव-नासे द्यालु यज्ञकर्ता ही उक्त यज्ञीय पश्चके लिये भी उत्तमगति प्राप्तिरूप फलकी कामना करेगा। इसी वास्ते प्रकृत रलोकके तृतीय चरणसे यज्ञकर्ताके द्वारा ही दोनोंको उत्तमगति की प्राप्ति कही गयी है।

वेदिविषद्ध हिंसाका सर्वत्र निषेध—
गृहे गुरावरएये वा निवसन्नात्मवान्द्रिजः।
नावेदविहितां हिंसामापद्यपि समाचरेत्॥ ४३॥

गृहस्थाश्रम, ब्रह्मचर्याश्रम या वानप्रस्थाश्रममें रहता हुआ जितेन्द्रिय द्विज वेदविरुद्ध हिंसाको आपत्तिमें भी न करे ॥ ४३ ॥

> या वेदविहिता हिंसा नियतास्मिश्चराचरे । श्राहेंसामेव तां विद्याद्वेदाद्धर्मी हि निर्बभौ ॥ ४४ ॥

इस चराचर जगत्में जो हिंसा वेद-सम्मत है, उसे हिंसा नहीं समफे; क्योंकि वेदसे ही धर्म निकला है ॥ ४४ ॥

> श्रपने सुखकी इच्छासे पशुवधमें दुःख प्राप्ति दोष— योऽहिंसकानि भूतानि हिनस्त्यात्मसुखेच्छया। स जीवंश्च मृतश्चैव न क्वचित्सुखमेधते॥ ४४॥

जो श्रहिंसक जीवोंका श्रपने सुख (जिह्वास्वाद-शरीरपुष्टि श्रादि) की इच्छासे वध करता है, वह जीता हुआ तथा मरकर भी कहींपर सुखपूर्वक रुन्नति नहीं करता ॥ ४५ ॥

त्रहिंसासे सुखप्राप्ति— यो बन्धनवधक्लेशान्प्राणिनां न चिकीर्षति । स सर्वस्य हितप्रेप्सुः सुखमत्यन्तमश्नुते ॥ ४६ ॥

जो जीवोंका वध तथा बन्धन नहीं करना चाहता है, वह सबका हिताभिलाषी अत्यन्त सुख प्राप्त करता है ॥ ४६ ॥ यद्धचायति यत्कुरुते धृतिं बध्नाति यत्र च । तदबाग्नोत्ययत्नेन यो हिनस्ति न किंचन ॥ ४०॥

जो किसीको हिंसा नहीं करता, वह जिसका चिन्तन करता है, जो कार्य करता है श्रीर जिस (परमात्मचिन्तन श्रादि ) में ध्यान लगाता है; उन सर्वोको बिना (विशेष ) प्रयत्नके हो प्राप्त करता है ॥ ४७ ॥

मांस भक्षणका पुनः निषेध-

नाकृत्वा प्राणिनां हिंसां मांसमुत्पच ते क्वचित्। न च प्राणिवधः स्वर्ग्यस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत्॥ ४८॥

जीवोंकी विना हिंसा किये कहीं भी मांस नहीं उत्पन्न हो सकता है श्रीर जीवोंकी हिंसा स्वर्ग-साधन नहीं है, श्रतः मांसको छोड़ देना ( नहीं खाना ) चाहिये ॥ ४८ ॥

> समुत्पत्ति च मांसस्य वधवन्धौ च देहिनाम्। प्रसमीद्य निवर्तेत सर्वमांसस्य भच्नणात्।। ४६।।

मांसको उत्पत्ति श्रौर जोवेंकि वध तथा बन्धनको समम्मकर सब प्रकारके मांस-भक्षणसे निवृत्त होना चाहिये ॥ ४६ ॥

विमर्श—मांसोत्पत्ति शुक्र-शोणित-विकारसे होती है तथा जीवोंके वध और बन्धन अत्यन्त क्रूर कर्म हैं, इत्यादि वातोंका विचारकर शास्त्रविहित मधुपर्क एवं यज्ञादिके मांस-मज्ञणका भी त्याग करना चाहिये, शास्त्र-विरुद्ध केवल अपने शरीर की पुष्टि या जिह्नाकी तृप्तिके लिये मांस-मज्ञण करनेकी तो बात ही क्या है ?।

न भन्नयति यो मांसं विधि हित्वा पिशाचवत् । स लोके प्रियतां याति व्याधिभिश्च न पीड्यते ॥ ५०॥

जो पिशानके समान, शास्त्रोक्त विधि-विहित भी मांस-भक्षणका त्याग करता है वह लोगोंका थ्रिय बनता है तथा रोगोंसे पीडित नहीं होता ॥ ४०॥

विमर्श—पिशाच जैसे मांस-भच्चण करता है, वैसे मांस-भच्चण नहीं करता, अपितु मांस-भच्चणका त्याग करता है—यह व्यतिरेक दृष्टान्त है, अतः शास्त्र-विरुद्ध मांस-भच्चणसे लोगोंका अभिय बनने तथा रोगोंसे पीडित होनेसे वह त्याज्य है।

अनुमित-दाता आदि भी हिंसक— अनुमन्ता विशसिता निहन्ता क्रयविकयी। संस्कर्ता चोपहर्ता च खादकश्चेति घातकाः॥ ४१॥ अनुमित देनेवाला, शस्त्रसे मरे हुए जीवके अर्ज्ञोको दुकड़े-दुकड़े करनेवाला, मारनेवाला, खरीदनेवाला, वेचनेवाला, पक्तानेवाला, परोसने या लानेवाला और खानेवाला; ( जीव वधमें ) ये सभी घातक ( हिंसक ) होते हैं ॥ ५१ ॥

विमर्श—अनुमन्ता-जिसकी अनुमितके विना उस प्राणीका वध नहीं किया जा सकता, वह क्रयविक्रयी-गोविन्दराजने इसका अर्थ 'खरीद्कर बेचनेवाला' किया है, किन्तु 'मारनेसे हन्ता, धनसे खरीद्नेवाला, धन लेनेसे बेचनेवाला और उसमें प्रवृत्ति करनेसे संस्कार करनेवाला—( घातक होते हैं) इस यम वचनमें 'खरीद्ने वाले तथा बेचनेवाले'—दोनोंको पापभागी लिखा है। यह घातक (हिंसक) व्वदोष शास्त्रोक्ति विधिसे विरुद्ध हिंसा-विषयक है, शास्त्रके विधि-निषेधोभयपदक होते हैं तथा मांस-भन्नकके लिये अन्यत्र प्रायश्चित्त कहा गया है।

स्वमांसं परमांसेन यो वर्धयितुमिच्छति । स्रमभ्यच्ये पितृन्देवांस्ततोऽन्यो नास्त्यपुरयक्कत् ॥ ४२ ॥

जो देवता तथा पितरोंको विना तृप्त किये दूसरे (जीवों ) के मांससे अपने मांसको बढ़ाना चाहता है, उससे (बड़ा ) कोई दूसरा पाणी नहीं है ॥ ५२॥

> मांस-भक्षणका त्याग श्रथमेधके तुल्य— वर्षे वर्षेऽश्वमेधेन यो यजेत शतं समाः । मांसानि च न खादेदास्तयोः पुरायफलं समाम् ॥ १३॥

जो प्रतिवर्ष श्रश्वमेध यह सौ वर्ष तक करे तथा जो मांस नहीं खावे; उन दोनोंका पुण्यफल (स्वर्णीद लाभ) बराबर है ॥ ५३ ॥

> [ सदा यजित यहोन सदा दानानि यच्छति । स तपस्वी सदा विप्रो यश्च मांसं विवर्जयेत् ॥ २ ॥ ]

जो मांसका त्याग करता है; वह सर्वदा यक्षसे देवसन्तुष्टि करता है, सर्वदा दानोंको देता है श्रीर सर्वदा तपस्वी रहता है ॥ २ ॥

फलमूलाशनैर्मेध्येर्पुन्यन्नानां च भोजनैः। । न तत्फलमवाप्नोति यन्मांसपरिवर्जनात्।। ४४॥

पवित्र फल तथा कन्दों तथा मुन्यन्न (तिन्नी त्रादि ) के खानेसे ( मनुष्य ) वह फल नहीं पाता है, जो मांसके त्यागसे पाता है ॥ ५४ ॥

१. तथा च यमः—'हननेन तथा हन्ता धनेन क्रयिकस्तथा। विकयी तु धनादानात्संस्कर्ता तत्प्रवर्तनात्॥' इति, ( म० मु० ) मांस' शब्दकी निरुक्ति— मां स मन्नियताऽमुत्र यस्य मांसमिहाद्म्यहम् । एतन्मांसस्य मांसत्वं प्रवद्नित मनीषिणाः ॥ ४४ ॥

'में जिसके मांसको यहांपर खाता हूं, वह मुक्ते परलोकमें खायेगा' विद्वान् 'मांस' शब्दका यही मांसत्व (मांसपना अर्थात् 'मांस' शब्दकी निरुक्ति) वतत्ताते हैं ॥

न मांसभन्नणे दोषो न मद्ये न च मैथुने। प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला।। ४६॥

मांसके खानेमें, मद्य (के पीने ) में त्रौर मैथुन (के करने ) में दोष नहीं है, क्योंकि यह जीवोंकी श्रवृत्ति (स्वामाविक धर्म ) है; परन्तु उनसे निवृत्ति (उन मांसादिका त्याग करना ) महान् फल (स्वर्गीद देने ) वाला है ॥ ५६॥

त्रेत शुद्धि तथा द्रव्य शुद्धिके वर्णनका उपक्रम— प्रेतशुद्धि प्रबच्चामि द्रव्यशुद्धि तथैव च । चतुर्णामपि वर्णानां यथावदनुपूर्वशः ॥ ४७॥

( भगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—श्रव ) चारों वर्णोंकी प्रेतशुद्धि ( मरणाशौचसे शुद्धि ) तथा द्रव्य शुद्धि ( तैजसादि पदार्थोंकी शुद्धि ) को क्रमसे यथायोग्य कहुंगा ॥ ५७॥

सिपण्डोंकी दश दिन अशौच— दन्तजातेऽनुजाते च ऋतचूढे च संस्थिते । अशुद्धा बान्धवाः सर्वे सूतके च तथोच्यते ॥ ४८॥

(बचांके) दांत पैदा होनेपर, या शीघ्र पैदा होनेवाला हो तब, चृडाकरण श्रौर यह्नोपवीत संस्कार करनेपर मरनेसे सभी बान्धवों (सिपण्ड तथा समानोदक वालों-४।६१) को स्तक (बच्चेके पैदा होनेके स्तक ) के समान श्रशौच होता है॥ ५८॥

दशाहं शावमाशौचं सपिरहेषु विधीयते । त्र्याक् सञ्जयनादस्थनां त्र्यहमेकाहमेव वा ॥ ४६ ॥

सपिएडोंको (सात पोढ़ीवालों तक-४।६०) मरणाशौच दश, चार, तीन या एक ब्रहोशत्र (दिन-रात) लगता है ॥ ५९ ॥

विमर्श—यह वैकल्पिक काल अग्निहोत्र, वेदादिगुर्णोकी अपेत्वासे है। अग्निहोत्र तथा मन्त्र ब्राह्मणरूप सम्पूर्ण वेदशाखाको पढ़े हुए ब्राह्मणको एक दिनका, उन दोनों (श्रीताग्निवाला तथा समस्त मन्त्र ब्राह्मण सिंहत वेदाध्येता) में से एक गुणयुक्त ब्राह्मणको तीन दिन, उक्त दोनों गुणोंसे हीन केवल स्मार्त अग्निहोत्रीको चार दिन तथा सब गुणोंसे हीनको दश दिन अशीच होता है। यहां 'दिन' शब्द दिन-रातका वाचक है। यह वैकल्पिक अशीच अवस्था दर्च तथा पराशरके अनुसार म० मु० कारकी ब्याख्यामें वर्णित है।

> सिपण्ड तथा समानीदकके लक्षण— सिपण्डता तु पुरुषे सप्तमे विनिवर्तते । समानोदकभावस्तु जन्मनाम्नोरवेदने ॥ ६०॥

सिपण्डता सातर्वे पीढ़ीमें निष्टत्त हो जाती है श्रीर समानोदकता जन्म तथा नामके न जाननेपर निष्टत्त हो जती है ॥ ६० ॥

विमर्श—सप्तम पुरुखा (सातवीं पीढ़ी)—(१), पिता, (१) पितामह और (१) प्रिप्तामह—ये तीन पिण्डभागी तथा प्रिप्तामह के (१) पिता, (५) पितामह और (१) प्रिप्तामह ये तीन पिण्डलेपभागी अर्थात् कुळ ६ तथा एक स्वयं इस प्रकार ७ पीढियों तक सपिण्डता होती है। जिस व्यक्तिके ये सपिण्ड हैं, उनका यह व्यक्ति भी पिण्डदाता होनेसे 'सपिण्ड' है। सत्स्यपुराणमें कहा भी है— 'चतुर्थ आदि (प्रिप्तामहके पिता, पितामह और प्रिप्तामह) लेपभागी हैं तथा पिता आदि (तीन—पिता, पितामह और प्रिप्तामह) पिण्डभागी हैं, पिण्ड देनेवाला सातवा है, इस प्रकार यह सपिण्डता सात पुरुखाओं (पीढ़ियों) से सम्बद्ध है। 'यह सपिण्डता समान (एक) गोत्रवालोंमें ही होती हैं भिन्नगोत्रवालेमें नहीं, इसी कारण मातामहके साथ एक पिण्डका सम्बन्ध रहनेपर भी सपिण्डता नहीं मानी जाती।

 श्रथा च दक्तः—'एकाहस्तु समाख्यातो योऽग्निवेदसमन्वितः। हीने हीनतरे चैव द्वित्रिचतुरहस्तथा॥'

इति द० स्पृ० ६।६। अत्र 'एकाहाच्छुध्यते विघ्रो योऽग्नि—' इति 'हीने हीनं भवेच्चैव द्वित्रिचतुरह—' इति च म० मु० पाठान्तरं दृश्यते। २. तथा च पराशरः—'त्र्यहात्केवलवेदस्तु द्विहीनो दशिभदिनैः॥'

इति परा० स्मृ० ३।५। अत्र 'ब्यहः…… 'निर्गुणो दश—' इति म० मु० पाठान्तरं दश्यते ।

३. तदुक्तं मस्त्यपुराणे—'लेपभाजश्चतुर्थाद्याः पित्राद्याः पिण्डमागिनः । पिण्डदः सप्तमस्तेषां सापिण्डदं साप्तपौरुषम्॥'

इति । (म॰ मु॰)

अत एव शङ्खिलिखती—'सिपण्डता तु सर्वेषां गोत्रतः साप्तपौरुषी।'

इति। (म० सु०)

मरणके समान जन्ममं भी अशौच— यथेदं शावमाशौचं सिपरहेषु विधीयते । जननेऽप्येवमेव स्यान्निपुणं शुद्धिसिच्छताम् ॥ ६१॥

जिस प्रकार यह मरणाशौच सिपण्डोंमें कहा गया है, उसी प्रकार जन्म (बचा पैदा) होनेपर भी पूर्ण शुद्धि चाहनेवाले सिपण्डोंके लिये प्रशौच होता है॥ ६९॥

> [ उभयत्र दशाहानि कुलस्यान्नं न भुज्यते । दानं प्रतिप्रहो यज्ञः स्वाध्यायश्च निवतते ॥ ३ ॥ ]

[ दोनों (जननाशौच तथा मरणाशौच ) में कुलवाले (सिपण्डवाले ) का श्रज दस दिन तक नहीं खाया जाता है तथा दान लेना, यज्ञ श्रौर वेदका स्वाच्याय छोड़ दिया जाता है ॥ ३॥ ]

जननाशौच तथा मरणाशौचमें विभिन्नता— सर्वेषां शावमाशौचं मातापित्रोस्तु सूतकम् । सूतकं मातुरेव स्यादुपसृष्ट्य पिता शुचिः ॥ ६२ ॥

मरणाशौच सर्वो (सिपण्डों) को होता है, त्रौर स्तक (जननाशौच— बालक उत्पन्न होनेपर त्राग्रुद्धि) केवल माता-पिताको होता है। (उसमें भी यह बिशेषता है कि—) केवल माताको ही स्तक (१० दिनतक त्राग्रुद्धि) होता है, पिता तो स्नानकर ग्रुद्ध (स्पर्श करने योग्य) हो जाता है।। ६२॥

विमर्श—यहां शुद्धि शब्दसे स्पर्श करने योग्य शुद्धि अपेचित है, अतः स्नानसे पिता सबस्र स्नान करने पर स्पर्शके योग्य शुद्ध होता है और माता ही दस दिन अस्पृश्य रहती हैं।

> िसत्रधर्मप्रवृत्तस्य दानधर्मफलैषिणः । त्रेताधर्मोपरोधार्थमरण्यस्यैतदुच्यते ।। ४ ॥ ]

[ जो यक्क ( या क्वानयक्क ) धर्ममें प्रवृत्त है तथा दानके फलको चाहता है, और त्रेता धर्मके उपरोधसे प्ररण्यमें ( वानप्रस्थाश्रम में ) रहता है; उसके लिये यह प्रशीच कहा गया है ॥ ४ ॥ ]

१. तथा हि संवर्तः—'जाते पुत्रे पितुः स्नानं सचैछं तु विधीयते । माता शुद्धथेदशाहेन स्नानानु स्पर्शनं पितुः॥'

इति (म॰ मु॰)

वीर्यपातमें शुद्धिविचार—

निरस्य तु पुमाञ्ज्जकमुपस्पृश्येव शुद्धचति । वैजिकादमिसम्बन्धादनुरुन्ध्यादघं त्र्यहम् ॥ ६३ ॥

मनुष्य ( ज्ञानपूर्वक ) वीर्यपातकर स्नान करके ही शुद्ध होता है तथा परस्रीमें वैजिक सम्बन्धे होनेपर तीन दिन अशुद्धि मनानी चाहिये ॥ ६३ ॥

विमर्श—गृहस्थ ज्ञानपूर्वक वीर्थपात करनेपर स्नानसे तथा अज्ञानपूर्वक (स्वप्न आदिमें) वीर्थपात करनेपर बिना स्नानसे शुद्ध होता है तथा ब्रह्मचारीकी शुद्ध (२।१८१) में कही गयी है।

[ जननेऽप्येवमेव स्यान्मातापित्रोस्तु सूतकम् । सृतकं मातुरेव स्यादुपस्पृश्य पिता श्चिः ॥ ४ ॥ ]

[जन्म (बालककी उत्पत्ति ) में भी माता-पिताको इसी प्रकार अशौच होता है, माताको (१० दिनतक) अशौच रहता है तथा पिता (सबस्र) स्नान करके शुद्ध हो जाता है ॥ ५॥]

शव स्पर्श करनेवालींका शुद्धि-विचार— श्रद्धा चैकेन रात्र्या च त्रिरात्रेरेव च त्रिभिः। शवस्पृशो विशुध्यन्ति त्र्यहादुदकदायिनः॥ ६४॥

शवका स्पर्शं करनेवाले सपिण्ड दश दिनमें शुद्ध होते हैं तथा समानोदक तीन दिनमें शुद्ध होते हैं ॥ ६४ ॥

विमर्श—एक दिन एक रात अर्थात् एक दिन-रात तथा तीन त्रिरात्र अर्थात् नव दिन-रात, इस प्रकार सर्व योगसे 'दस दिन' अर्थ करना चाहिये। गोविन्द्-राज तो 'धन लेकर शवको होने फेंकने आदिसे स्पर्श करनेपर दश दिनमें ब्राह्मणकी शुद्धि होती है, ऐसा अर्थ करते हैं, कोई २ एक दिन-रात, तीन दिन-रात और दश दिन-रात अर्थ करते हैं, वह हेय है। इस वचनका मुख्य विषय यह है कि— 'यदि 'दशाहं—' ( ४।५९ ) के अनुसार जिसकी शुद्धि एक दिन या तीन दिन में होती है, वह भी मोहादिवश शव—स्पर्श करने से दश दिनमें ही शुद्ध होता है।

गुरु श्रादिके शवका स्पर्श करनेवाले शिष्यका शुद्धिकाल— गुरो: प्रेतस्य शिष्यस्तु पितृमेधं समाचरन् । प्रेतहारैं: समं तत्र दशरात्रेण शुद्धयित ॥ ६४ ॥ श्रमणिष्ट गुरु ( श्राचार्य, उपाध्याय श्रादि ) के शवका स्पर्श तथा श्रन्त्येष्टि (दाहकर्म ) करनेमें सम्मिलित शिष्य शव ढोनेवालोंके साथ दश दिन-रातमें ही ग्रुद्ध होता है ॥ ६५ ॥

गर्भस्रावमं बीशुद्धि— रात्रिभिर्मासतुल्याभिर्गर्भस्रावे विशुद्ध यति । रजस्युपरते साध्त्री स्नानेन स्त्री रजस्वला ॥ ६६ ॥

तीन माससे लेकर छः मासतक जितने मासका गर्भ गिरा हो, उतने दिनों में माता शुद्ध होती है तथा साध्वी रजस्वला स्त्री रजके निवृत्त होनेपर स्नानसे (पांचवे दिन) शुद्ध (यज्ञ देवपूजनमें भाग लेने योग्य) होती है ॥ ६६ ॥

विमर्श—इः मासतक अविध आदिपुराणंके अनुसार है। गोविन्द्राज तो आदि-पुराणमें यह वचन न मिलनेसे 'सात मासतकका अविध' मानते हैं और प्रथम और द्वितीय मासमें गर्भस्नाव होनेपर तीन दिन माताकी अशुद्धि कहते हैं, अपने मतकी पुष्टिमें वे हारीत तथा सुमन्तु के वचनका प्रमाण देते हैं।

उपनयनसे पूर्व बालकके मरनेपर अशौच—
नृणामकृतचूडानां विशुद्धिनैशिकी स्मृता ।
निर्वृत्तचूडकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिज्यते ॥ ६७ ॥

चूडाकरण संस्कारसे पहिले बालकके मरनेपर एक दिनमें श्रौर चूडाकरण संस्कारके बाद तथा उपनयन ( यज्ञोपवीत ) संस्कार करनेके पहले बालकके मरने पर तीन दिनमें सिपण्डोंकी शुद्धि होती है ॥ ६७ ॥

[ प्राक्संस्कारप्रमीतानां वर्णानामविशेषतः । त्रिरात्रात्तु भवेच्छ्रुद्धिः कन्यास्वह्नो विधीयते ॥ ६ ॥ [ संस्कारसे पहले सब वर्णके बच्चोंके मरनेपर सामान्यतः तीन रात ( दिन-रात ) में तथा कन्याके मरनेपर एक रातमें ग्रुद्धि होती है ॥ ६ ॥

> अदन्तजन्मनः सद्य आचूडान्नेशिकी स्मृता। त्रिरात्रमात्रतादेशादृशरात्रमतः परम्।। ७॥

पित्रादिसपिण्डानां त्वत्र सद्यःशौचम् ।' इति ( म॰ मु॰ )

यथोक्तमादिपुराणे—षण्मासाभ्यन्तरं यावद्गर्भस्नावो भवेद्यदि ।
 तदा माससमैस्तासां दिवसैः शुद्धिरिष्यते ॥ अत ऊर्ध्वं तु जात्युक्तमाशौचं तासु विद्यते ।
 २. यथाऽऽह हारीतः—'गर्भस्नावे स्त्रीणां त्रिरात्रं साधीयो रज्ञोविशेषत्वात् ।

३. यथाऽऽह सुमन्तुः—'गर्भमासतुल्या दिवसा गर्भसंस्रवणे सद्यःशौचं वा भवति।

विना दांत जमे बच्चेके मरनेपर तत्काल (स्नान मात्रसे), चूडाकरण संस्कार करनेके बाद बच्चेके मरनेपर एक रातमें, उपनयन (यज्ञोपनीत) संस्कारके बाद मरनेपर तीन दिनमें और इसके बाद मरनेपर दश दिनमें सिपण्ड वालोंकी शुद्धि होती है। ७।

परपूर्वासु भार्यासु पुत्रेषु प्रकृतेषु च । मातामहे त्रिरात्रं तु एकाहं त्वसपिरहतः ॥ ८ ॥ ]

परस्री (दूसरेकी रहकर जो अपनी स्त्री बादमें हुई हो ) की, उसमें उत्पन्न पुत्रोंकी तथा नानाकी अशुद्धि तीन दिन और असिपण्डोंको एक दिन होती है ॥८॥}

अलंकुत्य शुची भूमावस्थिसंचयनादृते ।। ६८ ।। दो वर्षसे कम अवस्थावाले मरे हुए बच्चेको मालादि पहनाकर पवित्र भूमि-

पर ( प्रामसे ) बाहर निना श्रास्थसंचय किये ही छोड़ दें ॥ ६८ ॥ नास्य कार्योऽग्निसंस्कारो न च कार्योदकक्रिया । अरएये काष्ट्रवत्त्यकत्वा च्येयुस्त्रयहमेव च ॥ ६६ ॥

इस (दो वर्षसे कम श्रायुवाले बालक) का श्राप्तसंस्कार (दाहकर्म) तथा उदक्किया (तिलाज्जिल देना) न करे, किन्तु उसे जङ्गलमें काष्टके समान छोड़कर तीन दिन श्रशौच मनावे॥ ६९॥

विमर्श—वनमें काष्ट्रके समान मृत बालकोंको छोड़नेका विधानकर भगवान् मनुने उसके निमित्त शोक, तिलाञ्जलि—दान तथा श्राद्ध आदि नहीं करनेका।उपदेश दिया है। यद्यपि प्रकृत वचनमें केवल पृथ्वीपर काष्ट्रवत् छोड़नेका विधान है, तथापि 'ऊनहिवर्ष निखनेत्' (या० स्मृ० ३।१) अर्थात् 'दो वर्षसे कम आयुवाले मृत बालकको (भूमिमें) गाड़ दें' इस याज्ञवत्क्य वचनके अनुसार उसे भूमिमें गढा खोदकर गाड़ देना चाहिये; जैसा प्रायः सर्वत्र ऐसा ही किया जाता है। गङ्गा आदि महानदियोंके तटवर्ती स्थानोंमें तो उक्त शवको उन्हीं नदियोंमें प्रवाहित कर देते हैं। सर्वत्र नदियोंकी उपलब्धि न हो सकनेके कारण ही संभवतः भूमिमें गाड़नेका विधान किया गया है, यमने तो दो वर्ष तककी आयुवाले मृत बालकके शरीरमें वृत लेप करके यमगाथा पढ़ते तथा यमसूक्त जपते हुए भूमिमें उसे गाड़नेका विधान किया है।

१. 'ऊनहिवार्षिकं प्रेतं ध्ताकंनिखनेजुवि। यमगाथां गायमानो यमस्कं जपन्नि।' (यमः)

उक्त विषयमें श्रान्य विकल्प-

नात्रिवर्षस्य कर्तव्या बान्धवैष्ठद्कक्रिया । जातदन्तस्य वा कुर्युर्नोम्नि वापि कृते सति ॥ ७० ॥

तीन वर्षकी आयुमें नहीं पहुंचे हुए अर्थात् दो वर्षसे कम आयुवाले मृत बालककी जलिक्रया (तिलाझिल-दान तथा दाह आदि कर्म) को बान्धव (मृत बालकके पिता आदि) न करे। अथवा—दांत जमनेपर या नामकरण संस्कारके ही हो जानेपर उस मृत बालकके निमित्त जलाझित दे (और दाह कर्म तथा आद भी करे)॥ ७०॥

विमर्श—इस दो वर्ष तककी आयु वाले मृत वालकके उद्देश्य से पिण्डदान आदि श्राहकर्म करनेसे प्रेत (मृतात्मा) का उपकार होता है तथा नहीं करनेसे पिता आदि बान्धवोंको कोई दोष नहीं होता।

सहपाठीके मरने तथा समानोदकके यहां जन्म होने पर— सन्नह्मचारिएयेकाह्मतीते चपणं स्मृतम् । जन्मन्येकोदकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते ॥ ७१॥

सहपाठी ( एक गुरुसे साथ पड़े हुए ) ब्रह्मचारीके मरनेपर एक दिन-रात अशौच होता है और समानोदक ( ४।६० ) के यहां सन्तानोत्पत्ति होनेपर तीन रात ( दिन-रात ) में शुद्धि होती है ॥ ७९ ॥

कन्याके मरनेपर आशौव-निर्णय— स्त्रीणामसंस्कृतानां तु त्र्यहाच्छुद्धचन्ति बान्धवाः। यथोक्तेनेव कल्पेन शुद्धचन्ति तु सनामयः॥ ७२॥

श्रविवाहित (किन्तु वाग्दत्त ) कन्याके मरनेपर पतिपक्षवालोंको तथा सपिण्ड पितृ-पक्षवालोंकी तीन दिनमें शुद्धि होती है ॥ ७२ ॥

विमर्श-यह व्यवस्था आदि पुराणके अनुसार है। मेधातिथि तथा गोविन्द्राज

तथा चादिपुराणे—
 'आजन्मनस्तु चूडान्तं यत्र क्रन्या विपद्यते । सद्याशीचं भवेत्तत्र सर्ववर्णेषु नित्यशः ॥
ततो वाग्दानपर्यन्तं यावदेकाहमेव हि । अतः परं प्रवृद्धानां त्रिरात्रमिति निश्चयः ॥
वाग्दाने तु कृते तत्र ज्ञेयं चोभयतस्त्र्यहम् । पितुर्वरस्य च ततो दत्तानां भर्तुरेव च ॥
स्वजात्युक्तमशौचं स्यान्मृतके सूतकेऽपि च ।² इति । ( म० मु० )

'तृणामकृतचृडानाम्' ( ४।६७ ) वचनके अनुसार शुद्धि मानते हैं, किन्तु उक्त सिद्धान्त माननेमें पुत्रके समान कन्याके भी चृडाकरण संस्कारके बाद मरने पर तीन दिन अशौच होगा जो आदिपुराणसे विरुद्ध है।

[ परपूर्वासु पुत्रेषु सूतके मृतकेषु च । मातामहे त्रिरात्रं स्यादेकाहं तु सपिग्डने ॥ ६॥ ]

[ पहले दूसरेकी रहकर बाद में जो श्रपनी स्त्री हुई हो, ऐसी स्त्री में उत्पन्न पुत्र के जननाशौच श्रौर मरणाशौच मातामह (नाना) को तीन दिन श्रौर सपिण्डनको एक दिन होता है ॥ ९ ॥ ]

श्रशौचावस्थामें नियम— श्रज्ञारत्वणान्नाः स्युनिमज्जेयुश्च ते त्रयहम् । मांसाशनं च नाश्रीयुः शयीरंश्च पृथक् ज्ञितौ ॥ ७३ ॥

( श्रशौच वालोंको ) कृत्रिम लवणसे रहित श्रन्न (पायस-खीर श्रादि ) खाना चाहिये, तीन दिन नदी श्रादिमें स्नान करना चाहिये, मांस-भोजनका त्याग करना चाहिये श्रौर श्रलग २ भूमिपर (पलंग या खाटपर नहीं ) सोना चाहिये ॥

विदेशमें मरनेपर त्रशौचका उपक्रम-

सन्निधावेष वै कल्पः शावाशीचस्य कीर्तितः। असन्निधावयं ज्ञेयो विधिः सम्बन्धिबान्धवैः॥ ७४॥

( भृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) पासमें मरनेपर यह अशीनकी विधि मैंने कही है, अब पासमें न मरनेपर अर्थात् परदेश या परोक्षमें जहां कोई अपना बान्धव नहीं हो वहां मरनेपर ( आगे कही हुई विधि ) सम्बन्धियों ( सपिण्ड तथा समान उदकवाले बन्धुआं ) को जाननी चाहिये॥ ७४॥

विगतं तु विदेशस्थं ऋगुयाद्यो ह्यनिर्दशम् । यच्छेषं दशरात्रस्य तावदेवाशुचिर्भवेत् ॥ ७४ ॥

विदेश में मरे हुए बान्धवको दश दिन बीतनेके पहले जो सुने, वह जितने दिन (दशदिन पूरा होनेमें) बाकी हैं, उतने ही दिनों तक अशुद्ध रहता है।

विमर्श- बृहस्पतिके वचनानुसार बालक जन्म लेनेपर भी यही शुद्धि काल समझना चाहिये। ा [ मासत्रये त्रिरात्रं स्यात्षयमासे पित्त्या तथा । श्रहस्तु नवमादर्बागूर्ध्वं स्नानेन शुद्धचित ॥ १० ॥ ]

[ विदेशमें मरे हुए बान्धवका समाचार तीन मासके बाद सुनकर तीन रात, छः मासके बाद सुनकर पक्षिणी रात्रि (वर्तमान दिन तथा आगेवाले दिनके सायंकाल तक ), नौ मासके बाद बान्धवका समाचार सुनकर एक दिन तथा उस ( नौ मास ) के बाद सुनकर केवल स्नान करने से शुद्ध होता है ॥ १०॥ ]

त्रातिक्रान्ते दशाहे च त्रिरात्रमशुचिभवेत्। संवत्सरे व्यतीते तु स्पृष्ट्वैवापो विशुद्धचित ॥ ७६॥

विदेशमें मृत बान्धवका समाचार मरनेके दस दिन बाद सुनकर संपिण्ड तीन दिनमें शुद्ध होता है तथा एक वर्ष बीननेपर उक्त समाचार सुनकर केवल स्नान करनेसे संपिण्ड शुद्ध (श्रशौचसे रहित ) हो जाता है ॥ ७६ ॥

> निर्दशं ज्ञातिमरणं श्रुत्वा पुत्रस्य जन्म च । सवासा जलमाप्लुत्य शुद्धो भवति मानवः॥ ७७ ॥

दस दिन बीतनेपर सपिण्ड बान्धवका मरण या पुत्रका जन्म सुनकर वस्न-सहित स्नान करके मनुष्य शुद्ध (स्पर्शके योग्य ) हो जाता है ॥ ७७ ॥

बालक तथा समानोदकके विदेशमें मरनेपर— बाले देशान्तरस्थे च पृथक् पिरखे च संस्थिते । सवासा जलमाष्ठ्रत्य सद्य एव विशुद्धचित ॥ ७८ ॥

बालक ( बिना दांत उत्पन्न हुए ) तथा समानोदक ( सपिण्ड नहीं-५।६० ) बान्धवके मरनेपर मनुष्य वस्रके साथ स्नान कर तत्काल शुद्ध हो जाता है ॥ ७८ ॥

श्रशौच तथा सुतकके बोचमें पुनः श्रशौच तथा स्तक होनेपर— श्रन्तर्दशाहे स्थातां चेत्पुनर्भरणजन्मनी ।

तावत्स्याद्शुचिविंशो यावत्तत्स्याद्निद्शम् ॥ ७६ ॥

पूर्वागत त्रशौच या सूतकके दश दिन बीतनेके पहले ही फिर किसीका मरण या जन्म होनेपर तब तक पहले अशौच या सूतकके दश दिन पूरा होनेसे ही ब्राह्मण (दिज) शुद्ध हो जाता है। (पहले अशौच तथा सूतकमें ही दूसरे अशौच या सूतकका अन्तर्भाव हो जाता है। ॥ ७९॥

त्र्याचार्यादिके मरनेपर श्रशौचकाल— । त्रिरात्रमाहुराशौचमाचार्ये संस्थिते सति । तस्य पुत्रे च पत्न्यां च दिवारात्रमिति स्थितिः ॥ ८०॥ श्राचार्थ (२।१४०) के मरनेपर तीन (दिन-रात), श्रीर श्राचार्य पुत्र तथा श्राचार्थ-पत्नीके मरनेपर एक दिन-रात श्रशौच होता है, यह शास्त्र मर्यादा है॥

श्रोत्रिय, मामा श्रादिके मरनेपर श्रशौच काल— श्रीत्रिये तूपसंपन्ने त्रिरात्रमशुचिभवेत् । मातुले पचिग्णीं रात्रिं शिष्यित्विग्बान्धवेषु च ॥ ८१॥

श्रोत्रिय ( अपने गृहमें रहनेवाला मित्रभावापण वेदपाठी ), के मरनेपर तीन रात तथा मामा, शिष्य, ऋत्विक् ( २०१४३ ) और बान्धवके मरनेपर पक्षिणी रात्रि ( वर्तमान दिन तथा अगले दिन सार्यकाल तक ) अशौच होता है ॥ ८९ ॥

राजा त्रादिके मरनेपर त्रशौच काल— प्रेते राजिन सज्योतिर्यस्य स्थाद्विषये स्थितः। त्रश्रोत्रिये त्वहः कृत्स्नमनूचाने तथा गुरौ॥ ८२॥

जिसके देशमें रहता हो, उस अभिषिक्त राजाके दिनमें मरनेपर सायं (स्पॉस्त) कालतक और रातमें मरनेपर प्रातःकाल (ताराओं के रहनेका समय) तक अशौच होता है। घरमें रहनेवाले अश्रोत्रिय (श्रोत्रियके लिये तीन रात पहले (४।८१) कह चुके हैं), अनुवान (श्रक्तों के सहित वेद पढ़नेवाला), और गुरु (२।१४९, १४२ भी) के दिनमें मरनेपर केवल सायंकाल तक और रातमें मरनेपर प्रातःकाल तक अशौच रहता है। ६ ॥

> चतुर्वर्णका शुद्धिकाल— शुद्धचेद्विप्रो दशाहेन द्वादशाहेन भूमिपः । वैश्यः प**ख्चदशाहेन शू**द्रो मासेन शुद्धचित ।। ८३ ।।

यज्ञोपवीत संस्कारसे युक्त सिपण्डके मरनेपर ब्राह्मण दश दिनमें, क्षत्रिय बारह दिनमें, वैश्य पनद्रह दिनमें श्रीर शुद्र एक मासमें शुद्ध होता है ॥ ८३ ॥

विमर्श—ग्रुद्धका यज्ञोपवीतसंस्कार न होनेसे विवाहित सपिण्डके मरनेपर एक मास ग्रुद्धिकाल समझे।

[त्तर्त्रावटसुद्रदायादाः स्युश्चेद्विप्रस्य बान्धवाः । तेषामशौचं विप्रस्य दशाहाच्छुद्धिरिष्यते ॥ ११ ॥

[ यदि ब्राह्मणके बान्धव क्षत्रिय, वैश्य, शूद धनके खेनेवाले मरें तो दश दिनमें शुद्धि होती है ॥ ११ ॥ राजन्यवैश्ययोश्चैवं हीनयोनिषु बन्धुषु ।

स्वमेव शोचं कुर्वीत विशुद्ध वर्थीमित स्थितिः ॥ १२॥

क्षत्रिय श्रीर वैश्यके बान्धव यदि श्रपनेसे हीन वर्ण (क्षत्रियके वैश्य तथा राद श्रीर वैश्यके राद्र ) हो तो उनकी मृत्यु होनेपर शुद्धिके लिये वे (क्षत्रिय तथा वैश्य ) श्रपने ही श्रशीचका पालन करें, ऐसी शास्त्रमर्यादा है ॥ १२ ॥

विप्रः शुद्धचेदशाहेन जन्महानौ स्वयोनिषु । षड्भिस्त्रिभिरथैकेन चत्रविट्शूद्रयोनिषु ॥ १३॥

ब्राह्मण स्वयोनि (वर्ण) वाले (ब्राह्मण) की मृत्यु होनेपर दश दिनमें, क्षत्रियवर्णवालेकी मृत्यु होनेपर छः दिनमें, वैश्यवर्णवालेकी मृत्यु होनेपर तीन दिनमें श्रौर शूद्धवर्णवालेके मरनेपर एक दिनमें शुद्ध होता है ॥ १३ ॥

सर्वे चोत्तमवर्णास्तु शौचं छुर्युस्तिन्द्रताः। तद्वर्णविधिदृष्टेन स्वंतु शौचं स्वयोनिषु ॥ १४ ॥]

सभी उत्तमवर्णवाले श्रालसहीन होकर उन २ वर्णीके लिये कहे गये श्रपने २ वर्णीकी मृत्यु होनेपर श्रपनी २ श्रुद्धि करें ॥ १४ ॥ ]

न वर्धयेदघाहानि प्रत्यूहेन्नामिषु कियाः।

न च तत्कर्म कुर्वाणः सनाभ्योऽप्यशुचिर्भवेत् ॥ ८४ ॥

अशौचके दिनोंको स्वयं न बढ़ावे और (वैसा करके) अप्रिहोत्र कर्मका विचात न करे । उस कर्मको करता हुआ स्पिण्ड (पुत्रादि) भी अशुद्ध नहीं होता है ॥ ८४॥

विमर्श-पहले (५११९) में गुणानुसार दश, -तीन या एक दिन का अशीच अस्थिसञ्जयनके पूर्व जो कह आये हैं, उसे स्वेच्छानुसार नहीं बढ़ाना चाहिये और वैसा करके अर्थात् स्वेच्छासे अशोच दिनको बढ़ाकर अग्निहोत्र-कार्यका विधात नहीं करना चाहिये। यदि स्वयं सामर्थ्य न हो तो पुत्रादिके द्वारा उक्त कर्मको कराना चाहिये; क्योंकि उक्त अग्निहोत्रादि कर्मको करता हुआ पुत्रादि सपिण्ड भी अपवित्र नहीं होता है। उक्ताशौच दिनोंमें भी केवल सन्ध्योपासन तथा पञ्चमहा-यज्ञके ही त्यागका विधान है, नित्य अग्निहोत्रके लिये तो स्नान तथा आचमन करनेसे ही शुद्धि हो जाती हैं। उक्ताशौचमें अग्निकर्मको अन्य गोत्रीत्पन्न व्यक्तिके

१. 'तथा च शङ्खिलिखेतौ—'अग्निहोत्रार्थं स्नानोपस्पर्शनाच्छुचिः ।' इति ( म० मु० )।

Ly some

द्वारा करानेका विधान 'जाबाल'ने किया है तथा छुन्दोग परिशिष्टकारने उक्ता-शौचमें सन्ध्यादि (तथा पञ्चमहायज्ञ) का त्याग और सूखे अन्न या फर्लोसे अग्निहोत्रकर्म करनेका विधान किया है ।

मेधातिथि तथा गोविन्दराजने 'एक दिन और तीन दिनका यह सङ्कोच केवल अग्निहोत्र तथा स्वाध्याय मात्रके लिये है, सन्ध्योपासनादि कर्म तो सबको दश दिनोंके बाद ही करना चाहिये, ऐसा कहा है, परन्तु वह निराधार होनेसे अग्रामाणिक है। गौतमका 'राजाओंके कर्मविरोधसे ब्राह्मणके स्वाध्यायसे अनिवृत्तिके लिये यह वचन है' और याज्ञवल्लयका 'ऋत्विजां दीचितानाञ्च (या० स्मृ० ३१२८)' वचनानुसार तात्कालिक शुद्धि कहना भी सभी दशाहादि अशौचवालोंके तत्तत्कर्मपरक है। 'कुलस्यानं न भुश्लीत' इत्यादि वचन दश दिन तक दोनोंके लिये उन-उनके निषेधक हैं, दश दिनका अशौच होता है, इस पच्चके लिये होनेसे उनके साथ कोई विरोध नहीं है। अतएव अधिक गुणाभिलाषीको होम तथा स्वाध्याय-विषयक यह अशौच लाधव-परक वचन है, सन्ध्योपासनके लिये नहीं, यह कथन प्रमाणशून्य है। विशेष कित काशी सं० पुस्तकमाला चौखम्बा' से प्रकाशित मनुस्मृतिके प्रकृत श्लोककी टिप्पणीमें देखना चाहिये।

चण्डालादिका स्पर्शकर स्नानसे शुद्धि— दिवाकीर्तिमुदक्यां च पतितं सूतिकां तथा । शवं तत्स्पृष्टिनं चैव स्पृष्ट्वा स्नानेन शुद्धचित ॥ ५५॥

चण्डाल, रजस्वला स्त्री, पतित ( ब्रह्मघाती त्रादि, ११ श्रध्यायोक्त ), स्तिका ( जन्ना ), सुर्दो तथा मुर्दे का स्पर्श करनेवालों का स्पर्शकर स्नान मात्रसे श्रुद्धि होती है ॥ ८५ ॥

विमर्श—कोई व्याख्याकार स्पर्शकर्ताका सम्बन्ध केवळ मुर्देके साथ न करके चण्डाळादि सबके साथ करते हैं । गोविन्दराजने याज्ञवल्क्यके 'उद्क्याशुचिभिः स्नायात् संस्पृष्टस्तैरुपस्पृशेत्' (या० स्मृ० ३। ३० ) वचनानुसार रजस्वळा आदि का साजात्स्पर्श करनेपर स्नान करनेसे तथा परम्परासे स्पर्श करनेपर आचमन मात्रसे शुद्धि मानी है । यह विषय याज्ञवल्क्य स्मृतिके उक्त श्लोककी मिताज्ञरामें बहुत विशदरूपसे वर्णित है अतः वहींसे देखना चाहिये।

५ 'जाबाळोऽप्याह—'जन्महानौ वितानस्य कर्मळोपो न विद्यते ।
 शाळाग्नौ केवळो होमः कार्य प्वान्यगोत्रजैः ॥' इति ( म० मु० ) ।

२. 'छन्दोगपरिशिष्टमपि—'मृतके कर्मणां त्यागः सन्ध्यादीनां विधीयते । होमः श्रौते तु कर्तव्यः शुष्कान्नेनापि वा फल्टैः ॥' इति ( म० मु० )।

श्रपवित्र-दर्शन होनेपर शुद्धि — श्राचम्य प्रयतो नित्यं जपेदशुचिदर्शने । सौरान्मन्त्रान्यथोत्साहं पावमानीश्च शक्तितः ॥ ८६ ॥

श्राद्ध या देव-पूजन करनेका इच्छुक व्यक्ति स्नानादिसे ग्रुद्ध होकर चण्डाल आदि श्रग्रुद्ध व्यक्तियोंको देखनेपर उत्साहानुसार सूर्यमन्त्रका तथा यथाशक्य 'पवमानी' मन्त्रका जप करे।। ८६।।

मानवकी हड्डीके स्पर्श करनेपर शुद्धि— नारं स्पृष्ट्वास्थि सस्नेहं स्नात्वा विप्रोईविशुद्धचति । स्राचम्यैव तु निःस्नेहं गामालभ्यार्कमीच्य वा ॥ ८० ॥

मनुष्यकी गीली (रक्तादिसे युक्त-ताजी) हड्डीको छूकर स्नान करनेसे ब्राह्मण शुद्ध होता है तथा सूखी हड्डीको छूकर आचमन करने, गौका स्पर्श करने या सूर्यदर्शन करनेसे शुद्ध होता है।। ८७॥

> त्रादिष्टी नोदकं कुर्यादात्रतस्य समापनात्। समाप्ते तृदकं कृत्वा त्रिरात्रेणैव शुद्ध-चति॥ ८८॥

त्रती ब्रह्मचारी व्रतके समाप्त होनेके पहले तिलाङ्गलि न दे ( तथा पूरक पिण्ड एवं षोडशी श्राद्ध श्राद्धि भी न करे ), व्रतके समाप्त हो जानेपर तिलाङ्गलि देकर तीन रातमें ( दिन-रात श्रशौच मनाकर ) शुद्ध होता है ॥ ८८ ॥

वृथासङ्करजातानां प्रवच्यासु च तिष्ठताम् । स्रात्मनस्त्यागिनां चैव निवर्तेतोदकिकया ॥ ८६ ॥

मनुके अग्रिम (४।९१) वचनानुसार तथा वसिष्ठके वचनानुसार व्रती ब्रह्म-चारीको भी अपने आचार्य (२।१४०), उपाध्याय (२।१४१), पिता, माता और गुरु (२।१४२) के अतिरिक्त मृत व्यक्तिके निमित्त तिलाझिल-दान आदि कर्मोंका निषेध है, अपने आचार्य आदिके लिये तिलाझिल-दान आदि करनेपर भी इस (ब्रह्मचारी) का व्रत खण्डित नहीं होता ॥ ८९॥

तिलाञ्जलिदानके त्रयोग्य श्वियां— पाषरज्माश्रितानां च चरन्तीनां च कामतः। गर्भभर्तृदुहां चैव सुरापीनां च योषिताम्॥ ६०॥

१. 'उदुत्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः । इशे विश्वाय सूर्यम् ।' इत्ययं सूर्यमन्त्रः ।

पाखण्डका त्राश्रय (वेद-वचन-विरुद्ध काषाय वस्त्र त्रादिको धारण ) करने वाली, स्वेच्छाचारिणी (स्वेच्छासे एक या अनेक पुरुषका संसर्ग करनेवाली), गर्भपात तथा पतिहत्या करनेवाली और मद्य पीनेवाली ब्रिगेंका तिलाङ्गलिदान, श्राद्ध स्त्रादि नहीं करना चाहिये॥ ९०॥

श्रावार्यादिको तिलाङ्गलि-दान श्रावश्यक— श्राचार्यं स्वमुपाध्यायं पितरं मातरं गुरुम् । निहृत्य तु ब्रती प्रेतात्र ब्रतेन वियुज्यते ॥ ९१ ॥

त्रपने त्राचार्य (२।१४०), उपाध्याय (२।१४१), पिता, माता त्रीर गुरु (२।१४२) के शवको बाहर निकालकर (दाह, दशाह और श्राद्ध करके भी) व्रती ब्रह्मचारी व्रतसे भ्रष्ट नहीं होता है ॥ ९१॥

विमर्श—गुरुके गुरुमें गुरुतुल्य न्यवहार करनेका मनु भगवान् द्वारा पहले (२।२०५) विधान करनेसे अपने आचार्यके आचार्य, उपाध्यायके उपाध्याय, पिताके पिता अर्थात् पितामह, माताकी माता अर्थात् नानी और गुरुके गुरुके शवको बाहर निकालकर, तिलाञ्जलिदान (दाह, दशाह, पिण्डदान और षोडशी श्राद्ध) करके वती ब्रह्मचारी वतसे अष्ट नहीं होता है, अन्य के शव निकालनेपर वती भष्ट होता है, ऐसा समझना चाहिये, क्योंकि 'स्वम्' (अपने) पदका सबके साथ सम्बन्ध है।

वर्णानुसार शवको बाहर निकालनेके द्वार— द्विस्रोन मृतं शूद्रं पुरद्वारेख निहरेत् । पश्चिमोत्तरपूर्वेस्तु यथायोगं द्विजन्मनः ॥ ६२ ॥

मरे हुए शूदको नगरके दक्षिण द्वारसे बाहर निकाले और अन्य दिजों (वैश्य, क्षत्रिय और ब्राह्मण) के शवको क्रमशः नगरके पश्चिम, उत्तर तथा पूर्वके द्वारसे बाहर निकाले अर्थात् सृत ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूदके शवको क्रमशः नगरके पूर्व, उत्तर, पश्चिम तथा दक्षिण दिशाके द्वारोसे बाहर निकालना चाहिये॥

राजा त्रादिको त्रशौचाभाव— न राज्ञामघदोषोऽस्ति त्रतिनां न च सत्रिणाम् ।

ऐन्द्रं स्थानमुपासीना त्रह्मभूता हि ते सदा ॥ ६३ ॥

श्रभिषिक्त राजा, त्रती ( ब्रह्मचारी तथा चान्द्रायणादि त्रत करने वाले ), यक्त कर्ता ( यक्तमें दीक्षित ) लोगोंको ( सपिण्डके मरनेपर ) श्रशुद्धि ( श्रशौच ) दोष नहीं होता है, क्योंकि राजा श्रभिषिक्त होनेसे इन्द्रपदको श्राप्त होते हैं तथा त्रती श्रीर यक्तकर्ता ब्रह्मतुल्य निर्दोष हैं ॥ ९३ ॥

विमर्श – राजाको राजकर्म (न्याय करने, शान्तिहवनादि कर्म) में, व्रतियोंको वतमें तथा यज्ञकर्ताओंको यज्ञ करनेमें ही उक्त दोष नहीं लगता है, ऐसा विष्णुका मत हैं।

राजाकी तात्कालिक शुद्धि— राज्ञो माहात्मिके स्थाने सद्यःशीचं विधीयते । प्रजानां परिरच्चार्थमासनं चात्र कारणम् ॥ ६४ ॥

राजसिंहासनारूढ राजाका ( राज्यश्रष्ट राजाका नहीं ) तत्काल शुद्धि होती है, इसमें प्रजाकी रक्षाके लिये राजसिंहासन ही कारण है ॥ ९४॥

विमर्श-प्रजारचार्थ राजसिंहासनके शुद्धिमें कारण होनेसे चत्रिय-भिन्न ब्राह्मण, वैश्य या शुद्ध भी राजसिंहासनपर रहेगा तब उसकी भी शुद्धि तस्काल ही होती है; क्योंकि यहां जाति विवन्तित नहीं है, अपितु पद विवन्तित है।

तत्काल शुद्धिके योग्य श्रन्य व्यक्ति-

डिम्भाहवहतानां च विद्युता पार्थिवेन च । गोत्राह्मणस्य चैवार्थे यस्य चेच्छति पार्थिवः ॥ ६४॥

नृपसे रहित युद्धमें मारे गये, विजलीसे मरे हुए, राजा (किसी अपराधमें राजदण्ड ) से मारे गये अर्थात् प्राणदण्ड प्राप्त, गौ तथा ब्राह्मणकी रक्षाके लिये (युद्धके बिना भी जल, श्राप्त या व्याप्र श्रादिसे ) मारे गये और (श्रपनी कार्य हानि नहीं होनेके लिये ) राजा जिसकी तत्काल शुद्धि चाहता हो, उसकी (तत्काल शुद्धि होती है )॥ ९५॥

उक्त शुद्धिमें कारण-

सोमाग्न्यर्कानिलेन्द्राणां वित्ताप्पत्योर्थमस्य च। अष्टानां लोकपालानां वपुर्धारयते नृपः ॥ ९६ ॥

राजा चन्द्र, श्रमि, सूर्य, वायु, इन्द्र, कुबेर, वरुण श्रौर यम इन श्राठों लोक-पालोंके शरीरको धारण करता है ॥ ९६ ॥

> लोकेशाधिष्ठितो राजा नास्याशीचं विधीयते । शौचाशौचं हि मर्त्यानां लोकेशप्रभवाष्ययम् ॥ ६७ ॥

( श्रत एव ) राजा लोकपालोंके श्रंशसे श्रधिष्ठित है, इस कारण इस ( राजा ) को श्रशौच नहीं होता है; क्योंकि मनुष्योंकी शुद्धि या श्रशुद्धि लोकपालोंसे

१. 'तदाह विष्णुः—'अशौचं न राज्ञां राजकर्मणि न व्रतिनां व्रते न सन्निणां सन्ने' इति । ( स॰ सु॰ )

होती है या नष्ट (दूर) होती है। (अत एव दूसरोंकी शुद्धि और अशुद्धिके उत्पादक और विनाशक लोकपालोंके अंशभृत राजाकी अशुद्धि कैसे हो सकती है?।)

> युद्धमें हतकी तत्काल शुद्धि— उद्यतेराहवे शस्त्रैः चत्रधर्महतस्य च । सद्यः संतिष्ठते यज्ञस्तथाशौचिमिति स्थितिः ॥ ६५ ॥

युद्धमें क्षत्रिय-धर्मसे (तलवार श्रादिके प्रहारसे, लाठी या पत्थर श्रादिसे नहीं ) मारे गये व्यक्तिका ज्योतिष्टोमादि यज्ञ तत्काल ही पूर्ण (ज्योतिष्टोमादिका फल प्राप्त ) होता है श्रीर श्रशौच भी तत्काल ही नष्ट होता है, ऐसी शास्त्रकी मर्योदा है ॥ ९८॥

त्रेतकृत्यके बाद वर्णानुसार स्प्रश्य पदार्थ — विप्रः शुद्धचत्यपः स्प्रष्ट्वा चित्रयो वाहनायुधम् । वैश्यः प्रतोदं रश्मीन्वा यष्टिं श्रद्भः कृतक्रियः ॥ ६६ ॥

त्रशौचके बाद यज्ञादिको किया हुआ बाह्मण जलका, क्षत्रिय बाहन (रथ, हाथी, मोहा आदि ) का वैश्य कोड़े (या चाह्यक ) या रथका बाग (रास ) का और सुद्र छड़ी (या लाठी ) का (दहने हाथसे ) स्पर्शकर शुद्ध होता है ॥९९॥

एतद्वोऽभिहितं शौचं सिपण्डेषु द्विजोत्तमाः । श्रसिपण्डेषु सर्वेषु प्रेतशुद्धिं निबोधत ॥ १०० ॥

( ऋगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) हे ब्राह्मणों ! सिपण्डोंके मरनेपर यह शुद्धि ( मैंने ) श्राप लोगोंसे कही, श्रव श्रापलोग सब श्रसिपण्डोंके मरनेपर शुद्धिको सुनो ॥ १००॥

> त्रसिपण्डके शवको बाहर निकलनेपर शुद्धि— असिपण्डं द्विजं प्रेतं विप्रो निहृत्य बन्धुवत् । विशुद्धचिति त्रिरात्रेण् मातुराप्तांश्च बान्धवान् ॥ १०१॥

ब्राह्मण मरे हुए श्रसपिण्ड द्विज (ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य) को तथा माताके श्राप्त (सहोदर माई भगिनी श्रादि) बान्धवोंको स्नेहपूर्वंक (श्रदष्ट भावनाके विना) बाहर निकालकर तीन रात्र (दिन-रात) में शुद्ध होता है ॥

उसके अन्न खानेपर दश दिनमें शुद्धि— यद्यन्नमत्ति तेषां तु दशाहेनैव शुद्धयति । अनदन्नन्नमहेव न चेत्तिसम्मृहे वसेत् ॥ १०२॥ पूर्व (५19०१) श्लोकोक्त मृत असिपण्ड द्विजके शवको स्नेहसे बाहर निकालकर यदि ब्राह्मण उनका अन्न भोजन करे तो दश दिनमें शुद्ध होता है और यदि उस मृत असिपण्ड द्विजके अन्नको नहीं खाता हो और उसके घर में भी नहीं रहता हो तब (उसके शवको बाहर निकालनेपर) एक दिन (दिन-रात) में वह ब्राह्मण शुद्ध हो जाता है। (और उसके घर रहनेपर तथा उसका अन्न नहीं खानेपर तीन रातमें शुद्ध होता है)॥ १०२॥

शवके पीछे चलनेपर शुद्धि— अनुगम्येच्छया प्रेतं ज्ञातिमज्ञातिमेव च । स्नात्वा सचैलः स्ष्टृष्ट्वाऽप्निं घृतं प्राश्य विशुद्धयति ॥ १०३ ॥ अपनी जातिवाले या भिन्न जातिवाले शवके पीछे पीछे इच्छापूर्वक जाकर चस्र-सहित स्नानकर, अग्निका स्पर्शकर फिर घृतका प्राशनकर शुद्ध होता है ॥

> बान्धवोंकी उपस्थितिमें शूद्रसे वित्र शवका श्रनिर्हरण— न वित्रं स्वेषु तिष्ठत्सु मृतं शूद्रेण नाययेत् । अस्वर्ग्या ह्याद्वृतिः सा स्थाच्छूद्रसंस्पर्शदूषिता ॥ १०४॥

स्वबान्धवोंके उपस्थित रहनेपर मृत ब्राह्मणको शूद्रके द्वारा बाहर न निकल-वावे, क्योंकि वह निर्दरण (शूदके द्वारा विप्रके शवका बाहर निकलवाना ) स्वर्ग-प्राप्तिमें बाधक होता है ॥ १०४॥

विमर्श—यदि ब्राह्मणके मरनेपर ब्राह्मण वहां न हों, किन्तु क्षत्रिय हों तो भी उस सवको वे चित्रय ही बाहर निकालें, शूद्रसे उस वित्र शवको बाहर मत निकल्पनावों, ब्राह्मण तथा चित्रय दोनोंके अभावमें वैश्य हों तो वे ही ब्राह्मणके शवको बाहर निकालें, शूद्रसे नहीं निकल्पनावों, सबके अभावमें ही ब्राह्मणके शवको शूद्र बाहर निकालें।

देहियोंकी शुद्धिके कारण—
ज्ञानं तपोऽग्निराहारो मृन्मनो वार्युपाञ्चनम् ।
वायुः कर्मार्ककालौ च शुद्धेः कत् िण देहिनाम् ॥ १०४॥
ज्ञान, तप, त्राग्नि, आहार, मिद्दी, मन, जल, अनुलेपन, वायु, कर्म (यज्ञादि
कृत्य), सूर्य और समय, ये देहधारियोंकी शुद्धि करनेवाले हैं ॥ १०४॥

धनशुद्धिकी श्रेष्ठता— । सर्वेषामेव शौचानामर्थशौचं परं स्मृतम् । योऽर्थे शुचिहिं स शुचिन मृद्वारिशुचिः शुचिः ॥ १०६ ॥ सब शुद्धियों में धनकी शुद्धि (न्यायोपार्जित धनका होना) ही श्रेष्ठ शुद्धि कही गयी है, जो धनमें शुद्ध है प्रर्थात् जिन्ने अन्यायसे किसीका धन नहीं लिया है, वही शुद्ध है। जो केवल मिट्टी जल श्रादिसे शुद्ध है। (परन्तु धनसे शुद्ध नहीं है, अर्थात् अन्यायसे किसीका धन ले लिया है), वह शुद्ध नहीं है।।१०६॥ शुद्धिके अन्यान्य साधन —

द्मान्त्या शुद्धचन्ति विद्वांसो दानेनाकार्यकारिणः। प्रच्छन्नपापा जप्येन तपसा वेदवित्तमाः॥ १०७॥

विद्वान् क्षमासे, प्रकार्य (धर्म-विरद्ध कार्य) करनेवाले दान देनेसे, गुप्त पाप करनेवाले (गायत्री प्रादि वेदमन्त्रोंके) जपसे तथा श्रेष्ठ वेदझाता तपस्यासे शुद्ध होते हैं ॥ १०७॥

मिलनपात्र त्रादिकी शुद्धि — मृत्तोयैः शुद्ध यते शोध्यं नदी वेगेन शुद्ध यति । रजसा स्त्री मनोदुष्टा संन्यासेन द्विजोत्तमः ॥ १०८॥

मिलन (मैले पात्र त्रादि ) मिट्टी तथा जलसे, नदी (थूक, खकार एवं मल-मूत्रादिसे द्षित नदी-प्रवाह ) वेग अर्थात् धारासे, मानसिक पाप करनेवाली स्त्री रज (रजस्वला होने ) से स्त्रीर ब्राह्मण संन्याससे शुद्ध होते हैं ॥ १०८॥

शरीर श्रादिकी शुद्धि-

श्रद्भिर्गात्राणि शुद्धचन्ति मनः सत्येन शुद्धचति । विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन शुद्धचति ॥ १०६ ॥

(पसीना त्रादिसे दूषित) शरीर जलसे (स्नानादि कर्मसे), (निषद्धिक्चार-दूषित) मन सत्यसे, जीवात्मा ब्रह्मविद्या तथा तपसे तथा बुद्धि झानसे शुद्ध होती है ॥ १०९ ॥

द्रव्यशुद्धि—

एष शौचस्य वः प्रोक्तः शारीरस्य विनिर्णयः। नानाविधानां द्रव्याणां शुद्धेः शृगुत निर्णयम्।। ११०॥

( महर्षियोंसे भृगु मुनि कहते हैं कि—मैंने ) श्राप-लोगोंसे शारीरिक ( शरीर-सम्बन्धी ) शुद्धिका यह निर्णय कहा, श्रव श्रनेक प्रकारके द्रव्योंकी शुद्धिका निर्णय श्रापलोग सुनें—॥ ११०॥ मणि, सुवर्णादिकी शुद्धि— तैजसानां मणीनां च सर्वस्याश्ममयस्य च । भस्मनाऽद्भिर्भृदा चैव शुद्धिरुक्ता मनीविभिः ॥ १११ ॥

तैजस पदार्थ (सोना त्रादि), मणि (मरकत-पन्ना श्रादि रत ), त्रौर पत्थरके बने सर्विष पदार्थ (वर्तन त्रादि ) की शुद्धि भस्म, मिट्टी त्रौर जलसे होती है, ऐसा मनु त्रादि विद्वानोंने कहा है ॥ १११ ॥

विमर्श—निर्लेप पदार्थकी शुद्धि केवल जलसे ही होती है यह आगे (पा११२) कहेंगे, अतः प्रकृत वचनोक्त शुद्धि जुठे या घृतादिसे लिस वर्तन आदिके लिये हैं, उनमें भी मिट्टी तथा भस्म-दोनोंके गन्ध-नाशक होनेसे विकल्प है और जल सर्वत्र अपेजित है।

वृतादि लेप रहित पात्रादिकी शुद्धि— निर्लेपं काञ्चनं भाग्डमिद्धरेव विशुद्धचित । अब्जमश्ममयं चैव राजतं चानुपस्कृतम् ॥ ११२ ॥

घृत आदिके लेपसे रहित (तथा जो जुठा न हो ऐसे ) सुवर्ण-पात्र, जलमें होनेवाले राह्म-मोती आदि, फूल-पत्ती या चित्रादिसे रहित अर्थात् सादे चांदीके वर्तन आदिकी शुद्धि केवल जलसे ही होती है ॥ ११२ ॥

सोने-चाँदीकी जल मात्रसे शुद्धिमें कारण— अपामग्नेश्च संयोगाद्धिमं रीष्यं च निर्वभौ । तस्मात्तयोः स्वयोन्यैव निर्णेको गुगावत्तरः ॥ ११३ ॥

पानी तथा श्रिभिके संयोगसे सुवर्ण तथा चांदी उत्पन्न हुए हैं, श्रित एव इन (सुवर्ण तथा चांदी) की शुद्धि भी श्रपनी योनि ( उत्पत्ति स्थान श्रर्थात् जल श्रीर श्रिभि) से ही उत्तम होती है ॥ १९३ ॥

ताम्रादि पात्रोंकी शुद्धि—
ताम्रायःकांश्यरेत्यानां त्रपुणः सीसकश्य च ।
शौचं यथाई कर्तव्यं चाराम्लोदकवारिभिः ॥ ११४ ॥
तांबा, लोहा, काँसा, पीतल, रांगा और सीसाः इन (के बने वर्तन म्रादि)—
की शुद्धि यथायोग्य राख, खटाईका पानी और पानीसे करनी चाहिये ॥ ११४ ॥
विमर्श—ब्रहस्पतिके कथनानुसार सोनेकी जलसे, चांदी लोहे तथा काँसेकी
१८ मनु०

राखसे, ताँबे और पीतलकी खटाई (के जल) से, मिट्टीकी फिर पकानेसे खिंद होती हैं ।

> वृत, शय्यादिकी शुद्धि— द्रवाणां चैव सर्वेषां शुद्धिरुत्पवनं स्मृतम् । प्रोच्चणं संहतानां च दारवाणां च तच्चणम् ॥ ११४॥

सभी दव (बहनेवाले — घी तेल आदि) पदार्थों की शुद्धि (एक प्रस्ति अर्थात् एक पसर — लगभग ढाई-तीन छटाक — हो तो प्रादेश मात्र (अर्गूंठे तथा तर्जनीको फैलानेपर जो लम्बाई हो उतना प्रमाण) मापे हुए (दो कुश – पत्रोंकी) हवा करनेसे, शय्या आदि संहत (परस्परमें सटी हुई) वस्तुओं की शुद्धि पानीका छींटा देनेसे और काष्ठके बर्तन आदिकी शुद्धि (उन्हें थोड़ा – थोड़ा) छीलनेसे होती है॥ ११४॥

बालक श्रादिके वश्लोंकी शुद्धि— [ त्र्यहकृतशोचानां तु वायसी शुद्धिरिष्यते । पर्युच्चणाद् धूपनाद्वा मिलनामितिधावनात् ॥ १४ ॥ ]

[जिनकी शुद्धि तीन दिनमें बतलायी गयी है, उन (बालक आदिके वस्त्रों) की शुद्धि अवस्थातुसार जल छिड़कनेसे, धूप देनेसे और अत्यन्त मलिन हों तो धुलानेसे होती है।। १५॥]

चमसादि यज्ञपात्रोंकी शुद्धि— मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्माणा । चमसानां प्रहाणां च शुद्धिः प्रचालनेन तु ॥ ११६ ॥ चमस, प्रह तथा श्रन्य यज्ञपात्रोंकी शुद्धि यज्ञकर्ममें हाथसे पोंछकर जलसे थोनेसे होती है ॥ ११६ ॥

चर-सुवादि यज्ञपात्रींकी शुद्धि— चरूणां सुक्सुवाणां च शुद्धिरुष्णेन वारिणा । रफ्यरार्पशकटानां च मुसलोल्खलस्य च ॥ ११०॥

( घृत त्रादि खेहसे लिप्त ) चरु, स्नक् और खुर्वोकी शुद्धि गर्म पानी ( के द्वारा धोने ) से होती है तथा स्पय, शूर्प, शकट, मूसल, और त्रोखली—॥११७॥

१ तदुक्तं बृहस्पितना—अस्मसा हेमरीच्यायः कांस्यं शुद्ध्यित भस्मना ।
 अम्हेस्ताम्रं च रैत्यं च पुनःपाकेन मृनम्यस् ॥ इति ।

अद्भिस्तु प्रोत्त्णं शौचं बहूनां धान्यवाससाम् । प्रचालनेन त्वल्पानामद्भिः शौचं विधीयते ॥ ११८ ॥

— त्रौर बहुतसे धान्य तथा वस्त्रोंकी शुद्धि पानी छिड़कनेसे होती है तथा थोड़ी मात्रामें होनेपर श्रन्न तथा वस्त्रकी शुद्धि उन्हें धोनेपर होती है ॥ ११८॥

> चमड़े तथा बांसके पात्र श्रादिकी ग्रुद्धि— चैलवचर्मणां शुद्धिवेँद्लानां तथैव च । शाकमूलफलानां च धान्यवच्छुद्धिरिष्यते ॥ ११६॥

(स्प्रश्य पशुत्रों —गाय, भैंस, घोड़े मृग आदिके) चमड़े, श्रौर बांसके बर्तनींकी शुद्धि वस्रके समान तथा शाक, मृल श्रौर फर्लीकी शुद्धि धान्यके समान (पानी छिड़कनेसे) होती है ॥ १९९॥

रेशमी श्रादि वल्लोंकी शुद्धि— कौशेयाविकयोरूषैः कुतपानामरिष्टकैः । श्रीफलैरंशुपट्टानां लोमाणां गौरसर्षपैः ॥ १२०॥

रेशमी और छनी वस्नोंकी खारी मिट्टोसे, नेपाली कम्बलोंकी रोठेसे, पट्टवस्नोंकी बेलके फतोंसे और क्षीम ( अलसी आदिकें छालसे बने ) वस्नोंकी शुद्धि पिसे हुए सफेद सरसोंके कल्कसे होती है ॥ १२० ॥

शङ्ख आदिकी शुद्धि— चौमवच्छङ्कशृङ्काणामस्थिद्न्तमयस्य च । शुद्धिर्विजानता कार्या गोमृत्रेगोदकेन वा ॥ १२१॥

राङ्क, (स्प्रस्य पशुश्रोंकी) सींग, हेड्डी श्रौर दांतसे बने पदार्थी (यथा—कंघी, कलम, बटन, चाकूके बेंट एवं दूसरे खिलौने श्रादि उक्त शङ्क, सींग, हाथी श्रादिको हिड्डियों एवं हाथी-दाँतोंसे बने पदार्थी) की शुद्धि क्षौम वस्त्रोंके समान (पीसे हुए सफेद सरसोंके कल्क द्वारा धोनेसे), गोमूत्रसे या जलसे शुद्धि-विषयको जाननेवालोंको करनी चाहिये॥ १२१॥

तृण श्रादिकी शृद्धि— प्रोत्त्गात्तृणकाष्ठं च पलालं चैव शुध्यति । मार्जनोपाञ्जनै वेशम पुनःपाकेन मृन्मयम् ॥ १२२ ॥

(चण्डालादि अस्पृश्य-स्पर्शसे दृषित ) घास, लकड़ी और पुत्राल पानी छिड़कनेसे शुद्ध होते हैं; (रजस्त्रला, प्रसृति आदिके रहनेसे दृषित ) घर माङ् देने तथा लीपनेसे और उन्छिष्ट आदिसे दृषित मिटीके वर्तन फिर पकानेसे ग्रद्ध होते हैं ॥ १२२ ॥

शुद्ध न होने योग्य मिद्दीके पात्र— मद्यैर्मूत्रै: पुरीषैर्वा छीवनै: पूयशोणितै: । संस्पृष्टं नैव शुद्धचेत पुनःपाकेन मृन्मयम् ॥ १२३ ॥

मद्य, मूत्र, मल (पाखाना), थूक या खकार, पीब श्रौर रक्तसे दूषित मिहीके वर्तन किर पकानेसे भी शुद्ध नहीं होते हैं। (यह वचन ५।१२२ श्लोकके चतुर्थ पादोक्त शुद्धिका बाधक है)॥ १२३॥

भूमिकी शुद्धि— संमार्जनोपाञ्जनेन सेकेनोल्लेखनेन च । गवां च परिवासेन भूमिः शुद्धचित पञ्जभिः ॥ १२४॥

(ज्ठा, मल, मूत्र, थूक, खकार. पीब, रक्त, चण्डाल आदिके निवाससे दूषित ) भूमिकी शुद्धि माडू देनेसे, लीपनेसे, गोमूत्र या जल आदिके छिडकनेसे, ऊपरकी कुछ मिट्टीको खोदकर फेंक देनेसे और (एक दिन-रात) गायोंके रहनेसे होती है ॥ १२४॥

पश्चीके खाये फलादिको ग्रुद्धि — पित्वजग्धं गवाञ्चातमवधूतमवश्चुतम् ।

दूषितं केशकीटैश्च मृत्यचेपेण शुद्धचित ॥ १२४॥

(कौ आ गोध आदि अभच्य पिक्षयोंको छोड़कर अन्य भच्य ) पिक्षयोंके खाये हुए, गौसे सुंघे हुए, पैरसे छूए हुए, जिसके ऊपर छोंक दिया गया हो उसकी, एवं बाल तथा की ड़े आदिसे दूषित (थोड़े अन आदि भच्य पदार्थ) की शुद्धि (थोड़ी) मिही डालनेसे होती है ॥ १२४॥

गन्धयुक्त द्रव्यादिकी शुद्धि-

यावन्नापैत्यमेध्याक्ताद् गन्धो लेपश्च तत्कृतः। तावन्मृद्वारि चादेयं सर्वासु द्रव्यग्रुद्धिषु॥ १२६॥

विष्ठा आदिसे दूषित पात्र आदिसे जब-तक गन्ध तथा लेप (चिकनाहट)
दूर न हो जाय, तब तक उनको मिट्टी तथा जलसे शुद्ध करते रहना चाहिये॥ १२६॥

विमर्श—जिसकी शुद्धि मिट्टी तथा जल-दोनोंसे हो उसको दोनोंसे, जिसकी शुद्धि मिट्टी या जल किसी एकसे हो, उसे मिट्टी या जलमें-से किसी एकसे शुद्ध करते रहना चाहिये। तीन पवित्र वस्तु — त्रीणि देवाः पवित्राणि ब्राह्मणानामकल्पयन् । स्रदृष्टमद्धिर्निर्णिकतं यच्च वाचा प्रशस्यते ॥ १२७॥

देवतात्रोंने तीन प्रकार की वस्तुत्रोंकी ब्राह्मणोंके लिये पवित्र कहा है—
प्रथम—जिसकी श्रशुद्धि स्वयं श्रांखोंसे नहीं देखी गयी हो, द्वितीय—श्रशुद्धिका
सन्देह होनेषर जिसपर जल छिड़क दिया गया हो तथा तृतीय—जो बचनसे
प्रशस्त कहा गया हो श्रर्थात् जिसको 'यह पवित्र है' ऐसा ब्राह्मण कहदें ॥१२७॥
जलशुद्धि—

खापः शुद्धाः भूमिगता वैतृष्ण्यं यासु गोर्भवेत् । खन्याप्ताश्चेदमेध्येन गन्धवर्णरसान्विताः ॥ १२८ ॥

जिससे गौकी प्यास दूर हो जाय, जो अपनित्र वस्तु (मल, मूत्र, हड्डो, रक्तादि) से दृषित न हो, जो वर्ण, रस और गन्धमें ठीक हों; ऐसा पृथ्वीपर स्वभावतः स्थित पानी शुद्ध होता है ॥ १२८॥

नित्य शुद्ध पदार्थ-

नित्यं शुद्धः कारुहस्तः पएये यच प्रसारितम् । ब्रह्मचारिगतं भैदयं नित्यं मेध्यमिति स्थितिः ॥ १२६ ॥

कारीगरका हाथ, बाजारमें ( वेचनेके लिये ) फैलायी ( या रखी गयी ) वस्तु और ब्रह्मचारीके प्राप्त भिक्षाद्रव्य सर्वदा शुद्ध है, ऐसी शास्त्र-मर्यादा है ॥ १९९ ॥

विमर्श-शुद्धिका पूर्णतया विचार न करके भी देवताओं पर चढ़ानेके लिये माला आदिको बनानेवाले कारीगर (माली) आदिका हाथ सर्वदा शुद्ध माना जाता है। इसी प्रकार जन्म तथा मरणमें भी नाई, माली आदिके हाथको पवित्र माना जाता है। जो अन्न पकाया नहीं गया हो, ऐसा बाजारमें बेचनेके लिये फैलाया या रखा गया अन्न तथा फल आदि अनेक लोगोंके जैसे-तैसे हाथसे छूप जानेपर भी पवित्र माना जाता है। विना आचमन किये भी स्त्री आदिके हारा ब्रह्मचारीके लिये दी गयी भिन्ना (भोज्य द्रव्य) ब्रह्मचारीको प्राप्त होकर शुद्ध माना जाता है।

नित्यमास्यं शुचिः स्त्रीणां शकुनिः फलपातने । प्रस्रवे च शुचिर्वत्सः श्वा मृगप्रहरो शुचिः ॥ १३०॥

श्चियोंका मुख सर्वदा शुद्ध है, फल गिरानेमें पक्षी (काक आदिका मुख) शुद्ध है अर्थात् काक आदि पक्षीके चोंच मारनेसे गिरा हुआ फल शुद्ध है, (भैंस-गायको) पेन्हाने (दूहनेके पसत्ते पीने) में वत्स (बछवा तथा बछिया या पाड़ा-पाड़ी त्रादि दूध देनेवाली पशुके बच्चों का मुख) शुद्ध है और (शिकारके समय) हरिण (त्रादि पशु पकड़ने) में कुता (का मुख) शुद्ध है। अधिर्हतस्य यन्मांसं शुचिस्तन्मनुरज्ञवीत्।

कव्याद्भिश्च इतस्यान्यैश्चएडालाद्यश्च दस्युभिः ॥ १३१ ॥

(शिकारमें) कुतोंसे मारे गये (मृग आदि पशुआं तथा पक्षियों) के मांसको मनुने शुद्ध कहा है। तथा कच्चे मांसको खानेवालों (व्याघ्र, मेंडिया आदि पशु तथा गीध-बाज आदि पक्षियों) तथा व्याधा आदिके द्वारा मारे हुए (पशु-पक्षियों) का मांस शुद्ध होता है।। १३९॥

श्रमि श्रादिकी नित्य शुद्धता— [ श्रुचिरिमः श्रुचिर्वायुः प्रवृत्तो हि बहिश्चरः । जतां श्रुचि विविक्तस्थं पन्था सख्चरगो श्रुचिः ॥ १६ ॥ ] [ श्रमि, बाहर बहती हुई हवा, एकान्तमें रखा हुश्चा पानी श्रौर नित्य

सम्रारनाला मार्ग शुद्ध रहता है ॥ १६ ॥ ]

स्पर्शमें नित्य शुद्ध पदार्थ— ऊर्ध्व नाभेर्यानि खानि तानि मेध्यानि सर्वशः । यान्यधस्तान्यमेध्यानि देहाचैव मलाश्च्युताः ॥ १३२ ॥

नाभिसे ऊपर जितने छिद्र (कान, त्र्यांख, नाक त्रादि) इन्द्रियां हैं, वे स्पर्शमें ग्रुद्ध हैं त्रीर (नाभिके) नीचेवाले छिद्र (गुदा, त्रादि) तथा शरीरसे निकली मैल (मल, मूत्र, कफ, थूक, खोंट त्रादि) सभी श्रग्रुद्ध हैं ॥ १३२ ॥

मित्तका विश्वषरछाया गौरश्वः सुर्यरश्मयः । रजो भूर्वायुरिप्रश्च स्पर्शे मेध्यानि निर्दिशेत् ॥ १३३ ॥

मक्खी, ( मुखसे निकली छोटी-छोटी ) बूँदें, छाया ( परछाहीं ), गौ, घोड़ा, सूर्य-किरण, धृति, भूमि, वायु तथा अग्निको स्पर्शमें शुद्ध जानना चाहिये ॥१३३॥

गुदा त्रादिकी गुद्धि— विष्मूत्रोत्सर्गशुद्धचर्थं मृद्धार्थादेयमर्थवत् । देहिकानां मलानां च शुद्धिषु द्वादशस्विप ॥ १६४॥ मल-मूत्र त्याग करनेवाली इन्द्रियों ( गुदा तथा लिज्ज ) की तथा शरीरके श्रध्यायः 🛂 ] 🥕

वसा ग्रादि मल सम्बन्धी बारह श्रशुद्धियोंकी गन्ध-लेप-क्षयके द्वारा शुद्धि होनेके लिये त्रावश्यकतानुसार मिट्टी तथा पानी लेना चाहिये ॥ १३४ ॥

विमर्श-उनमें-से प्रथम छः मलोंकी शुद्धिके लिये मिही तथा पानी-दोनों और अन्तिम छः मलोंकी शुद्धिके लिये केवल पानी लेना चाहिये । अतः प्रकृत मनुवचन बारहों मलकी शुद्धिके लिये मिट्टी तथा पानीका ग्रहण व्यवस्थित होनेसे विरुद्ध नहीं होता। गोविन्दराज तो अन्तिम छः मलोंकी शुद्धिमें भी व्यवस्थित विकल्प भावसे मिट्टी तथा पानीका ग्रहण करना चाहिये अर्थात् देव-पितृ-कर्ममें मिट्टी पानी (दोनों) तथा तिहन्न कार्यमें केवल पानी ही लेना चाहिये। बारह मल निग्न लिखित हैं-।

द्वादश मल-

वसा शुक्रमसृङ्यजा मूत्रविट् घागुकर्णविट्। श्लेष्माश्रु दूषिका स्वेदो द्वादशैते नृगां मलाः ॥ १३४ ॥

बसा ( चर्बी ), बीर्य ( शुक्र-धातु ), रक्त, मज्जा ( मस्तिष्कस्थित धातु-विशेष ), मूत्र, मल ( विष्ठा ), नकटी याने नेटा ( नाककी मैल ), खोंट ( कानकी मैल ), कफ ( थूक-खकार-पानकी पीक ब्रादि मुखकी मैल ), ब्रॉस्, कींचर ( ग्राँखसे निकलनेवाली स्वेतवर्ण की मैल ) ग्रीर पसीना-ये बारह मल मन्ध्योंके हैं ॥ १३५ ॥

शुद्धचर्ध निही आदि लेनेकी संख्या-एका तिङ्गे गुदे तिस्रस्तथैकत्र करे दश। उभयोः सप्त दातव्या मृदः शुद्धिमभीष्मता ।। १३६ ।।

शुद्धिको चाहुनेवालेको लिङ्गमें एक, गुदामें तीन, हाथ ( वाय हाथ ) में दश श्रीर दोनों हाथोंमें सात वार मिट्टी लगानी चाहिये ॥ १३६ ॥

विसर्श-यदि उक्तसंख्यानुसार मिट्टी लगानेपर भी गन्ध तथा चिकनाहर दूर न हो तब अधिक बार पूर्व ( पां १२६ ) वचनानुसार गन्ध तथा चिकनाहटके दूर होने तक ) मिट्टी लगानी चाहिये, इसी आशयसे दुचने लिङ्गमें तीन वार मिट्टी लगानेका विधान किया है हां, यदि प्रकृत श्लोकोक्त संख्यासे कम वार मिट्टी

१. तदाह बीधायनः—'आददीत मृदोऽपश्च षट्सु पूर्वेषु शुद्धये। उत्तरेषु च षट्स्वद्धिः केवलाभिर्विशुध्यति ॥' इति । (म. मु.) २, तदुक्तं द्त्तेन-'लिङ्गेऽपि मृत्समाख्याता त्रिपूर्वी पूर्वते यया। द्वितीया च तृतीया च तद्र्धार्धा प्रकीतिता ॥ इति । ( म॰ मु॰ )

खगानेसे ही गन्ध तथा चिकनाहट दूर हो जाय तथापि प्रकृत वचनमें संख्याका निर्देश करनेसे उतनी वार तो मिट्टी लगानी ही चाहिये।

> ब्रह्मचारी श्रादिके लिये शुद्धि— एतच्छीचं गृहस्थानां द्विगुणं ब्रह्मचारिणाम् । त्रिगुणं स्याद्वनस्थानां यतीनां तु चतुर्गुणम् ॥ १३७ ॥

यह ( पूर्व श्लोकोक्त संख्यानुसार ) शुद्धि गृहस्थोंके लिये है; ब्रह्मचारियोंके लिये उससे द्विगुणितवार, बानप्रस्थोंके लिये त्रिगुणित वार ख्रीर संन्यासियोंके लिये चतुर्गुणित वार मिडी लगाने ख्रादिकी क्रिया करनी चाहिये ॥ १३७ ॥

कृत्वा मूत्रं पुरीषं वा खान्याचान्त उपस्पृशेत्। वेदमध्येष्यमाणश्च अन्नमश्नंश्च सर्वदा ॥ १३८ ॥

मल या मूत्रका त्यागकर वेदाध्ययनका इच्छुक या भोजन करता हुआ उक्त (भा१३६-१३७) शुद्धि करके (तीन वार) आचमनकर छिद्रेन्द्रियों (नाक, कान तथा नेत्र तथा मस्तक आदि) का स्पर्श करे॥ १३८॥

श्राचमन-विधि-

त्रिराचामेद्पः पृबं द्विःप्रमृज्यात्ततो मुखम् । शारीरं शौचमिच्छन् हि स्त्रो शूद्रस्तु सकुत्सकृत् ॥ १३६ ॥ शारीरिक शुद्धिको चाहता हुद्या मनुष्य तीन वार जनसे श्राचमन करे, दो वार मुख पोंछे श्रीर स्त्री तथा शूद्ध एक-एक वार श्राचमन करे ॥ १३९ ॥

श्रद्धोंके लिये प्रतिमास मुण्डन तथा द्विजका उच्छिष्ठ भोजन— श्रुद्राणां मासिकं कार्यं वपनं न्यायवर्तिनाम् । वैश्यवच्छौचकल्पश्च द्विजोच्छिष्टं च भोजनम् ॥ १४०॥

यथाशास्त्र आचरण (द्विज-सेवा) करनेवाले शुद्धोंको एक मासपर सुण्डन कराना चाहिये, वैश्यके समान ( मृतक सूतक आदिमें ) शुद्धि विधान करना चाहिये और बाह्मणके उच्छिष्ठका भोजन करना चाहिये ॥ १४० ॥

थूककी छोडी बूंदों त्रादिसे उच्छिष्ट नहीं होगा— नोच्छिष्ट कुर्वते मुख्या विश्रुषोऽङ्गे पतन्ति याः । न श्मश्रूणि गतान्यास्यं न दन्तान्तरधिष्ठितम् ॥ १४१ ॥ मुखसे निकलकर शरीरपर पडनेवाली छोटो-बूंदें, मुखमें पड़ते हुए मूंछके बाल श्रीर दांतोंके बीबमें श्रॅंटका हुशा श्रवादि मनुष्यको जुठा नहीं करते हैं॥१४०॥ त्रजा, गौ, जाह्मणादिकी श्रञ्ज-मेद्से शुद्धता—
[ अजाश्वं मुखतो मेध्यं गावो मेध्याश्च पृष्ठतः ।
 जाह्मणाः पाद्तो मेध्याः स्त्रियो मेध्याश्च सर्वतः ॥ १७ ॥
 बकरी, श्रौर घोड़ा मुखसे, गौ पीछेसे, जाह्मण चरणोंसे, स्त्रियां सर्वोङ्गसे पवित्र
होतो हैं श्रर्थात् वकरी श्रादिके उक्त श्रङ्ग पवित्र होते हैं ॥ १७ ॥

गौ श्रादिकी श्रज्ञ-भेदसे श्रशुद्धता—
गौरमेध्या मुखे प्रोक्ता श्रजा मेध्या ततः स्मृता ।
गौ: पुरीषं च मूत्रं च मेध्यमित्यत्रवीन्मनुः ॥ १८ ॥ ]
गौ का मुख श्रशुद्ध होता है, किन्तु बक्तरीका मुख शुद्ध होता है श्रौर गौके
गोबर तथा मूत्र पवित्र होते हैं ऐसा मनुने कहा है ॥ १८ ॥ ]

पैरपर गिरी कुलेको बूँदोंकी शुद्धता— स्पृशन्ति बिन्दवः पादौ य आचामयतः परान्। भौमिकैस्ते समा ज्ञेया न तैराप्रयतो भवेत्।। १४२॥

(दूसरेको) कुक्का कराते या पानी पिलाते हुए व्यक्तिके पैरोंपर पड़नेवाली बूंदों ( छींटों ) को भूमिपर पड़े हुए (जल) के समान मानना चाहिये, उनसे (वह व्यक्ति त्राशुद्ध होकर) त्रावमन करने योग्य नहीं होता श्रर्थात वह शुद्ध ही रहता है ॥ १४२॥

दांतोंमें श्रॅंटके श्रवकी शुद्धता— [ दन्तवहन्तलग्नेषु जिद्धास्पर्शेषु चेन्न तु । परिच्युतेषु तत्स्थानान्निगिरन्नेव तच्छुचिः ॥ १६ ॥ ]

[ यदि जीभसे न लगता हो तो दाँतों में अँटका हुआ श्रन्न दाँतों के समान (शुद्ध) है और वहांसे निकलनेपर निगल (घोंट) जानेपर वह श्रन्न शुद्ध है ] ॥१९॥

भोजन तिये हुएके द्वारा उच्छिष्ट व्यक्तिका स्पर्श होनेपर शुद्धि— उच्छिष्टेन तु संस्पृष्टो द्रब्यहस्तः कथंचन । अनिधायेव तद्द्रव्यमाचान्तः शुचितामियात् ॥ १४३॥ विजन-सामग्री ( प्रका हुन्या स्थल कुन्ना स्थल स्थापित नर्श

भोजन-सामप्री (पका हुआ श्रज, कचा श्रज या फत श्रादि नहीं) को लिया हुआ व्यक्ति यदि किसी जुठे मुंहवाले व्यक्तिका स्पर्श कर ले तो वह भोजन-सामप्रीको बिना रखे ही श्राचमन करनेसे शुद्ध हो जाता है ॥ १४३ ॥

### वमनादि करनेपर शुद्धि-

वान्तो विरिक्तः स्नात्वा तु घृतप्राशनमाचरेत् । श्राचामेदेव सुक्त्वान्नं स्नानं मैथुनिनः स्मृतम् ॥ १४४॥

वमन एवं शौच करनेपर स्नानकर घी खानेसे तथा भोजन करते ही वमन करे तो आचमन करनेसे और ऋतुकालके बाद शुद्ध स्त्रीके साथ सम्भोग करके स्नान करनेसे शुद्धि होती है ॥ १४४॥

> [ अनृतौ तु मृदा शौचं कार्यं मूत्रपुरीषवत् । ऋतौ तु गर्भं शङ्कित्वा स्नानं मैथुनिनः स्मृतम् ॥ २०॥ ]

[ऋतु भिचकाल में स्त्री प्रसङ्ग करने पर मत-मूत्र करने के बाद जैसी शुद्धि कही गई है उसी भांति मूत्रेन्द्रिय की मिट्टी से शुद्धि करनी चाहिये। ऋतुकाल में गर्भ स्थिति की शङ्का हो जानेपर मैथुनकर्त्ता की स्नान से शुद्धि होती है ॥२०॥]

सोने श्रादिके बाद शुद्धि—

मुप्त्वा श्चत्वा च भुक्त्वा च निष्ठीन्योक्त्वाऽनृतानि च । पीत्वापोऽष्येष्यमाणश्च त्राचामेत्प्रयतोऽपि सन् ॥ १४४ ॥

सोकर, छींककर, भोजनकर, थूककर, असत्य बोलकर और पानी पीकर तथा भविष्यमें पढ़नेवाला व्यक्ति शुद्ध रहनेपर भी आचमन करे॥ १४४॥

स्त्री-धर्म-कथन-

एव शौचविधिः कृत्सनो द्रव्यशुद्धिस्तथैव च । उक्तो वः सर्ववर्णानां स्त्रीणां धर्मान्निबोधत ॥ १४६ ॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—) सब वर्णोंकी जन्म-मरण-सम्बन्धी अशीच शुद्धिको तथा द्रव्यशुद्धिको ( ४।५७—१४४ ) त्राप लोगोंसे मैंने कहा, अब ( श्राप लोग) ब्रियोंके धर्मोंको सुने ॥ १४६ ॥

### स्त्रियोंका कर्तव्य-

बालया वा युवत्या वा बृद्धया वाऽपि योषिता ।

न स्वातन्त्रयेण कर्त्रव्यं किञ्चित्कार्यं गृहेष्विष ॥ १४७ ॥

बचपनमं, जवानीमं श्रौर बुढ़ापेमं स्त्रीको ( श्रपने ) घरोमं भी श्रपनी इच्छासे
( क्रमशः पिता, पित श्रौर पुत्र श्रादि श्रमिभावककी सम्मितिके विना सनमाना )
कोई भी काम नहीं करना चाहिये ॥ १४७ ॥

ब्रियोंकी स्वतन्त्रताका श्रमाव— बाल्ये पितुर्वशे तिष्ठेत्पाणित्राहस्य यौवने । पुत्राणां भर्तरि प्रेते न भजेत्स्त्री स्वतन्त्रताम् ॥ १४८ ॥

श्री बचपनमें पिताके, जवानीमें पितिके श्रीर पितिके मर जानेपर बुदापेमें पुत्रके वशमें रहे ( उनकी श्राज्ञा तथा सम्मितिके श्रानुसार कार्य करे ); स्वतन्त्र कभी न रहे ॥ १४८ ॥

विमर्श-पति-पुत्रादिके अभावमें सिपण्डोंके, उनके भी अभावमें पिता या पिताके वंशवालोंके और उनके भी अभावमें राजाके वशमें खीको रहना चाहिये;

उसे स्वतन्त्र कभी भी नहीं रहना चाहिये, ऐसा नारद का कथन हैं।

श्चिगोंके स्वतन्त्र होनेसे हानि— पित्रा भर्त्रा सुतैर्वापि नेच्छेद्विरहमात्मनः। एषां हि विरहेण स्त्री गहीं कुर्यादु में कुले।। १४६॥

स्त्रीको ( बचपन, जवानी और बुढ़।पेमें क्रमशः ) पिता, पित और पुत्रसे वियुक्त ( अलग रहकर स्वतन्त्र ) रहनेकी कभी इच्छा नहीं करनी चाहिये; क्योंकि उनके अभावसे स्री दोनों (पिता तथा पित) के वंशोंको निन्दित कर देती है।।१४९॥

सदा प्रसन्नता त्रादि रखना— सदा प्रहृष्ट्या भाव्यं गृहकार्येषु दृत्त्या । सुसंस्कृतोपस्कर्या व्यये चामुक्तहस्तया ॥ १४०॥

स्रीको सर्वदा (पित आदिके रोषमें भी ) प्रसन्न, गृह-कार्यों में चतुर, घरके वर्तन आदिको शुद्ध एवं स्वच्छ रखनेवाली और अधिक व्यय नहीं करनेवाली (अपने अभिभावककी आयके अनुसार कुछ धन बचाते हुए व्यय करनेवाली ) होनी चाहिये॥ १४०॥

पति-सेवा श्री का कर्तव्य— यस्यै दद्यात्पिता त्वेनां भ्राता वाऽनुमतेः पितुः । तं शुश्रूषेत जीवन्तं संस्थितं च न लङ्क्षयेत् ॥ १४१ ॥

पिता या पिताकी त्रानुमितिसे भाई इस (स्त्री) की जिसके लिये दे ऋथीत् जिसके साथ विवाह कर दे, (स्त्री) जीते हुए उस (पित) की सेवा करे और

तदुक्तं नारदेन—'तत्सिपि॰वेषु चासत्सु पितृपत्तः प्रसुः खियाः । पत्तद्वयावसाने तु राजा भर्ता खिया मतः ॥' इति । ( म॰ सु॰ )

उसके मरनेपर (भी व्यभिचार, उसके श्राद्ध त्रादिका त्याग तथा पारलौकिक कार्यके खण्डनसे ) उस (पति ) का उस्रङ्गन न करे॥ १५१॥

स्वामित्वमें कारण-

मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनं यज्ञश्चासां प्रजापतेः। प्रयुज्यते विवाहेषु प्रदानं स्वास्यकारणाम् ॥ १४२ ॥

इन (खिर्यों) के विवाहमें जो स्वस्त्ययन पड़ा जाता है तथा प्रजापतिके उद्देश्यसे जो हवन आदि किया जाता है, वह (मज़लार्थ अभीष्ट लामके लिये बिहित कर्म) तथा वाग्दान स्वामित्वका कारण है। (आतएव वाग्दानके बादसे स्त्री पतिके अधीन हो जाती है)॥ १५२॥

पति-प्रशंसा-

अनृतावृतुकाले च मन्त्रसंस्कारकृत्पतिः। सुखस्य नित्यं दातेह परलोके च योषितः॥ १४३॥

विवाहकर्ता (पित ) स्रोको ऋतुकालमें तथा ऋतु-भिन्न कालमें भी नित्य ही इस लोकमें तथा परलोकमें (सेवादिजन्य पुण्यकार्यों के द्वारा स्वर्गीद प्राप्तिसे ) सुख देनेवाला है ॥ १५३॥

विशीलः कामवृत्तो वा गुणैर्वा परिवर्जितः। उपचर्यः स्त्रिया साध्व्या सततं देववत्पतिः॥ १४४॥ सदाचारसे हीन, परस्त्रीमें श्रनुरक्त श्रीर विद्या त्रादि गुणीसे हीन भी पति पतिवता स्त्रियोंका देवताके समान पूज्य होता है॥ १५४॥

पतित्रता-प्रशंसा--

[ दानप्रभृति या तु स्याद्यावदायुः पतित्रता । भर्तुतोकं न स्यजित यथैवारुन्धती तथा ॥ २१ ॥ ]

[ जो स्त्री वाग्दानसे लेकर जीवन पर्यन्त पतिव्रता होती है, वह पतिलोकका स्थाग नहीं करती है प्रर्थात् सर्वदा पतिलोकमें निवास करती है; जैसी श्रकन्धती है, वैसाही वह (पतिव्रता स्त्री) है ॥ २१ ॥ ]

श्चियोंके लिये पृथक् यज्ञादिका निषेध—
नास्ति स्त्रीणां पृथययञ्चो न व्रतं नाष्युपोषणम् ।
पतिं शुश्रूषते येन तेन स्त्रेगे महीयते ॥ १४४ ॥
स्त्रियोंके लिये पृथक् (पतिके विना) यज्ञ नहीं है, श्रौर (पतिकी श्राज्ञाके

विना ) व्रत तथा उपवास नहीं है; पतिको सेवासे ही स्त्री स्वर्गलोकमें पूजित होती है ॥ १५५ ॥

विमर्श—जिस प्रकार खीके रजस्वला आदि होनेके कारण अनुपस्थित रहनेपर भी पति मात्रको यज्ञ करनेका अधिकार है, वैसे खीको पतिके विना यज्ञ करनेका अधिकार नहीं है तथा पतिकी अनुमतिके विना किसी वत या उपवास करनेका भी अधिकार नहीं है, किन्तु उक्त अधिकार नहीं रहनेपर भी केवल पति—सेवासे ही वह स्वर्गीधिकारिणी हो जाती है।

> पतिके जीवित रहते व्रतादि करनेसे दोष— [पत्यौ जीवित या तु स्त्री उपवासं व्रतं चरेत्। स्रायुष्यं हरते भर्तुर्नरकं चैव गच्छति ॥ २२ ॥ ]

[ जो स्त्री पतिके जीवित रहनेपर ( उसकी श्रातुमितिके विना ) त्रत या उपवास करती है, वह पतिकी श्रायुक्ता हरण करती है तथा स्वयं नरकको जाती है ॥२२॥]

पतिके विरुद्ध आचरणका निषेध-

पाणिपाहस्य साध्वी स्त्री जीवतो वा मृतस्य वा ।
पतिलोकमभीष्सन्ती नाचरेत्किञ्चिदप्रियम् ॥ १४६ ॥
पतिलोकको चाहनेवाली पतिष्रता स्त्री जीवित या मृत पतिका स्रप्रिय कोई
कार्य ( व्यभिचारसे या शास्त्रोक्त श्राद्धादिके त्यागसे ) न करे ॥ १५६ ॥

विधवाके कर्तज्य—
कामं तु ज्ञपये देहं पुष्पमूलफलें: शुभैं: ।
न तु नामापि गृह्णीयात्पत्यों प्रेते परस्य तु ॥ १४०॥
पतिके मरजानेपर (जीविका रहनेपर भी) पवित्र (सात्विक ग्रणयुक्त)
पुष्प, कन्द श्रौर फल (के श्राहार) से शरीरको क्षीण करे (ज्यभिचारकी
भावनासे दूसरे पुरुषका) नाम भी न ले ॥ १५७॥

आसीतामरणात्चान्ता नियता ब्रह्मचारिणी । यो धर्म एकपत्नीनां काङ्कन्ती तमनुत्तमम् ॥ १४८ ॥ एक पत्नी व्रत (जिसका एक ही पति है, उस ) ब्रह्मतम धर्मे चाहनेवाली स्त्रीको मरनेतक श्रर्थात् जीवन-पर्यन्त क्षमायुक्त, नियमसे रहनेवाली तथा मधु-मांस-मद्यको छोड़कर ब्रह्मचर्यसे रहनेवाली बने ॥ १४८ ॥ ब्रह्मचर्यसे स्वर्गप्राप्तिके उदाहरण— श्रानेकानि सहस्राणि कुमारब्रह्मचारिणाम्। दिवं गतानि विप्राणामकृत्वा कुलसंततिम्।। १४६॥

बाल्यावस्थासे ही ब्रह्मचर्य पालनेवाले ( सनक, बालखिल्य त्रादि ) अनेकों सहस्र ब्राह्मण वंशावृद्धिके लिये सन्तानोतात्तिको विना किये ही स्वर्ग गये हैं ॥ १५९॥

मृते भर्तेरि साध्वी स्त्री ब्रह्मचर्ये व्यवस्थिता । स्वर्ग गच्छत्यपुत्रापि यथा ते ब्रह्मचारिणः ॥ १६० ॥

पतिके मरनेपर ब्रह्मचारिणी रहती हुई पतिव्रता स्त्री (परपुरुष-संसर्गसे) पुत्रको बिना पैदा किये ही उन (सनकादि) ब्रह्मचारियोंके समान स्वर्गको जाती है॥

परपुरुष-गमन-निन्दा-

श्रपत्यलोभाद्या तु स्त्री भर्तारमितवर्तते। सेह निन्दामवाप्नोति पतिलोकाच हीयते॥ १६१॥

सन्तानके लोभसे जो स्त्री पतिका उस्नङ्घन ( न्यभिचार ) करती है, वह इस लोकमें निन्दाको प्राप्त करती है श्रीर उस पुत्रके द्वारा स्वर्गसे भी श्रष्ट होती है ॥

नान्योत्पन्ना प्रजास्तीह न चाय्यन्यपरिग्रहे । न द्वितीयस्य साध्वीनां कचिद्धर्तोपदिश्यते ॥ १६२ ॥

इस लोकमें परपुरुषसे उत्पन्न सन्तान तथा परस्त्रीमें उत्पन्न सन्तान शास्त्रोक्त सन्तान नहीं होती है और पतिन्नता स्त्रियोंका दूसरा पति भी कहींपर (किसी शास्त्रमें ) नहीं कहा गया है ॥ १६२ ॥

> पतिं हित्वाऽपकृष्टं स्वमुत्कृष्टं या निषेवते । निन्दौव सा भवेल्लोके परपूर्वेति चोच्यते ॥ १६३ ॥

जो स्त्री नीचवर्ण ( क्षित्रिय आदि ) पतिको छोड़कर उचवर्ण ( ब्राह्मण आदि ) पतिका आश्रय ( उसके साथ संभोग ) करती है, वह भी लोकमें निन्दित हो होती है और 'पहले इसका दूसरा पति था' ऐसा लोग कहते हैं ॥ १६३ ॥

व्यभिचारसे हानि-

व्यभिचारातु भर्तुः स्त्री लोके प्राप्नोति निन्दाताम्। शृगालयोनि प्राप्नोति पापरोगैश्च पीड्यते ॥ १६४॥

परपुरुषके साथ संभोग करनेवाली स्त्री इस लोकमें निन्दित होती है, मरकर श्रुगालकी योनिमें उत्पन्न होती है ख्रौर (कुष्ठ ख्रादि) पाप-रोगोंसे दुःखी होती है॥ पातित्रत्यका फल-

पतिं या नामिचरति मनोवाग्देहसंयुता । सा भर्वतोकमाप्नोति सद्भिः साध्वीति चोच्यते ॥ १६४ ॥

मन, वचन तथा कामसे संयत रहती हुई जो स्त्री पतिके विरुद्ध कोई कार्य (व्यभिचारादि) नहीं करती है, वह पतिलोकको प्राप्त करती है तथा उसे सज्जन लोग पितित्रता' कहते हैं ॥ १६५ ॥

अनेन नारीवृत्तेन मनोवाग्देहसंयता। इहाग्यां कीर्तिमाप्नोति पतिलोके परत्र च ॥ १६६॥

मन-वचन-कायसे संयत स्त्री इस ( ४।१४६ — १६५ ) स्त्री-व्यवहार ( पति-शुश्रूषा द्यादि ) से इस लोकमें उत्तम यशको ख्रौर परलोकमें पतिके साथ ख्राजित स्वर्ग द्यादि शुभ लोकों को प्राप्त करती है ॥ १६६ ॥

> श्रीके मरनेपर श्रौतामिसे दाहिकया— एवंवृत्तां सवर्णां स्त्रीं द्विजातिः पूर्वमारिणीम् । दाहयेद्गिनहोत्रेण यज्ञपात्रैश्च धर्मवित् ॥ १६७॥

ऐसे (५।१४६—१६६) आवरणवाली पहले मरी हुई सवर्णा स्त्रीकी दाह-किया धर्मन्न द्विजाति अभिहोत्रकी अभि तथा यञ्चपात्रींसे विधिवत् करे ॥ १६७ ॥

फिर विवाहके विषयमें निर्णय — भार्याये पूर्वमारिएये दत्त्वाग्नीनन्त्यकर्मणि । पनर्दारक्रियां कुर्यात्पुनराधानमेव च ॥ १६८ ॥

पहले मरी हुई श्लीका दाहकर्म आदि अन्त्येष्टि संस्कार करके ग्रहस्थाश्रमको चाहनेवाला (सपुत्र या अपुत्र ) द्विजाति फिर विवाह करे अथवा श्रौतामिका आधान करे ॥ १६८ ॥

त्रानेन विधिना नित्यं पञ्चयज्ञात्र हापयेत्। द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत्।। १६६।।

इस प्रकार सर्वदा (करता हुन्ना द्विज ) पञ्चमहायशों (२।७० ) का त्याग कदापि नहीं करे, त्रायुके द्वितीय भागको (शास्त्रानुसार ) विवाहकर गृहस्थाश्रममें निवास करे ॥ १६९ ॥

मानवे धर्मशाखेऽस्मिन् संस्कारवतवर्णनम् । आञ्जनेयकुपादृष्टवा पञ्चमे पूर्णतामगात् ॥ ५ ॥

## अथ षष्ठोऽध्यायः।

वानप्रस्थाश्रममें प्रवेश-

एवं गृहाश्रमे स्थित्वा विधिवत्स्नातको द्विजः। वने असेतु नियतो यथावद्विजितेन्द्रियः॥'१॥

ब्रह्मचर्याश्रमके बाद समावर्तन संस्कारको प्राप्त स्नातक द्विज इस प्रकार (पश्चमाध्यायोक्त ) विधिपूर्वक ग्रहस्थाश्रममें रहकर आगे (इसी षष्ठ अध्यायमें कथित ) नियमसे जितेन्द्रिय होकर वनमें निवास करे ॥ १ ॥

[ अतःपरं प्रवच्यामि धर्मं वैखानसाश्रमम् । वन्यमूलफलानां च विधिं प्रहणमोच्चाो ॥ १ ॥ ]

[ इसके त्रागे वानप्रस्याश्रमके धर्म त्रार वन्य ( जंगली ) कन्दों तथा फलोंके ग्रहण एवं त्याग करनेकी विधि कहूँगा ॥ १ ॥ ]

वानप्रस्थाश्रम-काल-

गृहस्थरतु यदा पश्येद्वलीपलितमात्मनः । अपत्यस्यैव चापत्यं तदाऽरण्यं समाश्रयेत् ॥ २ ॥

जब गृहस्थाश्रमी बली ( अपने शारीरके चमड़ेको सिकुड़ा हुआ ), पके हुए बाल तथा अपने पुत्रके पुत्र ( पौत्र ) को देख ले, तब बनका आश्रय ( वानप्रस्थाः अममें प्रवेश ) करे ॥ २ ॥

सत्रीक त्रथवा त्रस्रीक वानप्रस्थाश्रमप्रहण— सन्त्यज्य प्राम्यमाहारं सर्वं चैव परिच्छदम्। पुत्रेषु सार्या निच्चित्य वनं गच्छेत्सहैव वा।। ३।।

प्राम्य आहार (धान, यव प्रादि प्राप सम्बन्धी भोजन) तथा परिच्छद (गौ, घोड़ा-हाथी, शय्या आदि गृह-सम्पत्ति) को छोड़कर बनमें जानेकी इच्छा नहीं करनेवाली अपनी पत्नीको पुत्रोंके उत्तरदायित्व (देख-रेख) में सौंपकर तथा वनमें साथ जानेकी इच्छा करनेवाली अपनी पत्नीको साथमें सेकर वनको जाने।।३॥

> श्रमिहोत्रके साथ वानप्रस्थाश्रम प्रहण— श्रमिहोत्रं समादाय गृह्यं चाग्निपरिच्छदम् । श्रामाद्रययं निःस्टत्यं निवसेन्त्रियतेन्द्रियः ॥ ४ ॥

श्रीत तथा त्रावसथ त्राग्नि त्रौर सुक्-सुवा त्रादि तत्सम्बन्धी सामग्री सेकर ग्रामसे बाहर वनमें जाकर जितेन्द्रिय होकर रहे ॥ ४ ॥ वन्य अन्न-फलादिसे पश्चमहायज्ञ करना— मुन्यन्नैर्विविधेर्मेध्ये: शाकमूलफलेन वा । एतानेव महायज्ञान्निवेपेद्विधिपूर्वकम् ॥ ४॥

पवित्र त्रनेकविध मुन्यन ( नीवार त्रादि ) त्रथवा शाक, मूल और फल त्रादिसे पूर्वोक्त ( ३।७० ) पञ्चमहायज्ञोंको विधिपूर्वक करता रहे ॥ ५ ॥

मृगवर्म, चीर तथा जटाहिका धारण— वसीत चर्म चीरं वा सायं स्नायात्प्रगे तथा। जटाश्च विभृयान्नित्यं रमश्रुलोमनखानि च ॥ ६॥

मृग त्रादिका चर्म या पेड़ोंका वल्कल धारण करे, सार्यकाल तथा प्रातःकाल स्नान करे और सर्वदा जटा, दाढ़ी-मृंछ एवं नखको धारण करे (क्षीर कर्म न करावे)॥ ६॥

> पश्चमहायज्ञ तथा श्चतिथिसत्कार— यद्भच्यं स्यात्ततो द्दाद्वलिं भिन्नां च शक्तितः। श्रम्मूलफलभिन्नाभिरचयेदाश्रमागतान्॥ ७॥

जो भोज्य पदार्थ (६।५—मुन्यन तथा शाक-मूल-फलादि) हो, उसीसे बिल (बिलवेश्वदेवादि पश्चमहायज्ञ कर्म) करे, भिक्षा दे और जल, कन्द तथा फलोंकी भिक्षा देकर आये हुए अतिथियोंका सत्कार करे॥ ७॥

वानप्रस्थके श्रन्य सामान्य नियम— स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दान्तो मैत्रः समाहितः । दाता नित्यमनादाता सर्वभूतानुकम्पकः ॥ ८॥

सर्वदा वेदाभ्यासमें लगा रहे; ठंडा गर्भ, सुख-दुःख, मान-श्रपमान श्रादि इन्होंको सहन करैं; सबसे मित्रभाव रखे, मनको व गर्मे रखे, दानशील बने, दान न ले और सब जीकेंपर दया करे ॥ ८ ॥

वैतानिकं च जुहुयादग्निहोत्रं यथाविधि। दर्शमस्कन्दयन्पर्वे पौर्णमासं च योगतः॥ ६॥

दर्श ( श्रमावस्या ), पौर्णमास ( पूर्णिमा-सम्बन्धी ) पर्वोको यथासमय त्याग नहीं करता हुश्रा ( वानप्रस्थाश्रमी ) विधिपूर्वक वैतानिक श्रमिहोत्र करता रहे ॥९॥

विमर्श-गाईपस्य कुण्डस्थ अप्निका आहवनीय तथा दिलणाप्तिकुण्डोंमें स्थापन न करना 'वितान' कहळाता है, उसमें किया गया हवन 'वैतानिक' है। ऋचेष्टचाप्रयणं चैव चातुर्मास्यानि चाहरेत्। तुरायणं च क्रमशो दत्तस्यायनमेव च ॥ १०॥

नक्षत्रयाग, त्राप्रहायण ( नव-ष्रस्य ) याग, चातुर्भास्य याग, उत्तरायण याग त्र्यौर दक्षिणायन यागको श्रौतस्मार्त विधिसे क्रमशः करे ॥ १०॥

विमर्श-किसी २ व्याख्याकारका मत है कि प्रकृत रहोकोक्त दर्श-पौर्णमास्य आदि यागविधान वानप्रस्थके लिये स्तुतिपरक हैं, अनुष्ठान-पाक नहीं; क्योंकि ये (दर्श-पौर्णमासादि याग कर्म) प्राग्य बीहि आदिसे ही साध्य हैं। स्मृतिवचन श्रौताङ्गका बाधक भी नहीं हो सकता, क्योंकि अप्रिम (६१९) वचनमें मुन्यन्न नीवार आदिके वानप्रस्थ-विषयक होनेसे स्पष्टतया कही गयी चरुपुरोडाश आदि विधिका बाध करना अनुचित है। गोविन्दराजके मतानुसार वन्य बीहि आदिसे ही किसी प्रकार इन योगोंको करना चाहिये।

वासन्तशारदैर्मेध्येर्मुन्यन्तैः स्वयमाहृतैः । पुरोडाशांश्चरूंश्चेव विधिवन्निवेपेत्पृथक् ॥ ११ ॥

वसन्त तथा शरद् ऋतुमें पैदा हुए एवं स्वयं लाये गये पवित्र मुन्यन्नोंसे पुरोडाश तथा चरुको शास्त्रानुसार (उक्त कार्य की सिद्धिके लिये) अलग २ तैयार करे ॥ ११ ॥

> देवताभ्यस्तु तद्धुत्वा वन्यं मेध्यतरं हविः। शेषमात्मनि युक्कीत लवणं च स्वयं कृतम्।। १२।।

वनमें उत्पन्न श्रायन्त पवित्र उस हिवायात्रसे देवोंके उद्देश्यसे हवनकर बचे हुए श्रज्ञको भोजन करे तथा स्वयं बनाये हुए लवण (क्षार मिट्टीसे बनाये गये नमक) को काममें लावे ॥ १२ ॥

स्थलजौद्कशाकानि पुष्पमृलफलानि च । मेध्यवृत्तोद्भवान्यद्यात्स्नेहांश्च फलसम्भवान् ॥ १३ ॥

भूमि तथा जलमें उत्पन्न शासको, वृक्षोंके पवित्र पुष्प, मूल तथा फलको ऋौर फलोंसे बने स्नेहको भोजन करे॥ १३॥

मधु मांसादिका त्याग— वर्जयेन्मधु मांसं च भौमानि कवकानि च । भूस्तृणं शिमुकं चैव श्लेष्मातकफलानि च ॥ १४ ॥ मधु ( शहद ), मांस, प्रथामें उत्पन्न छत्राक, भृस्तृण ( मालव देशमें प्रसिद्ध जलमें उत्पन्न होनेवाला शाक-विशेष), शिश्रुक (सहिजना) और लसोड़ेका कल का त्याग करे (इन्हें नहीं खावे)॥ १४॥

विमर्श—छत्राक वर्षा ऋतुमें भूमि या पेड़ोंके खोखले स्थानोंमें उत्पन्न होता है, इसका आकार छातेके समान तथा रंग सफेद लिये कुछ धूम्रवर्ण होता है। गोविन्द्र-राजका मत है कि पृथ्वीपर उत्पन्न छत्राकका त्याग करना चाहिये, पेड़ोंके खोखलेमें उत्पन्न छत्राकका नहीं, किन्तु वह कथन—'छत्राकं''' (५१९९) रलोक द्वारा सामान्यतः ( सर्वविध ) छत्राकका निषेध गृहस्थाश्रमीके लिये किया है तो वान-प्रस्थेक लिये वार्च ( वृत्तके खोखलेमें उत्पन्न ) छत्राकको भच्य मानना ठीक नहीं, तथा 'सूमिमें या घृत्तपर उत्पन्न छत्राक खानेवालोंके ब्रह्मवादियोंमें निन्दित एवं ब्रह्मवातक समझना चाहिये' इस यमवचनद्वारा द्विविध छत्राकका स्पष्ट रूपसे निषेध करनेसे भी वानप्रस्थोंके लिये भी छत्राक त्याज्य ही है। मेधातिथिका मत है कि—'भौमानि' ( भूमिमें उत्पन्न ) शब्द 'कविकानि' का विशेषण नहीं है, अपितु स्वतन्त्र पद है और उसका अर्थ 'वनचरोंका भच्य 'गोजिह्ना' नामक पदार्थ है, वानप्रस्थोंके लिये उसीका त्याग कहा गया है।' किन्तु अनेक कोषोंमें 'भौम' शब्दका 'गोजिह्ना' अर्थ नहीं मिलनेसे उक्त मत भी अमान्य है। 'पञ्चम अध्यायमें द्विजमात्रके लिये निषेध करनेपर भी यहांपर समान प्रायश्चित्त बतलानेके लिये पुनः निषेध किया है' यह कुल्लुकमहका मत है।

पूर्वसिचत अन्नादिका त्याग—

त्यजेदाश्वयुजे मासि मुन्यन्नं पूर्वसिक्चितम् । जीर्णानि चैव वासांसि शाकमूलफलानि च ॥ १४॥ पूर्वसिचत मुन्यच (नीवार त्रादि), पुराने वस्त्र (वल्कल चीर त्रादि) और शाक, कन्द एवं फलका स्राश्विन मासमें त्याग कर दे॥ १५॥

विमर्श—यह विधि वर्ष भरके लिये सञ्चय करनेवाले (६।१८) वानप्रस्थके लिये है।

हल जोतनेसे उत्पन्न श्रन्न तथा प्राम्य मृल-फलका त्याग— न फालकृष्टमश्नीयादुत्सृष्टमिप केनचित् । न प्रामजातान्यार्तोऽपि मृलानि च फलानि च ॥ १६॥ वनमें भी हलसे जुती हुई भूमिमें उत्पन्न ( किसान श्रादिके द्वारा ) छोड़े गये

१. यमस्तु—'भूमिजं वृत्तजं वापि छत्राकं भत्तयन्ति ये। ब्रह्मझांस्तान् विजानीयाद् ब्रह्मवादिषु गर्हितान् ॥ इति । ( म० मु० )

भी ब्रीह्यादि श्रज्ञको तथा प्रापमें (विना हलसे जुती हुई भूमिमें भी) उत्पन्न मूल (कन्द) ब्रौर फलको (भूखसे) पीडित होकर भी न खावे॥ १६॥

> श्रिपक भोजी श्रादिका विधान— श्रिपकाशनो वा स्यात्कालपक्तभुगेव वा । श्रश्मकुट्टो भवेद्वाऽपि दन्तोल्खिलकोऽपि वा ॥ १७॥

( वानप्रस्थ ) त्रिप्तमें पकाये हुए श्रजादिको खानेवाला बने, श्रथवा स्वनियत समयपर पकनेवाले ( फल श्रादि ) पदार्थोंको खानेवाला बने, श्रथवा श्रथमकृष्ट ( पत्थरसे श्रजादि फोड़ या कूट पीसकर खानेवाला ) बने, श्रथवा दन्तोलूखिक ( सब भद्दय पदार्थको दाँतोंसे ही चबाकर खानेवाला ) बने ॥ १७ ॥

> श्रन्नादिके सम्रयका प्रमाण— सद्यः प्रचालको वा स्थान्माससञ्जयिकोऽपि वा । षरमासनिचयो वा स्थात्समानिचय एव वा ॥ १८॥

(वानप्रस्थ) एक दिन, एक मास, छः मास या एक वर्ष तक खाने योग्य मीवार श्रादि मुन्यन्नका संप्रद करे॥ १८॥

भोजनका समय-

नक्तं चान्नं समरनीयादिवा वाऽऽहृत्य शक्तितः। चतुर्थकालिको वा स्यात्स्याद्वाप्यष्टमकालिकः॥ १६॥

(वानप्रस्थ ) यथाशक्ति श्रन्नको लाकर सायंकाल (रात्रिमें ), या दिनमें, या एक दिन पूरा उपवासकर दूसरे दिन सायंकाल, या तीन रात उपवासकर चौथे दिन सायंकाल भोजन करे ॥ १९ ॥

विमर्श—इसमेंसे तृतीय और चतुर्थ पत्तको क्रमशः 'चतुर्थकालिक और अष्टम-कालिक' कहते हैं। किसी २ व्याख्याकारने उक्त दोनों शब्दोंका अर्थ क्रमशः दिनका चतुर्थ और अष्टम प्रहर किया है, किन्तु वह सर्वथा हेय है।

चान्द्रायण्विधानैर्वा शुक्लकृष्णे च वर्तयेत्। पद्मान्तयोर्वाऽप्यश्नीयाद्यवाग् कथितां सकृत्॥ २०॥

श्रथना शुक्ल तथा कृष्णपक्षमें चान्द्रायणके नियम (११।२१६) से भोजन करे, श्रथना श्रमानस्या तथा पूर्णिमाको दिन या रात्रिमें केंनल एक बार पकाई हुई थनागूका भोजन करे—॥ २०॥

[ यतः पत्रं समाद्यान्न ततः पुष्पमाहरेत्। यतः पुष्पं समाद्यान्न ततः फलमाहरेत्॥ २॥ ]

[ जिस लता या दक्ष आदिसे पत्ता ले, उसीसे फूल न ले, तथा जिससे फूल ले, उसीसे फल नहीं ले, अर्थात् पता, फूल और फल अलग २ दक्ष या लता आदिसे प्रहण करे।। २॥ ]

पुष्पमूलफलैर्बाऽपि केवलैर्वतयेत्सदा । कालपकैः स्वयंशीणैंवैंखानसमते स्थितः ॥ २१ ॥

श्रथवा वैखानस (वानप्रस्थ ) श्राश्रममें रहनेवाला (वानप्रस्थ यति ) सर्वदा केवल समयपर पके श्रौर स्वयं गिरे हुए फूल, मूल श्रौर फलोंसे ही जीवन-निर्वाह करे।। २९।।

> भूमिपर लेटना श्रादि— भूमौ विपरिवर्तेत तिष्ठेद्वा प्रपर्देर्दिनम् । स्थानासनाभ्यां विहरेत्सवनेषूपयन्नपः ॥ २२ ॥

भृमि पर लेटे तथा टहले या पैरके अगले भाग ( चौत्र ) पर दिनमें कुछ समय तक खड़ा रहे या बैठा रहे ( बीच २ में टहले नहीं अर्थात् घुमे-फिरे नहीं ) और प्रातःकाल, मध्याहकाल तथा सार्यकालमें ( तीन वार ) स्नान करे ॥ २२ ॥

विमर्श—भूमिपर लेटने आदिका विधान आवश्यक स्नान एवं भोजनके अति-रिक्त समयके लिये है। अथवा महर्षि याज्ञवल्क्यके कथनानुसार रातमें सोने तथा दिनमें खड़ा रहने या टहलनेका विधान है।

> ऋतुके श्रनुसार दिनवर्या— श्रीष्मे पञ्चतपास्तु स्याद्धर्षास्वश्रावकाशिकः । श्राद्रवासास्तु हेमन्ते क्रमशो वर्धयंस्तपः ॥ २३ ॥

श्रपनी तपस्याको बढ़ाता हुआ (वानप्रस्थ यति) श्रीष्म ऋतुमें पञ्चाप्ति ले, वर्षा ऋतुमें खुले मैदानमें रहे (छाये हुए मकान का आश्रय या छाता आदिको पानी बरसते रहनेपर भी न लें) और शीत (हेमन्त) ऋतुमें गीला कपड़ा धारण करे ॥ २३ ॥

त्रिकाल देविष वितृ-तर्पण तथा स्वदेह-शोषण — उपस्पृशांस्त्रिषवणं पितृन्देवांश्च तर्पयेत् । तपश्चरंश्चोयतरं शोषयेद् देहमात्मनः ॥ २४ ॥

तीनों समय (प्रातः, मध्याह श्रौर सायं) स्नान करता हुश्रा देवताश्रों, ऋषियों तथा पितरों का तर्पण करे श्रौर कठोर तपस्या करता हुश्रा श्रपने शरीरको सुखा दे (क्षीण कर दे)॥ २४॥

विमर्श—यर्मवचनानुसार पात्तिक या मासिक उपवास रूप कठोर तपस्या करता हुआ वानप्रस्थ यति अपने शरीरको चीण कर दे।

श्रग्निहोत्रकी समाप्ति—

श्रमीनात्मनि वैतानान्समारोष्य यथाविधि । अनिमरिनकेतः स्थान्मुनिमूलफलाशनः ॥ २४ ॥

वानप्रस्थाश्रमके नियमानुसार वैतानिक अग्निको आत्मामें रखकर (उस अग्निके भस्म आदिको पीकर ) वनमें भी अग्निन और गृहका त्यागकर केवल मूल (कन्द आदि) तथा फलको खावे (नीवार आदि पवित्र मुन्यज्ञका भी त्यागकर है) ॥ २५॥

विमर्श—'यह अग्नित्याग तथा गृहत्याग छः मासके बाद ही वानप्रस्थाश्रमी करें ऐसा वसिष्ठ का मत है।

> पेड़के नीचे भूमिपर शयन— अप्रयत्नः सुखार्थेषु ब्रह्मचारी घराशयः। शरगोष्वममञ्जेव वृत्तमृतनिकेतनः॥ २६॥

(वानप्रस्थाश्रमी) सुख-साधक-साधनों में उद्योग छोड़कर ब्रह्मचारी, भूमिपर सोनेवाला, निवासस्थानमें ममत्वरहित हो पेड़ोंके मूल (पेड़ोंके नीचेका स्थान) को घर समक्कर निवास करे॥ २६॥

भिक्षाचरण-

तापसेष्वेव विप्रेषु यात्रिकं भैत्तमाहरेत् । गृहमेधिषु चान्येषु द्विजेषु वनवासिषु ॥ २७ ॥

(फल मृलके सर्वथा असम्भव हो जानेपर वानप्रस्थाश्रमी) जीवननिर्वाहके लिये केवल तपस्वी वानप्रस्थाश्रमियोंके यहां भिक्षाप्रहण करे और उनका भी

१. 'यथोक्तं यमेन-'पचोपवासिनः केचित्केचिन्मासोपवासिनः।' इति। (म. मु.)

श्रभाव होनेपर वनमें निवास करनेवाले श्रन्य ग्रहस्थ द्विजोंसे भिक्षा प्रहण करे–॥२७॥ श्रामादाहृत्य वाऽश्नीयादृष्टौ श्रासान्वने वसन् । प्रतिगृह्य पुटेनेव पाणिना शकलेन वा ।। २८ ।।

उन वनवासी ग्रहस्थोंका भी श्रामाव होनेपर वनमें ही निवास करता हुआ (वानप्रस्थ तपस्वी) प्रामसे पत्रोंमें, या सकोरोंके खण्डोंमें अथवा हाथमें ही भिक्षाको लाकर केवल श्राठ प्रास भोजन करे॥ २८॥

वेदका स्वाध्याय-

एताश्चान्याश्च सेवेत दीचा विश्रो वने वसन्। विविधाश्चीपनिषदीरात्मसंसिद्धये श्रुतीः॥ २६॥

वनमें निवास करता हुआ (वानप्रस्थ) ब्राह्मण इन नियमोंको तथा स्वशास्त्रोक्त नियमोंको सेवन करे श्रीर आत्मसिद्धि (ब्रह्मप्राप्ति ) के लिये उपनिषदीं तथा वेदोंमें कथित विविध वचनोंका श्रम्यास करे ॥ २९ ॥

ऋषिभित्राह्मणैश्चैव गृहस्थैरेव सेविताः । विद्यातपोविवृद्धन्यर्थं शरीरस्य च शुद्धये ॥ ३० ॥

क्योंकि ब्रह्मज्ञानी ऋषियों, ब्राह्मणों श्रीर गृहस्योंने निया (ब्रह्म-विषयक श्रहेत ज्ञान) श्रीर तपस्या (धर्म) को वृद्धिके लिये इन (उपनिषदों श्रीर वेदों) का सेवन (श्रभ्यास) किया है।। ३०॥

महाश्स्थान— त्र्यपराजितां वाऽऽस्थाय व्रजेद्दिशमजिह्यगः। त्र्यानिपाताच्छरीरस्य युक्तो वार्यनिलाशनः॥ ३१॥

श्रविकिरिसत रोग श्रादिके उत्पन्न होनेपर सरल बुद्धिवाला (वानप्रस्थ यित) केवल जल श्रीर वायुके श्राहार पर रहता हुआ शरीरके पतन (मरण) होने तक दक्षिण दिशा की श्रोर चले ॥ ३१॥

उक्त नियमपालनसे ब्रह्मप्राप्ति— श्रासां महर्षिचर्याणां त्यक्त्वाऽन्यतमया तनुम् । वीतशोकभयो विप्रो ब्रह्मलोके महीयते ॥ ३२॥

पूर्वोक्त महर्षि-पालित नियमों में किशी एकका पालन करता हुआ शोक न तथा भयसे रहित ब्राह्मण शरीर त्यागकर ब्रह्मलोकमें पूजित होता (मोक्सको प्राप्त करता) है ॥ ३२ ॥ परिवाजक ( संन्यास ) काल— वनेषु च विहत्यैवं तृतीयं भागमायुषः । चतुर्थमायुषो भागं त्यक्त्वा सङ्गान्परिव्रजेत् ॥ ३३ ॥

त्रपनी वयके तीसरे भागको इस प्रकार ( तपश्चर्यादिके द्वारा ) वनमें विताकर वयके चौथे भागमें सब विषय-सङ्गोंका त्यागकर संन्यासाध्रम का पालन करे ॥३३॥

विमर्श—यह पत्त जिसका वार्नप्रस्थाश्रममें मरण नहीं हो उसके छिये है। किसी भी प्राणीके वयका निश्चित काल किसी को ज्ञान नहीं रहता, अतः यहां पर वयका तीसरा भाग 'तृतीयं भागमायुषः' से 'वानप्रस्थाश्रममें तप आदिके हारा राग-हेष आदिके ज्ञय होने का समय-विशेष' समझना चाहिये, इसी वास्ते 'शङ्क' तथा 'लिखित' ने वनवासके बाद शान्त एवं ज्ञीण अवस्थावालेको संन्यास लेनेको कहा है।

ब्रह्मचर्यादिके कमसे ही संन्यास प्रहण— आश्रमादाश्रमं गत्वा हुतहोमो जितेन्द्रियः। भिन्नाबिलपरिश्रान्तः प्रव्रजन्त्रेत्य वर्धते॥ ३४॥

एक आश्रमसे दूसरे आश्रममें ( ब्रह्मचर्याश्रमसे ग्रहस्थाश्रमसे ब्रोर ग्रहस्थाश्रमसे वानप्रस्थाश्रममें ) जाकर यथाशक्ति हवनकर जितेन्द्रिय रहता हुआ, भिक्षाचरण एवं विकिक्मसे श्रान्त ( थका ) हुआ द्विज विषयासक्तिका त्याग करता ( संन्यास लेता ) हुआ मरकर ब्रह्मभूत हो अतिवृद्धि ( मुक्तिरूप अतिशयित सिद्धि ) को प्राप्त करता है ॥ ३४॥

देवर्षि-पितृ-ऋणसे मुक्त होनेपर ही संन्यासप्रहण— ऋणानि त्रीरयपाकृत्य मनो मोच्चे निवेशयेत्। अनपाकृत्य मोच्चं तु सेवमानो व्रजत्यधः॥ ३४॥

तीन ऋणों ( देव-ऋण, ऋषि ऋण श्रौर पितृ ऋण ) को पूरा करके ही मनको मोक्षमें लगावे ( संन्यास ग्रहण करे ), उन ऋणोंको विना पूरा किये ( उनसे विना छुटकारा पाये ) मोक्षका सेवन ( संन्यासका पालन ) करनेवाला नरकको जाता है ॥ ३५॥

१. अत एव शङ्खलिखितौ 'वनवासादूर्ध्वं शान्तस्य परिगतवयसः परिवाज्यम् ।' इत्याचस्यतुः, इति । ( म० मु० )

विमर्श-'यदि त्वास्यन्तिकं वासं—'( श२४३-२४४) रलोकोक्त पचको न मान कर प्रत्येक आश्रमको सेवन करनेवालोंके लिये प्रकृत वचनद्वारा देव, ऋषि और पितरोंके ऋणसे कमशः यज्ञ, वेदस्वाध्याय और पुत्रोत्पादनद्वारा मुक्त होकर ही संन्यासाश्रममें प्रवेश करना चाहिये। 'उत्पन्न होते ही ब्राह्मण (द्विजमात्र) तीन ऋणोंसे युक्त हो जाता है' ऐसा सुना जाता है'।

त्रधीत्य विधिवद्वेदान्पुत्रांश्चोत्पाद्य धर्मतः । इष्ट्रा च शक्तितो यज्ञैर्मनो मोत्ते निवेशयेत् ॥ ३६ ॥

विधिपूर्वक वेदोंको पढ़कर, धर्मानुसार पुत्रोंको उत्पन्नकर श्रौर शक्तिके श्रनुसार यहाँका श्रनुष्ठानकर (द्विज) मोक्ष (मोक्षसाधक संन्यास।श्रमके पालन) में मनको लगावे॥ ३६॥

श्रन्यथा श्राचरणसे दोष—

त्र्यनधीत्य द्विजो वेदाननुत्पाद्य तथा सुतान् । त्र्यनिष्ट्रा चैव यज्ञैश्च मोत्तमिच्छन्त्रजत्यघः ॥ ३७॥

द्विज विना वेदका अध्ययन िकये, तथा पुत्रोंको विना उत्पन्न िकये और (अप्रिष्ठोम आदि ) यहींका विना अनुष्ठान किये मोक्षको (संन्यासाश्रमके प्रहण-द्वारा ) चाहता हुआ नरकको जाता है ॥ ३७॥

प्राजापत्य यज्ञानुष्ठानके बाद संन्यासप्रहण— प्राजापत्यां निरूप्येष्टिं सर्ववेदसद्त्रिणाम् । स्थात्मन्यग्नीन्समारोण्य ब्राह्मणः प्रव्रजेद् गृहात् ॥ ३८ ॥

जिसमें समस्त सम्पत्तिको दक्षिणा रूपमें दे देते हैं ऐसे प्राजापत्य (प्रजापित जिसके देव हैं ऐसा ) यज्ञको अनुष्ठानकर और उसमें कथित विधि से अपनेमें अमिका आरोपकर ब्राह्मण घरसे (निकलकर) संन्यास आश्रमको ग्रहण करे।।३८॥

विमर्श-'यजुर्वेदीयोपाख्यान' नामक ग्रन्थमें इस सर्वस्वदृत्तिणाक प्राजापत्य यज्ञका विधान कहा गया है।

श्रभयदानफलम्-

यो दत्त्वा सर्वभूतेभ्यः प्रव्रजत्यभयं गृहात् । तस्य तेजोमया लोका भवन्ति ब्रह्मवादिनः ॥ ३६ ॥ जो सब (स्थावर तथा जङ्गम ) प्राणियोंके लिये स्रमय देकर गृहसे संन्यास

१. 'जायमानो वे ब्राह्मणिसिमिर्ऋणैर्ऋणवान् जायते, यज्ञेन देवेभ्यः प्रजया पितृभ्यः, स्वाध्यायेन ऋषिभ्यः इति श्रूयते । इति ( म॰ मु॰ ) ।

ते तेता है, उस ब्रह्मज्ञानीके तेजोमय लोक (ब्रह्मलोक आदि) होते हैं अर्थात् वह उन लोकोंको प्राप्त करता है॥ २९॥

> यस्माद्ग्विप भूतानां द्विजान्नोत्पद्यते भयम् । तस्य देहाद्विमुक्तस्य भयं नास्ति कुतश्चन ॥ ४०॥

जिस द्विजसे जीवोंको लेशमात्र भी भय नहीं होता, शरीरसे विमुक्त ( मरे ) हुए उस द्विजको कहींसे भी भय नहीं होता (वह सर्वदाके लिये निर्भय हो जाता है )॥

निःस्पृह होकर संन्याम प्रहण— श्रगाराद्भिनिष्कान्तः पवित्रोपचितो मुनिः। समुपोढेषु कामेषु निरपेचः परित्रजेत्॥ ४१॥

पवित्र कमण्डलु, दण्ड त्रादिसे युक्त मौन धारण किया हुन्ना बरसे निकला हुन्ना श्रौर उपस्थित (किसीके द्वारा लाये गये) इच्छा-प्रवर्तक वस्तु (स्वादिष्ट, भोज्य एवं मृदु वस्त्रादि) में निःस्पृह होकर संन्यास प्रहण करे ॥ ४१॥

एकाकी रहना-

एक एव चरेन्नित्यं सिद्ध-यर्थमसहायवान् । सिद्धिमेकस्य संपश्यन्न जहाति न हीयते ॥ ४२॥

अकेले (दूसरेके संगरहित संन्यासी) के सिद्धिको देखता हुआ द्विज दूसरे किसीका साथ न करके अकेला ही मोक्षके लिये चले (घरसे निकले या रहे) इस प्रकार वह किसीको नहीं छोड़ता है और न उसे कोई छोड़ता है ॥ ४२ ॥

विमर्श—यहां एकाकी (अकेला) से पूर्व परिचित पुत्रादि तथा आगे मिलने वालोंका प्रहण करना चाहिये । जब वह संन्यासाश्रममें प्रवेश करते हुए तथा बादमें अकेला ही रहेगा तब उसको किसीमें ममता नहीं रहेगी । और ममत्वसे हीन संन्यासी परमात्मामें चित्त लगाकर शीव्र मुक्त होजायेगा।

सन्यासीके नियम-

अनिप्रारितकेतः स्याद् श्राममन्नार्थमाश्रयेत् । उपेचकोऽसंकुसुको मुनिर्भावसमाहितः ॥ ४३ ॥

लौकिक श्रमिसे रहित, गृहसे रहित, शारीरमें रोगादि होनेपर भी चिकित्सा श्रादिका प्रबन्ध न करनेवाला, स्थिर बुद्धिवाला, ब्रह्मका मनन करनेवाला श्रीर ब्रह्ममें भी भाव रखनेवाला संन्यासी भिक्षाके लिये प्राप्तमें प्रवेश करे ॥ ४३ ॥ मुत्तके लक्षण-

कपालं वृत्तमृलानि कुचेलमसहायता । समता चैव सर्वस्मिन्नेतन्मुकस्य लत्त्वणम् ॥ ४४ ॥

(भिक्षाके लिये) कपाल (मिश्चेका फूटा-इटा बर्तन), (रहनेके लिये) पेड़ोंकी जड़ (बुक्षके नीचेका भूभाग), पुराना व मोटा या बुक्षका वरकत कपड़ा (लंगोटी आदि), अवेलापन, ममता और सबमें (ब्रह्मबुद्धि रखते हुए) समान भाव; ये मुक्तके लक्षण हैं॥ ४४॥

जीवन-मरणकी इच्छाका त्याग— नाभिनन्देत मरणं नाभिवन्देत जीवितम् । कालमेव प्रतीचेत निर्देशं भृतको यथा ॥ ४४ ॥

मरने या जीने —इन दोनोंमें से किसीकी चाहना न करे, किन्तु नौकर जिस प्रकार वेतनकी प्रतीक्षा करता है, उसी प्रकार काल (स्वक्सीधीन मृत्यु-समय) की प्रतीक्षा करता रहे॥ ४५॥

> [ ग्रैव्म्यान्हेमन्तिकान्मासानष्टौ भिक्षुर्त्रिचक्रमेत् । द्यार्थं सर्वभूतानां वर्षास्वेकत्र संवसेत् ॥ ३ ॥

[गर्मी तथा जाड़ेके आठ महीनोंमें भिक्षाके लिये (प्रामोंमें) भ्रमण करे और बरसातमें सब प्राणियों पर दया करनेके लिये एक जगह निवास (चातुर्मीस) करे।। ३॥

नासूर्यं हि व्रजेन्मार्गं नादृष्टां भूमिमाक्रमेत्। परिभूताभिरद्भिस्तु कार्यं कुर्वीत नित्यशः॥ ४॥

सूर्यके अभावमें (रातमें ) रास्तेमें न चले श्रीर िषना देखे भूमिपर न चले तथा पवित्र ( छाने हुए ) पानीसे सब क्रिया करे ॥ ४ ॥

सत्यां वाचमहिंस्रां च वदेदनपकारिणीम्। कल्कापेतामपरुषामनृशंसामपेशुनाम्।। ४।।]

सची, किसीकी हिंसा न करनेवाली, बुराई न करनेवाली, दोष-रहित, कठोरता-रहित ( मधुर ), क्रूरता-रहित और किसीकी सची या भूठी निन्दासे रहित वाणी बोले ॥ ५ ॥ ]

संन्यासीका श्राचार— दृष्टिपृतं न्यसेत्पादं वस्त्रपृतं जलं पिचेत्। सत्यपूतां वदेद्वाचं मनःपूतं समाचरेत् ॥ ४६ ॥

देखनेसे पवित्र (बाल, कूड़ा, थूक-खकार त्र्यादिसे रहित ) भूमिपर पैर रखे (चले या ठहरे ), कपड़ेसे (छाननेसे ) पवित्र जल पीवे, सत्यसे पवित्र बात कहे स्रौर मनसे पवित्र (कार्यका ) स्राचरण करे ॥ ४६ ॥

सबसे वैरभावका त्याग-

अतिवादांस्तितिचेत नावमन्येत कञ्चन । न चेमं देहमाश्रित्य वैरं कुर्वीत केनचित् ॥ ४०॥

मर्यादासे बाहर (भी) किसीके कही हुई बातको सहन करे, किसीका अपमान न करे और इस (नश्वर) शरीरको धारणकर किसीके साथ बैर न करे ॥

कोध तथा व्यर्थ वचनका त्याग— कृद्धचन्तं न प्रतिकुध्येदाकुष्टः कुशलं वदेत्। सप्तद्वारावकीर्णां च न वाचमनृतां वदेत्॥ ४८॥

कोधसे युक्त भी किसीके ऊपर स्वयं कोध न करे । किसीके अपनी निन्दा करनेपर भी उससे मधुर (निन्दा रहित) बात कहे और सप्त द्वारोंसे निर्गत विनाश शील (व्यर्थ) वाणी न बोले ॥ ४८॥

विमर्श—नेत्र आदि पांच बाहरी इन्द्रियां तथा मन और बुद्धि—ये दो भीतरी; इस प्रकार इन सातोंसे गृहीत होनेपर ही वचन—प्रवृत्ति होती है, ऐसी तथा ब्रह्मिन्नविषयक होनेसे नश्वर अर्थात् व्यर्थकी बातें न करे। गोविन्दराजने 'सस-द्वारावकीणीं' का अर्थ—'धर्म १, अर्थ २, काम ३, धर्मार्थ ४, अर्थकाम ५, धर्मकाम ६ और धर्मार्थकाम ७—ये सात वचनप्रवृत्तिके द्वार हैं, इनसे विचित्त वेद विषय रहित व्यर्थकी बातें न करे' किया है। कोई २ व्याख्याकार सातों भुवनोंको ही सप्तद्वार मानकर उनके विनाशशील होनेसे तद्विषयक बात भी असत्य (विनाश शील) ही होगी, ऐसी बाणीको न कहे, ऐसा अर्थ करते हैं।

त्रध्यात्मरतिरासीनो निरपेत्तो निरामिषः । ज्रात्मनैव सहायेन सुखार्थी विचरेदिह ॥ ४९॥

ब्रह्मके ध्यानमें लीन, (स्विस्तिक, पद्म श्रादि) योगासनों में बैठा हुत्रा, श्रपेक्षा (कमण्डलु, दण्ड, वस्र श्रादिकी सुन्दरता, नतीनता या श्रधिकता श्रादिकी चाहना) से रहित, मांस (विषयों के भोगका स्वादरूप मांस) की श्रमिलाषास रहित और शारीर मात्र सहायकसे युक्त (बिलकुल श्रकेला) मोक्ष सुखको चाहनेवाला (संन्यासी) इस संसारमें विचरण करे। ४९॥

भिक्षा ग्रहणमें त्राडम्बरका त्याग— न चोत्पातनिमित्ताभ्यां न नच्चत्राङ्गविद्यया । नानुशासनवादाभ्यां भित्तां लिप्सेत कहिंचित् ॥ ४० ॥

उत्पात (भूकम्प, उल्कापात आदि), निमित्त (शरीर या नेत्रादिका फड़कना), नक्षत्र (अश्विनी आदि), अङ्गिवद्या (हस्तरेखा आदि), अनुशासन (ऐसी राजनीति है इस मार्गसे चले आदि) और बाद (शास्त्रोंके अर्थ-कथात्मक आदि) से कभी भी भिक्षा लेनेकी इच्छा न करे ॥ ५०॥

विमर्श—अमुक समयमें भूकम्प या उत्कापात आदि उपद्भव होगा, तुम्हारे अमुक अङ्गके स्फुरणका यह फल है आदि, आज अमुक नचन्न या तिथि है आदि, हस्तरेखाका फल कथन, नीति बतलाकर किसी व्यक्तिको किसी कार्यमें प्रवृत्त करना या शास्त्रीय कथा आदि कहकर भिचा लेनेकी इच्छा आदि न करे यहां इच्छा मात्रका भी निषेध किया है, भिचा लेनेकी बात तो और बड़ी है। भाव यह है कि भिचा प्राप्त करनेके लिये इन कार्योंको साधन न बनावे।

बहुभिश्चकादि युक्त गृहमं भिक्षार्थं गमननिषेध— न तापसैर्बाह्मणैर्वा वयोभिरिप वा श्वभिः। त्र्याकीर्णं भिश्चकैर्वाऽन्यैरगारमुपसंत्रजेत्॥ ४१॥

बहुतसे वानप्रस्थों या श्रन्य साधुश्रों, ब्राह्मणों, पक्षियों, कुत्तों या दूसरे भिक्षुकोंसे युक्त (जहां ये पहुंचे हों ऐसे ) घरमें (भिक्षाके लिये ) न जावे ॥५१॥

> भिक्षापात्र-दण्डादि-सहित भिक्षाचरण— क्लुप्तकेशनखश्मश्रुः पात्री दण्डी कुसुम्भवान् । विचरेन्नियतो नित्यं सर्वभूतान्यपीडयन् ॥ ४२॥

बाल, नाखून श्रौर दाढ़ी-मूंछ कटवाकर (बिलकुल मुण्डन कराक्र ), भिक्षापात्र (मिट्टीका सकोरा त्रादि ), दण्ड तथा कमण्डलुको लिये हुए सभी (किसी भी ) प्राणीको पीडित न करता हुआ (संन्यासी ) सर्वदा विचरण करे ॥

संन्यासीका श्रधातवीय पात्र— द्यतेजसानि पात्राणि तस्य स्युनिर्वणानि च । तेषामद्भिः स्मृतं शौचं चमसानामिवाध्वरे ॥ ४३ ॥ उस (संन्यासी) के भिक्षापात्र धातु—(सुवर्ण, चांदी, तांबा श्रादि) के न हों, छिद्र रहित हों, उनकी ग्रुद्धि यज्ञमें चमसके समान देवल पानीसे होती है ५३ अलाबुं दारुपात्रं च मृन्मयं वैदलं तथा।

एतानि यतिपात्राणि मनुः स्वायम्भुवीऽत्रवीत् ॥ ४४ ॥

तुम्बा, लकड़ी, मिट्टी, बांसके पात्र यति (संन्यासि) यों के हीं, ऐसा स्वयम्भू-पुत्र मनुने कहा है।। ४४॥

एक बार भिक्षाग्रहण-

एककालं चरेद् भैद्यं न प्रसज्जेत विस्तरे । भैद्ये प्रसक्तो हि यतिर्विषयेष्वपि सज्जति ॥ ४४ ॥

संन्यासी जीवन-निर्वाहके लिये दिनमें एक बारही भिक्षाप्रहण करे तथा उसकी भी अधिक प्रमाणमें लेनेमें आसिक्त न करे, क्योंकि भिक्षामें आसिक्त रखनेवाला संन्यासी ( मुख्य धातुके बढ़नेसे स्त्री आदि ) विषयोंमें भी आसक्त हो जाता है ॥ ५५ ॥

भिक्षाका समय-

विधूमे सन्नमुशले व्यङ्गारे भुक्तवज्जने । वृत्ते शरावसम्पाते भिन्नां नित्यं यतिश्चरेत् ॥ ४६ ॥

(गृहाश्रमियोंके) घरों में जब धूंब्रा दिखाई न पड़ता हो, मूसलका ( अच कूट नेके लिये) शब्द न होता हो, आग बुक्त गयी हो, सब लोग भोजनकर लिये हों और खानेके पात्र ( मिद्दीके सकोरे पत्तल, दोने आदि ) बाहर फेंक दिये गरे हों; तब मिक्षाके लिये संन्यासी सर्वदा निकले ॥ ५६ ॥

विमर्श—घरके सभी छोग खा-पीकर सब प्रकार निवृत्त हो गये हों, ऐसे समयमें भिन्नाके छिये संन्यासीको जाना चाहिये इसी बातको महर्षि याज्ञवल्क्यने दिनके तीन मुहूर्त ( छ घटी ) बाकी रहनेपर संन्यासीको भिन्नाके छिये निकछने का विधान किया है।

> भिक्षाके मिलने या न मिलनेपर हर्ष या विषादका त्याग— श्रालाभे न विषादी स्याल्लाभे चैव न हर्षयेत्। प्राणयात्रिकमात्रः स्यान्मात्रासङ्गाद्विनिर्गतः ॥ ४०॥

तथा च यमः—'सुवर्णरूप्यपात्रेषु ताम्रकांस्यायसेषु च ।
 गृह्वन् भिन्नां न धर्मोऽस्ति गृहीत्वा नरकं वजेत् ॥' इति ।

२. तदुक्तम् —'अप्रमत्तश्चरेद्वैच्यं सायाह्वेनाभिसन्धितः ।' इति (या०स्मृ० ३।५९) तस्य 'सायाह्वे अह्वः पञ्चमे भागे' इति मिताचराकारेण व्याख्याऽपि कृता ॥

भिक्षाके न मिलनेपर विषाद और मिलनेपर हर्ष न करे । जितनी भिक्षासे जीवन-निर्वाह हो सके, उतनेही प्रमाणमें भिक्षा मांगे । दण्ड, कमण्डलु आदिकी मात्रामें भी आसिक न करे ( यह सुन्दर या दढ़ है इसे मैं धारण करूंगा और यह कविकर नहीं है इसे नहीं धारण करूंगा इत्यादि विचार न करे ) ॥ ५७ ॥

विशिष्ठ त्रादर सत्कारके साथ भिक्षाग्रहणका निषेध— त्र्यभिपृजितलाभांस्तु जुगुप्सेतेव सर्वशः। त्र्यभिपृजितलाभैश्च यतिर्मुक्तोऽपि बद्धन्यते ॥ ४८॥

विशेष रूपसे त्रादर-सत्कारके साथ मिलनेवाली भिक्षाकी सर्वदा निन्दा (स्वीकार न ) करे, क्योंकि पूजापूर्वक होनेवाली भिक्षाप्रक्षिसे मुक्त (शोष्रही मुक्तिको पानेवाला ) भी संन्यासी बँघ जाता है । (ब्रादर-सत्कारके साथ भिक्षा देनेवाले व्यक्तिमें ममत्व होनेसे उस संन्यासीको पुनः संसारमें जनम लेना पड़ता है ) ॥ ४८ ॥

इन्द्रिय-निग्रह-

अल्पान्नाभ्यवहारेण रहःस्थानासनेन च । ह्रियमाणानि विषयैरिन्द्रियाणि निवर्तयेत् ॥ ४६ ॥

(संन्यासी) विषयोंकी श्रोर श्राकृष्ट होती हुई इन्द्रियोंको थोड़ा भोजन श्रीर एकान्त वासके द्वारा रोके (वशमें करे) ॥ ५९ ॥

इन्द्रिय-निमह त्रादिसे मोक्षलाम— इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषत्त्रयेण च । ऋहिंसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते ॥ ६० ॥

(संन्यासी) इन्द्रियोंको अपने २ विषयोंसे रोकनेसे, राग और द्वेषके त्यागसे और प्राणियोंकी अहिंसा (किसी प्रकार भी पीड़ा न पहुंचाने) से मुक्तिके योग्य होता है । ६०॥

इन्द्रिय-निरोधक विषयवैराग्यके लिये संसारिवन्तन— श्रवेचेत गतीन् णां कर्मदोषसमुद्भवाः । निरये चैव पतनं यातनाश्च यमच्चये ॥ ६१ ॥

( शास्त्रविहितका त्याग और शास्त्रनिन्दितका आवरण रूप ) कर्मों के दोषसे उत्पन्न मनुष्योंकी तिर्थंग्योनि आदि गतियोंको, नरकर्मे गिरनेको तथा यमलोककी कठोर यातनाओंको विचार करें—॥ ६९॥

विप्रयोगं प्रियैश्चैव संयोगं च तथाऽप्रियैः । जरया चामिभवनं व्याधिभिश्चोपपीडनम् ॥ ६२ ॥

— प्रियों ( मित्र, पुत्र, स्त्री आदि ) से वियोग, अप्रियों ( शत्रु, हिंसक जीव रोग, शोक आदि नहीं चाहे गये ) से संयोग ( साथ ) होने, बुढ़ापेसे आकान्त होने और रोगोंसे पीड़ित होनेका विचार करे—॥ ६२॥

> देहादुत्क्रमणं चारमात्पुनर्गर्भे च सम्भवम् । योनिकोटिसहस्रेषु सृतीश्चास्यान्तरात्मनः ॥ ६३ ॥

—इस शरीरसे जीवात्माका बाहर निकलने (मरने), फिर गर्भमें उत्पन्न होने, श्रौर इस श्रन्तरात्माका हजारों करोड़ (श्र्याल, कीट, पतंग श्रत्यन्त नीच) योनियोंमें पैदा होनेका चिन्तन करे—॥ ६३॥

> श्रधमंते दुःख तथा धर्मते सुखकी उत्पत्ति— श्रधमंत्रभवं चैव दुःखयोगं शरीरिणाम् । धर्मार्थप्रभवं चैव सुखसंयोगमत्त्रयम् ॥ ६४॥

—शरीरधारियों ( जीवों ) के श्रधर्मसे उत्पन्न दुःख-सम्बन्धको धर्मकारणक ब्रह्मप्राप्ति रूप प्रयोजनसे श्रक्षय सुखके सम्बन्धका चिन्तन करे—॥ ६४॥

> ब्रह्मकी सृच्मता तथा उत्तमादि शरीरमें उत्पत्ति— सृच्मतां चान्ववेचेत योगेन परमात्मनः। देहेषु च समुत्पत्तिमुत्तमेष्वधमेषु च।। ६५।।

थोग (विषयोंसे चित्त-व्यापारको रोकना) से परमातमा की सूचमता ( सर्व-व्यापकता) का और उत्तम, मध्यम तथा नीच शरीरोंमें ( श्रपने कर्मोंको भोगनेके लिये) उत्पत्तिका चिन्तन करे॥ ६५॥

> विह-विशेषको धर्मकारणस्वका त्रभाव— दूषितोऽपि चरेद्धमँ यत्र तत्राश्रमे रतः। समः सर्वेषु भूतेषु न तिङ्गं धर्मकारणम्॥ ६६॥

जिस किसी भी आश्रममें रत रहता हुआ ( उसके कुछ विरुद्ध आवरण करनेसे ) दोषगुक्त होता हुआ भी सब जीगेंमें ( ब्रह्मबुद्धि रखनेके कारण ) समान दृष्टि होकर धर्मका आवरण करे, क्योंकि ( कोई ) विह्न-विशेष धर्मका कारण नहीं होता है ॥ ६६ ॥ उक्त िषय में उदाहरण— फलं कतकपृत्तस्य यदाप्यम्बुप्रसादकम् । न नामग्रहणादेव तस्य वारि प्रसीदति ॥ ६७॥

यद्यपि निर्मलीका फल पानोको स्वच्छ करनेवाला है, किन्तु उसके नाममात्र लेनेसे पानी स्वच्छ नहीं होता। (इसी प्रकार केवल किसी धर्म के चिह्न धारण करनेसे और धर्मका पालन नहीं करनेसे धर्म नहीं होता)॥ ६०॥

्र संरत्त्रणार्थं जन्तूनां रात्रावहनि वा सदा । शरीरस्यात्यये चैव समीद्य वसुधां चरेत् ॥ ६८ ॥

शरीरके पीडित होनेपर भी रातमें या दिनमें सब जीवों की रक्षाके लिये सर्वदा भूमिको देखकर चले ॥ ६८॥

विमर्श—पहले (४।४६) केश, हड्डी, थूक-खकार आदिसे दूषित भूमिसे बचकर चलनेके लिये कह आये हैं और यहां पर पैरके नीचे चीटी या अन्य कोई भी छोटा जीव न मर जाय अतः भूमिको देखकर चलनेका विधान है।

क्षुद जीवोंकी हत्याका प्रायश्चित्त-

श्रह्मा राज्या च याञ्चन्तून् हिनस्त्यज्ञानतो यतिः। तेषां स्नात्वा विशुद्धत्यर्थं प्राणायामान्षडाचरेत् ॥ ६६ ॥ संन्यासी श्रज्ञानसे जिन जीवोंको दिन रातमें मारता है, उन (की हत्यासे उत्पन्न पाप) की शुद्धिके लिये स्नानकर छः प्राणायाम करे ॥ ६९ ॥

प्राणायामकी प्रशंसा-

प्रागायामा त्राह्मगस्य त्रयोऽपि विधिवत्कृताः । व्याहतिप्रणवैर्युक्ता विज्ञेयं परमं तपः ॥ ७० ॥

ब्याहृति श्रीर प्रणव से युक्त विधिपूर्वक किये गये तीन प्राणायामको भी ब्राह्मण के लिये श्रतिश्रेष्ठ तप समफना चाहिये॥ ७०॥

विमर्श—सात व्याहति तथा दश प्रणवसे और सिशरस्क गायत्रीसे युक्ते पूरक (मंत्रको पढ़ते हुए'''नाकसे ऊपरकी ओर खींचा गया श्वास), कुम्मक (मंत्र

#### (१) 'प्राणायामश्च-

'सन्याहतिं सप्रणवां गायत्रीं क्षिरसा सह । त्रिः पठेदायतप्राणः प्राणायामः स उच्यते ॥' इति वसिष्ठोक्स्यात्र द्रष्टक्य इति । ( म० मु० ) पढ़ते हुए श्वासको रोकना और रेचक ( मंत्र पढ़ते हुए ... नाकसे छोड़ा गया श्वास ) विधिसे प्राणायाम करनेका विधान है। ६ से अधिक करनेपर अधिक पापका चय होता है।

> दह्यन्ते ध्मायमानानां धातूनां हि यथा मलाः । तथेन्द्रियागां दह्यन्ते दोषाः प्राणस्य निम्रहात् ॥ ५१ ॥

जिस प्रकार सोना-चांदी आदि धातुकी मैल आगमें धोंकने (तपाने) से जल जाते हैं, उसी प्रकार प्राणवायुके रोकने (प्राणायाम करने) से इन्द्रियोंके दोष नष्ट हो जाते हैं॥ ७९॥

प्राणायामेर्द्हेद्दोषान्धारणाभिश्च किल्विषम् । प्रत्याहारेण संसर्गान्ध्यानेनानीश्वरान्गुणान् ॥ ७२ ॥

प्राणायामोंसे रोगआदि दोषोंको, परमात्मामें मनको लगानेसे पापोंको, विषयोंसे इन्द्रियोंको रोककर विषय-संसर्गोंको और ध्यान से ईश्वर-भिन्न कामकोध लोभादि गुणोंको जलावे ( नष्ट करे ) ॥ ७२ ॥

ध्यानयोगसे त्रात्मदर्शन— उच्चावचेषु भूतेषु दुर्ज्ञेयामकृतात्मभिः । ध्यानयोगेन सम्पश्येद्गतिमस्यान्तरात्मनः ।) ७३ ॥

इस अन्तरात्मा ( जीव ) की ऊंचे-नीचे ( देव-वशु आदि ) योनियोंमें शास्त्र-से असंस्कृत बुद्धिवाले व्यक्तियोंके द्वारा दुर्जेंग गतिको परमात्म-ध्यानके अभ्याससे देखे। ( इस प्रकारके अविद्या, काम्य तथा निषिद्ध कर्मोंसे ये गतियां मिलती हैं, यह जानकर ब्रह्मज्ञानसे युक्त हो जावे )॥ ४३॥

> ब्रह्मसाक्षात्कारसे मुक्ति तथा तद्भावसे संसारप्राप्ति— सम्यग्द्शेनसम्पन्नः कर्मभिने निबद्धचते । द्शेनेन विहीनस्तु संसारं प्रतिपद्यते ॥ ७४॥

ब्रह्मके साक्षात्कारसे युक्त मनुष्य कमोंसे बांधा नहीं जाता (जनम जरा मरणादि दुःख पानेके लिये संसारमें जन्म नहीं लेता श्रर्थात् मुक्त हो जाता है ) श्रीर ब्रह्म साक्षात्कारसे रहित मनुष्य संसारको प्राप्त करता (संसारमें बार २ जन्म लेता ) है।

<sup>(</sup>१) तथा योगियाज्ञवल्क्यः— 'नासिकोत्कृष्ट उच्छ्वासो भ्मातः प्रक उच्यते । छुम्भको निश्चलश्वासो मुच्यमानस्तु रेचकः ॥' इति । (म० मु०)

मुक्तिके साधक कर्म— त्राहिंसयेन्द्रियासङ्गेर्वेदिकैखेव कर्मभिः । तपस्रश्ररणेख्रोग्रैः साधयन्तीह तत्पदम् ॥ ७४ ॥

श्रहिंसा, विषयों की श्रनासिक, वेदप्रतिपादित कर्म श्रौर कठिन तपश्चरणों से इस लोकमें उस पद (ब्रह्मपद) को साध लेते हैं। (इन कर्मों के श्रावरण से ब्रह्मप्राप्ति कर लेते हैं)॥ ७४॥

देहका स्वरूप—

त्र्यस्थिस्थूणं स्नायुयुतं मांसशोणितलेपनम् । चर्मावनद्धं दुर्गन्धि पूर्णं मूत्रपुरीषयोः ॥ ७६ ॥ जराशोकसमाविष्टं रोगायतनमातुरम् । रजस्वलमनित्यं च भूतावासमिमं त्यजेत् ॥ ७७ ॥

( उक्त दो श्लोकों से कमशः ब्रह्मदर्शन तथा उसके सहकारी कर्मको मोक्षका साधन बतलाकर अब मोक्षके अन्तरङ्गभूत यल और संसारसे वैराग्यके लिये देहके स्वरूपको अग्निम दो श्लोकों से कहते हैं—) हड्डोरूप खम्मोंवाला, स्नायु (रूप रस्ती) से युक्त, मांस और रक्तरूपी लेप (चूने से लिपना) वाला, चमड़े से उक्ता हुआ (पर्दे से युक्त), मलमूत्रसे भरा हुआ, दुर्गन्धयुक्त, बुढापा और शोक से युक्त, रोगोंका घर, भूल प्यास आदिसे पीडित, रज (धूलि, पक्षान्तरमें रज्जोगुण) से युक्त, अनित्य (नाशशील) इस भूत (भूतप्रेतादि, पक्षान्तरमें पृथ्वी-जल-तेजनायु-आकाशरूप पञ्चमहाभूतोंका आश्रय) इस (देह) को छोड़ दे (फिर देहको धारण नहीं करना अर्थात संसारमें जन्म लेना नहीं पड़े, ऐसा उपाय करे)॥

देह-त्यागमें उदाहरण—

नदीकूलं यथा वृत्तो वृत्तं वा शक्कृतिर्यथा । तथा त्यजन्मिमं देहं कुच्छाद् प्राहाद्विमुच्यते ॥ ७८ ॥

जिस प्रकार पेड़ नदीके किनारेको छोड़ता (नदीवेगसे अपने पतनको नहीं जानता हुआ गिर जाता ) है, और उस पेड़को स्वेच्छासे जैसे पक्षी छोड़ देता है; उसी प्रकार इस शरीरको छोड़ता हुआ (संन्यासी ) कष्टकारक प्राह (पुनः शरीरधारण) से छूट जाता है।। ७८।।

विवावियों में पुण्यपापका स्थाग— वियेषु स्वेषु सुकृतमियेषु च दुष्कृतम् । विसृज्य ध्यानयोगेन ब्रह्माभ्येति सनातनम् ॥ ७९ ॥ (इस प्रकार संन्यासी) अपने प्रियोंमें पुण्यको श्रीर अप्रियोंमें पापको छोड़कर ब्रह्मध्यानके द्वारा सनातन ब्रह्मको पाता ( ब्रह्ममें लीन हो जाता ) है ॥ ७९ ॥

विमर्श-शास्त्रीय वचनके द्वारा 'अन्यकृत पाप या पुण्य अन्य व्यक्तिको प्राप्त होता है' इसमें सन्देह नहीं करना चाहिये, उक्त प्राप्तिमें वेदेवाक्य तथा यह मन भगवानका वचन स्पष्ट प्रमाण है। जैसे प्राणीका अङ्ग होनेसे शङ्क आदिके समान नरकपालको शुद्ध माना जाता है, वैसे ही शास्त्रीय वचनसे यहां पर भी समझना चाहिये। मेघातिथि तथा गोविन्द्राजने इस श्लोककी न्याख्या इस प्रकारकी है—'यदि दूसरा कोई व्यक्ति अपना (संन्यासी) का प्रिय करे तो संन्यासीको यह समझना चाहिये कि यह प्रियकार्य मेरे ही ध्यानाभ्यासजन्य पुण्यका फल है तथा अप्रिय करे तो यह समझना चाहिए कि यह पूर्वजनमकृत पापोंका फल है, इस प्रकार कल्पनाकर उस प्रिय तथा अप्रियके करनेवाले राग-द्वेष कारक पुरुषोंका त्यागकर संन्यासी नित्य ब्रह्मको प्राप्त करता है'। परन्तु 'विस्रुज्य' ( छोड़कर ) इस कियाके साथ मुख्य कर्म 'पुण्य-पाप'को छोड़कर 'प्रिय-अप्रियके करनेवाला' इस अध्याहत कर्मका अन्वय करनेसे तथा दो कर्म मानने पर सुनी गयी क्रिया का त्याग एवं नहीं सुनी गयी क्रिया का अध्याहार करनेसे उक्त न्याख्यान ठीक नहीं है 'हर्ष-शोकका कारण प्रीति-परितापका इस प्रकार त्याग करना चाहिये। यह जो मेरा प्रिय या अप्रिय करता है, वह मेरे ही क्रमज्ञः पुण्य तथा पापका फल है, उसका भोक्ता मैं ही हूं, यह अन्यथा यह कुछ नहीं कर सकता, इस प्रकार सन्यासीको ध्यानसे भावना करनी चाहिये, ऐसा करनेसे प्रिय या अप्रिय करनेवाले पर राग या द्वेष नहीं होने देना ही मुख्य लच्य हैं ऐसा 'नेने शास्त्री' का मत है।

विषयोंमें निःस्पृहता— यदा भावेन भवति सर्वभावेषु निःस्पृहः । तदा सुखमवाप्नोति प्रेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ ८० ॥

जब (संन्यासी ) विषयों में दोषकी भावनासे सब विषयोंसे निःस्पृह हो जाता है, तब इस लोकमें (सन्तोषजन्य) तथा परलोकमें (मोक्षलाभरूप) नित्यसुखको प्राप्त करता है ॥ ८० ॥

१. तथा च श्रुतिः—'तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुहृदः साधुकृत्यां हिपन्तः पापकृत्याम्' इति । अपरा च श्रुतिः—तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुते तस्य प्रिया ज्ञातयः सुकृतसुपयन्त्यप्रिया दुष्कृतम्' इति ।' (म० सु०)

अनेन विधिना सर्वास्त्यक्त्वा सङ्गाञ्छनैः शनैः । सर्वद्वन्द्विनिर्मुक्तो ब्रह्मएयेवावतिष्ठते ॥ ८१॥

इस प्रकार सब संगों ( विषयासिक्तयों ) को धीरे २ छोड़कर तथा सब द्वन्द्वों ( मान-श्रपमान, सर्दी-गर्मी, स्तुति-निन्दा, हानि-लाभ श्रादि ) से छुटकारा पाकर ( संन्यासी ) ब्रह्ममें ही लोन हो जाता है ॥ ८९ ॥

श्रात्मध्यानसे सर्वसिद्धि-

ध्यानिकं सर्वमेवैतद्यदेतद्भिशब्दितम् । न ह्यनध्यात्मवित्कश्चित्कियाफलसुपारनुते ॥ ५२ ॥

यह सब ( पूर्व श्लोकमें कहा गया पुत्र-धन दारादिमें ममत्वका त्याग, मानापमानका प्रभाव एवं ब्रह्मकी प्राप्ति ) परमात्मा में ध्यानसे होता है। ख्रध्यात्म-ज्ञानसे श्र्रत्य ध्यानका फल ( पूर्वोक्त ममत्वत्याग द्यादि ) कोई भी नहीं प्राप्त करता है॥ ८२॥

वेदजयकी कर्तव्यता—

ग्राधियज्ञं ब्रह्म जपेदाधिदैविकमेव च ।

ग्राध्यात्मिकं च सततं वेदान्ताभिहितं च यत् ॥ ८३ ॥

( पहले ब्रह्मके ध्यान करने के लिये कहकर ख्रब वेदजप करने का उपदेश करते हैं—) यज्ञ तथा देवके प्रतिपादक वेदमंत्रको, जीवके स्वरूपका प्रतिपादक वेदमंत्रको ख्रौर ब्रह्मप्रतिपादक ('सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' इत्यादि ) वेदान्तमें वर्णित मंत्रको जपे ॥ ६३ ॥

एकमात्र वेद हो सबकी गति— इदं शरणमज्ञानामिद्मेव विजानताम् । इदमन्विच्छतां स्वर्गमिद्मानन्त्यमिच्छताम् ॥ ५४ ॥

वेदार्थको नहीं जाननेवालों के लिये यही वेद शरण (गित ) है, (क्योंकि अर्थक्वानके विना भी वेदपाठ करनेसे पाप क्षय होता है) और वेदार्थ जाननेवालों के लिये स्वर्ग (तथा मोक्ष) वाहनेवालों के लिये भी यही वेद शरण (गित ) है ॥८४॥

श्चनेन क्रमयोगेन परिव्रजति यो द्विजः।

स विध्येह पाप्मानं परं ब्रह्माधिगच्छति ।। प्र ।। ( भृगुजी महर्षियोंसे कहते है कि—) इस क्रम ( ६।३३—८४ ) से जो द्विज संन्यास लेता है, वह इस संसारमें पापको नष्टकर ( ब्रह्मके साक्षात्कार ) के द्वारा (श्रीपाधिक रारीरके नष्ट होनेसे) उत्कृष्ट बृह्मको प्राप्त करता है ( ब्रह्मके साथ एकी-भावको प्राप्तकर मुक्त हो जाता है )॥ ५५॥

वेदसांन्यासिक कर्म—
एष धर्मोऽनुशिष्टो वो यतीनां नियतात्मनाम् ।
वेदसंन्यासिकानां तु कर्मयोगं निबोधत ।। ८६ ।।

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि ) त्राप लोगोंसे मैंने मनको वशमें करनेवाले यतियों (कुटीचर, बहूदक, हंस त्रीर परमहंस मेदसे चतुर्विध संन्यासियों) के सामान्य धर्मको कहा है, द्राव वेदसंन्यासिक (वेदविहित यज्ञादिका) करनेवाले (कुटीचर यतियों ) के कर्मयोगको त्राप लोग सनें ॥ ८६॥

विमर्शः—यहांपर वेदकर्मके त्यागसे केवल वेदोक्त यज्ञादि, शरीर कष्टकर तीर्थ-यात्रा तथा उपवासादि मात्रका त्याग अपेचित है; अतः आत्मचिन्तन जप आदि तो इन्हें भी करना ही होता है।

चार श्राश्रम-

ब्रह्मचारी गृहस्थश्च वानप्रस्थो यतिस्तथा। एते गृहस्थप्रभवाश्चत्वारः पृथगात्रमाः॥ ८०॥

बह्मचारी, गृहस्थ, वानप्रस्थ श्रौर यति (संन्यास); ये चार श्राश्रम गृहस्थसे उत्पन्न हैं ॥ ८७ ॥

> त्राश्रमोंके कमशः पालनसे मोक्षप्राप्ति— सर्वेऽपि कमशस्त्वेते यथाशास्त्रं निषेविताः । यथोक्तकारिणं विग्रं नयन्ति परमां गतिम् ॥ ८८ ॥

शास्त्रके अनुसार प्रहण किये गये ये चारों आश्रम ( ६।८७ ) विधिवत् अनुष्ठान करनेवाले ब्राह्मणको परमगति ( मोक्षलाभ ) को प्राप्त कराते हैं ॥ ८८॥

गृहस्थकी श्रेष्टता-

सर्वेषामि चैतेषां वेद्स्मृतिविधानतः भे गृहस्थ उच्यते श्रेष्ठः स त्रीनेतान्विभर्ति हि ॥ ८६ ॥ इन सभी ब्राश्रमों (६।८७) मेंसे वेद तथा स्मृतियोंके ब्रवुसार (ब्रिमिहोत्र

(१) भारते चतुर्धा भित्तवः (संन्यासिनः) उक्ताः— 'चतुर्धा भित्तवस्तु स्युः कुटीचरवहूदकौ । हंसः परमहंसश्च यो यः पश्चात्स उत्तमः ॥' इति । (म० मु०) श्रादि ) श्रनुष्टान करनेसे गृहस्थ ही श्रेष्ठ कहा जाता है, क्योंकि वह इन तीनों ( ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ त्रौर संन्यासी ) का ( श्रज्ञदान श्रादिके द्वारा ) पालन करता है ( इससे भी गृहस्य ही श्रेष्ठ है ) ॥ ६६ ॥ अ

> यथा नदीनदाः सर्वे सागरे यान्ति संस्थितिम्। तथैवाश्रमिणः सर्वे गृहस्थे यान्ति संस्थितिम् ॥ ६०॥

जिस प्रकार सभी नदी श्रीर नद समुद्रमें स्थितिको पाते (मिलते ) हैं उसी प्रकार सभी त्राश्रमवाले ( ब्रह्मचारी, वानप्रस्थ त्रौर संन्यासी ) गृहस्थमें ही स्थिति ( भिक्षालाभादिसे आश्रय ) को पाते हैं ॥ ९० ॥

दशविध धर्मकी सेव्यता-चतुभिरिप चैवैतैनित्यमाश्रमिभिर्द्धिजैः।

दशलचाराको धर्मः सेवितव्यः प्रयत्नतः ॥ ६१ ॥ इन चारों आश्रमोंमें रहनेवाले द्विजोंको दश प्रकारके (६।९२)धर्मका यलपूर्वक नित्य सेवन करना चाहिये ॥ ९१ ॥

दशविध धर्म-

धृतिः ज्ञमा दमोऽस्तेयं शौचिमन्द्रियनिप्रहः। धीर्विद्या सत्यमक्रोधो दशकं धर्मलच्लम् ॥ ६२ ॥ धृति, क्षमा, दम, श्रस्तेय, शौच (पवित्रता) इन्द्रियोंको वशमें करना, ज्ञान, विद्या, सत्य, कोधका त्याग ये दश धर्मके लक्षण हैं ॥ ९२ ॥

दशविध धर्मा नुष्ठानसे मोक्षलाभ — दश लचणानि धर्मस्य ये विशाः समधीयते । श्रधीत्य चानवर्तन्ते ते यान्ति परमां गतिम् ॥ ६३ ॥

जो ब्राह्मण (द्विजमात्र ) इन दश लक्षणवाले धर्मोंको अध्ययन करते हैं श्रीर श्रध्ययन करके उसका श्राचरण करते हैं, वे परमगति ( मोक्ष ) को जाते हैं ॥

दशलचणकं धर्ममनुतिष्ठन्समाहितः। वेदान्तं विधिवच्छत्वा संन्यसेदनुणो द्विजः ॥ ६४॥

उक्त दश लक्षणवाले धर्म (६।९२) को पालन करता हुआ द्विज सावधान चित्त होकर वेदान्त ( उपनिषद् आदि ) को विधिवत् ( गुरु मुखसे ) सुनकर ऋणत्रय (६।३६-३७) से छुटकारा पाकर संन्यास ग्रहण करे ॥ ९४ ॥

संन्यस्य सर्वकर्माणि कर्मदोषानपानुदन् । नियतो वेदमभ्यस्य पुत्रैश्वर्ये सुखं वसेत् ॥ ६४ ॥

सब कर्म ( गृहस्थके करने योग्य अभिहोत्र यज्ञ आदि ) का त्यागकर कर्मजन्य दोष ( अज्ञातावस्थामें की हुई जीवहिंसा आदि ) को प्राणायाम (६।६९) से नष्ट करता हुआ जितेन्द्रिय होकर प्रन्थ तथा अर्थसे वेदोंका अभ्यासकर पुत्रके ऐश्वर्यमें रहे। ( पुत्रके द्वारा प्राप्त भोजनवस्रका उपभोग करता हुआ रहे। यह 'कुटीचर' सैन्यासीका लक्षण है )॥ ६५॥

वेदके श्रतिरिक्त सब कर्मोंका संन्यास— [ संन्यसेत्सर्वकर्माणि वेदमेकं न संन्यसेत् । वेदसंन्यासतः शूद्रस्तस्माद्वेदं न संन्यसेत् ॥ ६ ॥ ]

[ सब ( गृहस्थके अनुष्ठेय यज्ञ, अभिहोत्रादि ) का त्याग करे, किन्तु एक वेदका त्याग न करे । वेदके त्यागसे ( द्विज ) शृद्ध हो जाता है, इस कारण वेदका त्याग नहीं करना चाहिये ॥ ६ ॥ ]

संन्यासका फल-

एवं संन्यस्य कर्माणि स्वकार्यपरमोऽस्पृहः । संन्यासेनापहत्यैनः प्राप्नोति परमां गतिम् ॥ ६६॥

इस प्रकार सब कर्मों ( गृहस्थके याग अग्निहोत्रादि ) का त्यागकर अपने ( ब्रह्मसाक्षात्काररूप ) कार्यको प्रधान मानता हुआ ( स्वर्ग आदिमें भी ) निस्पृह होकर संन्यासके द्वारा पापोंको नष्टकर ( द्विज ) परमगति ( मोक्ष ) को पाता है ॥ अध्यायका उपसंहार—

एष वोऽभिहितो धर्मों ब्राह्मण्स्य चतुर्विधः।
पुरयोऽत्त्रयफलः प्रेत्य राज्ञां धर्मं निबोधत ॥ ६७॥
इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां षष्ठोऽध्यायः॥ ६॥

( स्गु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) श्रापतोगोंसे यह ब्राह्मणके चार प्रकार ( ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्थ श्रीर संन्यास ) का धर्म पुण्य तथा श्रक्षय फल दैनेवाला कहा, श्रव ( श्रापलोग ) राजाश्रोंके धर्मकी ( सातवें श्रष्ट्यायमें ) जानो ॥

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन्धर्मं तापस्यमादिकम् । श्रीरामभक्तकृपया षष्टेऽस्मिन् पूर्णतामगात् ॥ १ ॥

# अथ सप्तमोऽध्यायः।

राजधर्मका कथन—
राजधर्मानप्रवर्द्यामि यथावृत्तो भवेत्रृपः ।
संभवश्च यथा तस्य सिद्धिश्च परमा यथा ।। १ ।।
(भृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—में ) राजा (श्रभिषिक्त नृपति ) के
के श्रावार उत्पत्ति और इस लोक तथा परलोकमें होनेवाली उत्तम सफलता होवें
ऐसे राजधर्म ( दृष्टादृष्ट कर्तव्य ) को कहूंगा ॥ १ ॥

कृतसंस्कार राजाका प्रजारक्षण— ब्राह्म प्राप्तेन संस्कारं चित्रयेण यथाविधि । सर्वस्यास्य यथान्यायं कर्तव्यं परिरच्नणम् ॥ २ ॥

शास्त्रानुसार वेदको प्राप्त ( उपनयन संस्कारसे युक्त ) क्षत्रिय ( श्रमिषिक्त राजा ) न्यायपूर्वक ( श्रपने राज्यमें रहनेवाली ) सब प्रजाकी रक्षा करे ॥ २ ॥

विमर्श—इस वचनसे चित्रयका ही मुख्यतः प्रजापालन कर्तव्य बतलाया है। आपितकालमें ब्राह्मण भी चित्रय-वैश्यवृत्ति कर सकता है, वैश्य चित्रयवृत्ति कर सकता है और शूद्र भी चित्रय-वैश्यवृत्ति कर सकता है; किन्तु ब्राह्मण शूद्रवृत्ति और शूद्र ब्राह्मणवृत्ति आपितकालमें भी नहीं कर सकते, इसी विषयको आगे (१०।८१-८३) में कहेंगे। महर्षि नारदने भी यही कहा है।

अराजके हि लोकेऽस्मिन्सर्वतो विद्रुते भयात्। रचार्थमस्य सर्वस्य राजानमस्जलप्रभुः॥३॥

इस संसारको विना राजाके होनेपर बलवानोंके डरसे (प्रजायोंके) इधर उधर भागनेपर सम्पूर्ण चराचरकी रक्षाके लिये भगवान्ने राजा की सृष्टि की ॥ ३ ॥

इन्द्रादिके श्रंशसे राजाकी सृष्टि — इन्द्रानिलयमार्काणामग्नेश्च वरुग्रस्य च । चन्द्रवित्तेशयोश्चेव मात्रा निर्दृत्य शाश्वतीः ॥ ४॥

१. 'तदाह नारदः—न कथञ्चन कुर्वीत ब्राह्मणः कर्म वार्षलम् । वृष्णः कर्म च ब्राह्मं पतनीये हि ते तयोः ॥ उत्कृष्टं चापकृष्टं च तयोः कर्म न विद्यते । मध्यमे कर्मणी हित्वा सर्वसाधारणे हि ते ॥ रक्षणं वेदधर्मार्थं तपः चत्रस्य रक्षणम् ।' इति । ( म० मु० )

( ईश्वरने ) इन्द्र, वायु, यम, सूर्थ, श्राग्न, वरुण, चन्द्रमा श्रीर कुवेरका सारभूत नित्य श्रंश लेकर ( राजाकी सृष्टि की ) ॥ ४ ॥

यस्मादेषां सुरेन्द्राणां मात्राभ्यो निर्मितो नृपः। तस्मादिभभवत्येष सर्वभूतानि तेजसा ॥ ४॥

चूंकि राजा इन्द्र आदि सब देवोंके नित्य अंशसे रचा गया है, इस कारण यह (राजा) तेजसे सब जीवोंको अभिभृत (पराजित) करता है ॥ ४ ॥

राजाकी प्रशंसा-

तपत्यादित्यवच्चैष चक्ष्यंषि च मनांसि च। न चैनं भुवि शक्तोति कश्चिद्य्यभिवीश्चितुम्।। ६।।

यह राजा देखनेवालों के नेत्र तथा मनको सूर्यके समान संतप्त करता है, अतः पृथ्वीपर कोई भी इसे देखनेमें समर्थ नहीं होता ।। ६ ॥

सोऽग्निभवति वायुश्च सोऽर्कः सोमः स धर्मराट्। स कुवेरः स वरुणः स महेन्द्रः प्रभावतः॥ ७॥

यह राजा प्रभाव ( ऋपनी ऋधिक शक्ति ) से ऋगिनरूप है, वायुरूप है, सूर्यरूप है, चन्द्ररूप है, धर्मराज ( यम ) रूप है, कुबेररूप है और महेन्द्ररूप है ॥

राजापमानका निषेध-

बालोऽपि नावमन्तव्यो मनुष्य इति भूमिपः। महत्ती देवता द्येषा नररूपेण तिष्ठति।। प।।

( श्रतएव ) 'यह मनुष्य ही तो है' ऐसा मानकर बालक राजाका भी श्रपमान न करे, क्योंकि यह राजाके रूपमें बड़ी देवता ( दैवीशाक्ति ) स्थित रहता है ॥८॥

विमर्श—बालक राजाका भी अपमान करनेसे बड़े देवके अपमान करनेका दोष होता है, अतः बालक राजाका भी अपमान न करे, फिर वयस्क एवं बृद्ध राजाके लिये क्या कहना ? इस वचनसे राजापमान करनेका अदृष्ट दोष कहा गया है।

> एकमेव दहत्यांग्रर्नरं दुरुपसर्विणम् । · कुलं दहति राजाग्निः सपशुद्रव्यसंचयम् ॥ ६ ॥

( श्रव राजापमान का दृष्ट दोष कहते हैं —) श्रविन केवल श्रसावधानीसे स्पर्श करनेवालेको हो जलाती है, किन्तु राजाविन ( क़ुद्ध राजरूप श्रविन ) चिरसिक्षत पशु तथा धनके सहित समस्त कुल ( वंश ) को ही जला देती है ॥९॥

प्रयोजनानुसार राजाकी विविधरूपता— कार्य सोऽवेदय शक्तिं च देशकालौ च तत्त्वतः। कुरुते धर्मसिद्ध-चर्थं विश्वरूपं पुनः पुनः॥ १०॥

वह (राजा) प्रयोजनके त्रानुसार कार्य तथा शक्तिका वास्तविक विचारकर धर्म (कार्य) सिद्धिके लिये बार २ त्रानेक रूप धारण करता है ॥ १०॥

विमर्श—स्वयं असमर्थ रहनेपर त्रमा करता (दव जाता—चुप रह जाता) है, फिर समर्थ होकर समूल नष्ट कर देता है; और एक ही व्यक्तिमें प्रयोजन (अपने मतलब) के अनुसार कभी शत्रुता, कभी मित्रता और कभी उदासीनता रखता है; अतः अपनेको राजाका प्रियपात्र कदापि नहीं समझना चाहिये।

यस्य प्रसादे पद्मा श्रीर्विजयश्च पराक्रमे । मृत्युश्च वसति क्रोधे सर्वतेजोमयो हि सः ॥ ११ ॥

जिस (राजा) की प्रसन्नतामें लन्दमी, पराक्रममें विजय और क्रोधमें मरण रहते हैं, स्रतः वह राजा सर्वतेजोमय है ॥ ११ ॥

> राजद्वेषका कुपरिणाम— तं यस्तु द्वेष्टि संमोहात्स विनश्यत्यसंशयम् । तस्य ह्याशु विनाशाय राजा प्रकुक्ते मनः ॥ १२ ॥

जो कोई त्रज्ञानवश होकर राजाके साथ द्वेष करता है, वह निःसंदेह शीघ ही नष्ट हो जाता है; क्योंकि राजा उसके विनाशके लिये मनको नियुक्त करता (चेष्टायुक्त होता) है ॥ १२ ॥

राजकृत नियमका श्रनुक्षद्धन— तस्माद्धमें यमिष्टेषु स व्यवस्येन्नराधिपः। श्रनिष्टं चार्यानिष्टेषु तं धर्मं न विचालयेत् ॥ १३॥

श्रत एव वह राजा (शास्त्रमर्यादाके श्रनुसार ) श्रपेक्षित कार्यों में जिस धर्मकी व्यवस्था करता (जिस कानूनको बनाता ) है, उसे नहीं चाहनेवालोंको श्रनिष्ट (श्रनभिलिषत ) भी उस धर्मका उज्जङ्घन नहीं करना चाहिये श्रर्थात् उस कानूनको तोइंना नहीं चाहिये ॥ १३॥

्दण्डकी सृष्टि— तस्यार्थे सर्वभूतानां गोप्तारं धर्ममात्मजम् । ब्रह्मतेजोमयं दण्डमसृजत्पूर्वमीश्वरः ॥ १४॥ उस (राजा) की कार्चसिद्धिके लिये भगवान्ने सम्पूर्ण जीवांको रक्षक, धर्मस्वरूप पुत्र, ब्रह्माके तेजोमय दण्डकी सृष्टि की ॥ १४॥

> दण्डभयसे स्व-स्वभोगप्राप्ति— तस्य सर्वाणि भूतानि स्थावराणि चराणि च। भयाद्गोगाय कल्पन्ते स्वधर्मान चलन्ति च॥ १४॥

उस (दण्ड) के भयसे स्थावर तथा जङ्गम सभी जीव (अपने २) भोग (को भोगने) के लिये समर्थ होते हैं और अपने २ धर्म (राजनियम) से विचलित (अष्ट) नहीं होते हैं ॥ १५॥

विमर्शे—एक बछवान् व्यक्तिसे पीड़ित दुर्बछ व्यक्ति अपने भोगको नहीं भोगने पाता, और वह बछवान् व्यक्ति भी अपनेसे बछवान् दूसरे किसी व्यक्तिसे पीडित होकर भोग को नहीं भोग सकता; इस प्रकार सर्वत्र अव्यवस्थाका साम्राज्य छा जाता है। जङ्गम पश्च पत्ती और स्थावर वृत्त छतादि जीव भी बछवान् व्यक्तिसे किये गये मारण तथा छेदन आदिके द्वारा अपने २ भोग को नहीं भोगने पाते। इसके छिये ही राजदण्डकी रचना की गयी, जिससे समस्त जीव अपने-अपने कर्मको नियत रूपसे करते रहें।

श्रन्यायियोंको दण्ड देना— तं देशकालौ शक्ति च विद्यां चावेद्य तत्त्वतः। यथार्हतः संप्रणयेत्ररेष्वन्यायवर्तिषु ॥ १६ ॥

(राजा) देश, काल, दण्डशक्ति और विद्या (जिस अपराधके लिये जो दण्ड उचित हो उसका ज्ञान) का ठीक २ विचारकर अन्यायवर्ती (अपराधी) व्यक्तियों में शास्त्रानुसार उस दण्डको प्रयुक्त करे अर्थात् अपराधियोंको उचित दण्ड दे॥ १६॥

## दण्डकी अशंसा-

स राजा पुरुषो द्राडः स नेता शासिता च सः। चतुर्णामाश्रमाणां च धर्मस्य प्रतिभूः स्मृतः॥ १७॥

वह द्र्णड ही राजा है (क्योंकि द्रण्डमें ही राज करनेकी शक्ति है ), वह द्रण्ड पुरुष (मर्द ) है (ब्रौर अन्य सभी लोग उस द्रण्डके विधेय (विनय अहणमें शासनीय ) होनेसे स्त्री तुल्य हैं ), वह द्रण्ड नेता है (उस द्रण्डके द्वारा ही सब कार्य यथावत् प्राप्त होते हैं; अतः वह नेता—प्राप्त करानेवाला है ), वह दण्ड शासन करनेवाला है (क्योंकि दण्डकी ब्राज्ञासे ही सब अपने २ कर्ममें संलग्न हैं ) ब्रौर वह दण्ड चारों ब्राश्रमों (६।८७) के धर्मका प्रतिभू (जामिनदार मध्यस्थ मनु ब्रादि महर्षियोंके द्वारा ) कहा गया है ।। १७॥

्द्रास्त प्रजाः सर्वा द्राड एवाभिरत्तति । द्रुड: सुरतेषु जागर्ति द्रुडं धर्म विदुर्वुधाः ॥ १८ ॥

दण्ड ही सब प्रजाश्चोंका शासन करता है, दण्ड ही सब (प्रजाश्चों) की रक्षा करता है, सबके सोते रहनेपर दण्ड ही जागता है (क्योंकि उसी दण्डके भयसे चोर श्चादि चोरी श्चादि दुष्कर्म नहीं करते), विद्वान् लोग दण्डको धर्म (का हेतु) समम्मते हैं ॥ १८॥

उचित दण्डसे प्रजानुरज्ञन— समीच्य स धृतः सम्यक्सर्वा रञ्जयति प्रजाः । श्रसमीच्य प्रणीतस्तु विनाशयति सर्वतः ॥ १९॥

शास्त्रानुसार यथावत विचारकर दिया गया दण्ड सब प्रजात्रोंको अनुरक्त करता है त्रीर विना विचार किये धनलोभ या प्रमादमे दिया गया दण्ड सब तरफसे (धन-जनका) नाश करता है ॥ १९॥

दण्ड न देनेसे ऋन्यवस्था— यदि न प्रणयेद्राजा द्रण्डं द्रण्ड्येष्वतन्द्रितः । शूले मत्स्यानिवापच्यन्दुर्बलान्बलवत्तराः ॥ २०॥

यदि राजा त्रालस्य छोडकर दण्डके योग्यों (अपराधियों ) में दण्डका प्रयोग नहीं करता, तो बलवान लोग दुर्बलोंको जैसे मछलियोंको लोहेके छड़में छेदकर पकाते हैं, वैसे पकाने लगते—॥ २०॥

त्र्यचात्काकः पुरोडाशं श्वा च तिह्याद्धविस्तथा । स्वाम्यं च न स्यात्कस्मिश्चित्प्रवर्तेताधरोत्तरम् ॥ २१ ॥

—( यदि राजा अपराधियों में दण्ड —प्रयोग नहीं करता, तो ) कौवा पुरोडाश ( यज्ञाच ) को खाने लगता, कुत्ता हिनध्यान्नको चाटने लगता ( अनधि-कारी वेदबाह्य मूर्ख यज्ञको दूषित करने लगते ), किसी पर किसीका प्रभुत्व नहीं रह जाता ( बलवान दुर्बलको सम्पत्ति छीन या लूटकर स्वयं मालिक बन बैठता ) और नीच लोग ही बड़े बनने लगते ॥ २१॥ दण्डकी पुनः प्रशंसा— सर्वो दण्डजितो लोको दुर्लभो हि शुचिनरः। दण्डस्य हि भयात्सर्वं जगद्भोगाय कल्पते ॥ २२॥

सब लोग दण्डसे जीते गये हैं (दण्डके भयसे ही नियमित होकर अपने २ कार्थमें लगे हैं ), (बिना दण्डके ) स्वभावसे ही शुद्ध मनुष्य दुर्लभ है, दण्डके भयसे ही सम्पूर्ण संसार (अपने-अपने धनादिको) भोगनेके लिये समर्थ होता है॥

देवदानवगन्धर्वा रज्ञांसि पतगोरगाः। तेऽपि भोगाय कल्पन्ते द्र्यडेनैव निपीडिताः॥ २३॥

देव ( इन्द्र, श्रिक्ष, सूर्य, वायु श्रादि), दानव, गन्धर्व, राक्षस, पक्षी श्रीर सर्प ( नाग )—वे भी ( परमात्माके ) दण्डके भयसे पीडित होकर भोग ( वर्षा श्रादि करने ) के लिये प्रवृत्त होते हैं ॥ २३ ॥

> दुष्येयुः सर्ववर्णाश्च भिद्येरन्सर्वसेतवः । सर्वलोकप्रकोपश्च भवेद्दग्डस्य विश्वमात् ॥ २४ ॥

दण्डके विश्रम ( श्रभाव या श्रनुचित प्रयोग ) से सब वर्ण ( ब्राह्मण क्षत्रिय श्रादि ) दूषित ( परस्त्री-संभोगसे वर्णसङ्कर ) हो जांय, सब मर्यादा ( चतुर्वर्ग- फल प्राप्तिका कारणभूत नियम ) छिन्न-भिन्न हो जार्य श्रीर सब लोगोंमें ( चोरी, डाका, व्यभिचार श्रादिसे ) क्षोभ उत्पन्न हो जाय ॥ २४ ॥

यत्र श्यामी लोहिताचो द्र्यडश्चरित पापहा । प्रजास्तत्र न मुद्यन्ति नेता चेत्साधु पश्यति ॥ २४ ॥

स्याम वर्ण ( शरीर वाला ), लाल नेत्रोंवाला ( दण्डका स्वरूप ऐसा शास्त्रोंमें वर्णित है ) श्रीर पापनाशक दण्ड जिस देशमें विचरण करता ( राजा श्रादि शासकोंके द्वारा प्रयुक्त किया जाता ) है, उस देशमें यदि नेता ( राजा श्रादि शासकों ) यदि उचित दण्ड देता है तो ( वहां रहनेवाली ) प्रजा दुःखित नहीं होती ॥ २५ ॥

दण्डप्रयोक्ता स्वरूप— तस्याहुः संप्रगोतारं राजानं सत्यवादिनम् । समीद्यकारिणं प्राज्ञं धर्मकामार्थकोविदम् ।। २६ ॥

३. तदुक्तं कठोपनिषदि—'भयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः । भयादिन्द्रश्च चायुश्च मृत्युर्धावति पञ्चमः ॥' इति । (मनु त्रादि महर्षियोंने ) उस दण्ड प्रयोग करनेवाले राजा (या श्रन्य राज-नियुक्त शासक ) को सत्यवादी, विवारकर करनेवाला, बुद्धिमान् श्रीर धर्म तथा श्रर्थका जानकार होना बतलाया है ॥ २६ ॥

तं राजा प्रणयन्सम्यक् त्रिवर्गेणाभिवर्धते । कामात्मा विषमः क्षुद्रो द्रडेनैव निहन्यते ॥ २०॥

उस (दण्ड) का यथायोग्य प्रयोग करता हुआ राजा (या राज-नियुक्त पुरुष) त्रिवर्ग (अर्थ, धर्म और काम) से समृद्धियुक्त होता है (और इसके विपरीत) विषयाभिलाषी, कोधी, शुद्र (नीच स्वभाव होनेसे विना विचार किये दण्ड प्रयोग करनेवाला) राजा दण्डके द्वाराही मारा जाता है (अमात्यादि प्रकृतिके कोप होनेपर नष्ट हो जाता है)॥ २७॥

श्रवुचित दण्डं प्रयोगसे हानि— दरडो हि सुमहत्तेजो दुर्घरश्चाकृतात्मिः। . धर्मोद्विचलितं हन्ति नृपमेव सवान्धवम्।। २८॥

श्रति तेजस्वी तथा श्रसंयत श्रात्मावालोंसे दुर्धर (कठिनतासे धारण करने योग्य ) दण्ड धर्मसे श्रष्ट (श्रजुचित दण्डप्रयोग करनेवाले ) राजाको बान्धव सहित नष्ट कर देता है ॥ २८॥

ततो दुर्गं च राष्ट्रं च लोकं च सचराचरम्। अन्तरिच्चगतांश्चेव मुनीन्देवांश्च पीडयेत्॥ २६॥

फर प्रथित सवान्धव राजाको नष्ट करनेके बाद ( विना दोषका विचार किये प्रयुक्त किया गया दण्ड ) किला, राज्य, चराचरके सहित पृथ्वी तथा अन्तरिक्ष-गामी मुनियों एवं देवताओंको ( यज्ञादि भाग न मिलनेसे ) पीडित करता है॥२९॥

दण्डप्रयोगके त्रयोग्य व्यक्ति-

सोऽसहायेन मृढेन लुब्धेनाकृतबुद्धिना । न शक्यो न्यायतो नेतुं सक्तेन विषयेषु च ॥ ३०॥

असहाय, मूर्ख, लोभी, शास्त्र-ज्ञान-हीन श्रीर विषयोंमें श्रासक्त (राजा आदि ) के द्वारा न्यायपूर्वक दण्डप्रयोग नहीं किया जा सकता है ॥ ३०॥

दण्डप्रयोगके योग्य व्यक्ति-

शुचिना सत्यसन्धेन यथाशास्त्रानुसारिणा । प्रगोतुं शक्यते दण्डः सुसहायेन धीमता ॥ ३१ ॥ धनादिके विषयमें शुद्ध, सत्यप्रतिज्ञ, शास्त्रानुसार व्यवहार करनेवाला, श्रव्छे सहायकों वाला श्रीर बुद्धिमान् ( राजा श्रादि ) के द्वारा दण्डका प्रयोग किया जा सकता है ॥ ३१ ॥

दण्डप्रयोगका प्रकार-

स्वराष्ट्रं न्यायवृत्तः स्थाद् भृशद्गडश्च शत्रुषु। सुद्वतस्वजिह्यः स्निग्घेषु त्राह्मगोषु त्तमान्वितः ॥ ३२ ॥

अपने राज्यमें न्यायानुसार दण्ड प्रयोग करे, राशुस्रोंके देशमें कठोर दण्डका प्रयोग करे, स्वामाविक मित्रोंमें सरल व्यवहार करे और (छोटे अपराध करनेपर) ब्राह्मणोंमें क्षमाको धारण करे॥ ३२॥

न्यायी राजाकी प्रशंसा-

एवं वृत्तस्य नृपतेः शिलोव्छेनापि जीवतः। विस्तीर्यते यशो लोके तैलबिन्दुरिवाम्भसि ॥ ३३॥

इस प्रकार व्यवहार न्यायसे (दण्डप्रयोग) करनेवाले, शिलोञ्छ (४। १ टिप्पणी) वृत्तिसे भी जीविका करनेवाले श्रर्थीत् ऐश्वर्य हीन भी राजाका यश पानीमें तेलकी बूंदके समान संसारमें फैलता है ॥ ३३॥

श्रन्यायी राजाकी निन्दा-

त्रवस्तु विपरीतस्य नृपतेरजितात्मनः । संज्ञिप्यते यशो लोके घृतबिन्दुरिवाम्भसि ॥ ३४ ॥

इस ( ७।३१ ) के प्रतिकूल दण्ड प्रयोग करनेवाले, ऋजितेन्द्रिय राजाका यश पानीमें घीके बूंदके समान संक्षिप्त होता ( घटता ) है ॥ ३४ ॥

> स्वेस्वे धर्मे निविष्टानां सर्वेषामनुपूर्वशः। वर्णानामाश्रमाणां च राजा सृष्टोऽभिरच्चिता ॥ ३४॥

श्रपने-श्रपने धर्ममें संलग्न सब वर्णों श्रीर श्राप्तमोंकी रक्षा करनेवाले राजाकी ब्रह्माने बनाया है ॥ ३५ ॥

तेन यदात्सभृत्येन कर्तव्यं रत्त्वता प्रजाः । तत्तद्वोऽहं प्रवद्त्यामि यथावद्नुपूर्वशः ॥ ३६ ॥

( मृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) स्टर्सो ( अपने अधीनस्य अमा-त्यादि ) के साथ प्रजाकी रक्षा करनेवाले राजाका जो जो कर्तव्य है, वह वह कमसे शास्त्रानुसार मैं आप लोगोंसे कहूंगा ।। ३६ ॥ वृद्ध विद्वान् ब्राह्मणोंकी सेवा— ब्राह्मणान्पर्श्रेपासीत प्रातकत्थाय पार्थिवः । त्रैविद्यवृद्धान्विदुषस्तिष्ठेतेषां च शासने ॥ ३७ ॥

राजा (प्रतिदिन ) प्रातःकाल उठकर ऋग्यजुःसामके ज्ञाता श्रौर तिद्वान् (नीतिशास्त्रके ज्ञाता ) ब्राह्मणोंको सेवा करे श्रौर उनके शासनमें रहे (उनके कहनेके श्रमुसार कार्य करे )।। ३७।।

> वृद्धांश्च नित्यं सेवेत विप्रान्वेद्विदः शुचीन् । वृद्धसेवी हि सततं रत्तोभिरपि पृज्यते ॥ ३८ ॥

( ज्ञान तथा तपस्यासे ) वृद्ध, वेद्शाता श्रोर शुद्ध हृदयवाले उन बाह्मणोंकी नित्य सेवा ( श्रादर-सत्कार ) करे, क्योंकि वृद्धोंकी सेवा करनेवालेको रिक्षस ( क्रूर प्रकृतिवाले ) भी पूजा करते हैं ( फिर मनुष्योंकी क्या बात है ? ) ॥ ३८॥

विनयी होना-

तेभ्योऽधिगच्छेद्भिनयं विनीतात्मापि नित्यशः । विनीतात्मा हि नृपतिनं विनश्यति कर्हिचित् ॥ ३६ ॥ उन ( वृद्ध ब्राह्मणों ) से पहलेसे विनय युक्त भी राजा सर्वदा ( ब्रौर ब्राधिक ) विनय सीखे, वयोंकि विनय युक्त राजा कभी नष्ट नहीं होता है ॥ ३९ ॥ ब्राविनय-निन्दा तथा विनय-प्रशंसा—

बह्वोऽविनयान्नष्टा राजानः सपरिच्छदाः । वनस्था अपि राज्यानि विनयात्प्रतिपेदिरे ॥ ४०॥

श्रविनयके कारण बहुत-से राजा घोड़ा, हाथो श्रादि साधनोंके सहित नष्ट हो गये श्रीर दिनयके कारण दनमें रहनेवाले (घोड़ा, हाथी श्रादि साधनोंसे रहित) भी राज्योंको पा लिये, (श्रदाः विनयी होना परमावश्यक है)॥ ४०॥ श्रविनयसे नष्ट होनेका दृष्टान्त—

वेनो विनष्टोऽविनयान्नहुषश्चैव पार्थिवः । सुदाः पैजवनश्चैव सुसुखो निमिरेव च ॥ ४१ ॥

अविनयके कारण वेन, नहुष, पिजवनके पुत्र सुदा, सुमुख और नेमि राजा नष्ट हो गये॥ ४९॥

विनयसे समृद्धिमान् होनेका दृष्टान्त—
पृथुस्तु विनयाद्राज्यं प्राप्तवान्मनुरेव च ।
कुवेरस्र धनैसर्यं बाह्यएयं चैव गाधिजः ॥ ४२॥

विनयके कारण पृथु और मनुने राज्य, कुनेरने धन, ऐश्वर्य और विश्वामित्रने (क्षत्रिय होकर भी ) ब्राह्मणत्वको प्राप्त किया ॥ ४२ ॥

विद्याग्रहण--

त्रैविद्येभ्यस्त्रयीं विद्यां द्र्यं नीतिं च शाश्वतीम् । श्रान्वीत्तिकीं चात्मविद्यां वार्तारम्भांश्च लोकतः ॥ ४३ ॥

(राजा) त्रिवेदीके ज्ञाता विद्वानोंसे त्रयी विद्या, नित्य दण्डनीति विद्या, आन्वीक्षिकी विद्या और लोक व्यवहारसे वार्ता विद्याको सीखे ॥ ४३ ॥ 🖁

विमर्श—'त्रयी' विद्यासे धर्म विषयक ज्ञान होता है, उसे वेद्ज्ञाता विद्वान् ब्राह्मणोंसे प्रहण करना चाहिये । 'दण्डनीति' विद्यासे नीति और अनीति—अर्थ शास्त्रका ज्ञान होता है। 'आन्वीचिकी' विद्यासे विज्ञान—तर्कविज्ञानका ज्ञान होता है। 'आत्मविद्या'से उन्नति तथा दुःखमें क्रमशः हर्ष तथा शोकका निम्रह (रुकावट) होता है और 'वार्ता' विद्यासे अर्थ और अनर्थ—खेती, व्यापार एवं पश्चपाळन आदि के लिये धनादि संग्रह तथा तद्विषयक उपायोंका ज्ञान होता है, किसान, व्यापारी आदिसे सीखना चाहिये। शास्त्रकारोंने आन्वीचिकी, त्रयी, वार्ता और दण्डनीति; इन चार विद्याओंको धर्मस्थितिका कारण बतलाया है(१)।

इन्द्रियजय-

इन्द्रियाणां जये योगं समातिष्ठेहिवानिशम्। जितेन्द्रियो हि शक्नोति वशे स्थापयितुं प्रजाः ॥ ४४ ॥

(राजा) इन्द्रियोंको जीतनेमें सर्वदा प्रयत्नशील रहे, क्योंकि जितेन्द्रिय (राजा) प्रजात्रोंको वशमें रखनेके लिये समर्थ होता है ॥ ४४ ॥

कोधजन्य न्यसनोंका त्याग—
दश कामसमुत्थानि तथाष्ट्री कोघजानि च ।
न्यसनानि दुरन्तानि प्रयत्नेन विवर्जयेत् ॥ ६४ ॥

(राजा) कामजन्य दश तथा कोधजन्य आठ, अन्तमें दुःखदायी व्यसनोंको प्रयत्नपूर्वक त्याग कर दे॥ ४४॥

(१) तदुक्तं कामन्दके—'आन्वीचिकी त्रयी वार्ता दण्डनीतिश्र शास्वती। विद्या द्येताश्चतस्रस्तु ठोकसंस्थितिहेतवः॥' इति। तासां विषयानाह तत्रव। तद्यथा—

'आन्वीचिक्यां तु विज्ञानं धर्माधर्मी त्रयीस्थितौ। अर्थानथौं तु वार्तायां दृण्डनीत्यां नयानयौ॥' इति। व्यसनोंमें श्रासिक से हानि— कामजेषु प्रसक्तो हि व्यसनेषु महीपतिः। त्रियुज्यतेऽर्थधर्माभ्यां क्रोधजेव्वात्मनैव तु॥ ४६॥

क्योंकि कामजन्य व्यसनों (६।४७) में श्रासक्त राजा श्रर्थ तथा धर्मसे अष्ट हो जाता है श्रीर कोधजन्य व्यसनों (६।४८) में श्रासक्त राजा श्रारमासे ही अष्ट (स्वयं नष्ट) हो जाता है ॥ ४६॥

कामजनयदश व्यसनोंके नाम—
मृगयाऽचो दिवास्वप्नः परिवादः स्त्रियो मदः।
तौर्यत्रिकं वृथाट्या च कामजो दशको गणः॥ ४७॥
(शिकार), जुम्रा, दिनमें सोना, परायेकी निन्दा स्त्री में स्व

मृगया (शिकार), जुत्रा, दिनमें सोना, परायेकी निन्दा, स्त्री में श्रत्यासिक, मद (नशा-मद्यपान श्रादि), नाच-गानेमें श्रत्यासिक श्रीर व्यर्थ (निष्प्रयोजन) अमण; ये दश कामजन्य व्यसन हैं॥ ४७॥

कोधजन्य त्राठ व्यसनीं के नाम— पैशुन्यं साहसं द्रोह ईर्ष्यासूयार्थदूषणम् । वाग्दराहजं च पारुष्यं क्रोधजोऽपि गागोऽष्टकः ॥ ४८॥

चुगलखोरी, दुस्साहस, द्रोह, ईर्ध्या (दूसरेके गुणको न सहना), श्रास्या (दूसरोंके गुणोंमें दोष बतलाना), श्रर्थदोष (धनापहरण या धरोहर श्रादिको बापस नहीं करना), कठोर वचन श्रीर कठोरदण्ड; ये श्राठ कोधजन्य व्यसन हैं॥

लोभका त्याग—

द्वयोरप्येतयोर्मूलं यं सर्वे कत्रयो विदुः। तं यत्नेन जयेङ्गोभं तज्जावेतावुभौ गणौ॥ ४६॥

सब विद्वानलोग इन दोनों (कामज व्यसन-समुदाय तथा कोधज व्यसन-समुदाय, दे॰ ६१४७-४८) की जड़ जिसको जानते हैं, उस लोभको यत्नपूर्वक जोते त्रार्थात् छोड़ दें; क्योंकि ये दोनों (कामजन्य तथा कोधजन्य व्यसन-समुदाय) उस (लोभ) से उत्पन्न होनेवाले हैं ॥ ४९ ॥

श्रतिकष्टदायक व्यसन— पानमन्ताः स्त्रियश्चेव मृगया च यथाक्रमम् । एतत्कष्टतमं विद्याचतुष्कं कामजे गगो ॥ ४०॥ कामजन्य न्यसन-समुदायमें (६१४७) में मद्यपान, ज्ञा, श्रियां, श्रीर शिकार (श्राखेट) इन चारोंको कमशः श्रत्यन्त कष्टदायक जाने ॥ ५०॥ द्राहस्य पातनं चैव वाक्पारुष्यार्थेद्रूषरों।

कोधजेऽपि गर्गे विद्यात्कष्टमेतित्रित्रकं सदा ॥ ४१ ॥

कोधजन्य व्यसन-समुदाय (६।४८)में दण्ड-प्रयोग, कड वचन श्रीर श्रर्थ दूषण (श्रन्यायसे दूसरेकी सम्पत्ति हड्डप लेना); इन तीनोंको क्रमशः सर्वेद्ध श्रतिकष्टदायक जाने ॥ ५९॥

उक्त सात व्यसनोंमें पूर्व २ का श्रतिकष्टदायकत्व— सप्तकस्यास्य वर्गस्य सर्वत्रैवानुषङ्गिणः । पूर्व पूर्व गुरुतरं विद्याद्वः चसनमात्मवान् ॥ ४२ ॥

सम्पूर्ण राजमण्डलमें रहनेवाले इन सात व्यसन समुदाय (चार कामजन्य व्यसन—समुदाय—दे॰ ६१४० श्रीर तीन कोधजन्य व्यसन—समुदाय दे॰ ६१५१ )में से पूर्व—पूर्व (श्रमले की श्रपेक्षा पहलेवाले ) को जितेन्द्रियपुरुष गुरुतर (श्रिधिक

कष्टदायक ) सममे ॥ ५२ ॥

विमर्श—कामजन्य १० व्यसनसमुदाय पहले (६१४७) कह चुके हैं, उनमें भी चार को अधिक कष्टदायक (६१५०) कहा है, किन्तु इन चारों (मद्यपान, जुआ, ग्री-सेवन और आखेट) में भी आगेवालेकी अपेचा पहले वाला भारी अनिष्ट कारक है अर्थात् आखेट की अपेचा छी-सेवन, छी-सेवनकी अपेचा जुआ, जुएकी अपेचा मद्यपान अतिकष्टदायक है। इसी प्रकार क्रोधजन्य आठ व्यसन-समुदाय पहले (६१४८) कह चुके हैं, उनमें भी तीनको अधिक कष्टदायक (६१५१) कहा है, किन्तु इन तीनों (दण्ड प्रयोग, कटु वचन और अर्थद्र्षण) में भी आगेवालेकी अपेचा पहलेवाला अधिक अनिष्टकारक है अर्थात् अर्थद्र्षणकी अपेक्षा कटु वचन तथा कटुवचनकी अपेचा दण्ड प्रयोग अधिक कष्टदायक है। इसका विशेष स्पष्टी-करण मन्वर्भमुक्तावली में देखना चाहिये।

> मृत्युसे भी व्यसनका अधिक कष्ट दायकत्व— व्यसनस्य च मृत्योश्च व्यसनं कष्टमुच्यते । व्यसन्यधोऽधो व्रजति स्वर्यात्यव्यसनी मृतः ॥ ४३॥

( व्यसन तथा मृत्यु-दोनों के कष्टकारक होनेपर भी ) मृत्यु की अपेक्षा व्यसन अधिक कष्टकारक है, क्योंकि गरा हुआ व्यसनो पुरुष नरकोंमें (एकके बाद दूसरे नरकमें ) जाता है और गरा हुआ व्यसनरहित पुरुष स्वर्भ में जाता है ॥५३॥ मन्त्रियों की नियुक्ति—

मौलाञ्छास्रविदः शूराँल्लब्धलत्तान्कुलोद्भवान् । सचिवान्सप्त चाष्टौ वा प्रक्कुर्वीत परीत्तितान् ॥ ४४ ॥

(राजा) वंशक्रमागत, शास्त्रज्ञाता, शूरवीर, निशाना मारनेवाले (शस्त्र चलानेमें निपुण), उत्तम वंशमें उत्पन्न श्रौर परीक्षित (शपथ प्रहण श्रादिसे परीक्षा किये गये) सात या श्राठ मन्त्रियों को नियुक्त करे॥ ५४॥

मन्त्रियोंको नियुक्त करनेमें कारण— अपि यत्सुकरं कर्म तद्येकेन दुष्करम्।

विशेषतोऽसहायेन किंतु राज्यं महोदयम् ॥ ४४ ॥

जो कार्य सरल है, वह भी एक आदमीके लिये कठिन होता है । विशेषकर महान फलको देनेवाला राज्य आसहाय ( अकेले राजा ) से कैसे सुसाध्य हो सकता है ? ( कदापि नहीं हो सकता, आतः राजाको पूर्व श्लोकमें वर्णित गुणींवाले मन्त्रियोंको नियुक्त करना चाहिये ) ॥ ५५ ॥

सन्धि विप्रहादि-विचार— तै:'सार्धं चिन्तयेन्नित्यं सामान्यं सन्धिविप्रहम् ।

तः साथ चिन्तयात्रस्य सामान्य सान्यावप्रहम् । स्थानं समुद्यं गुप्तिं लब्धप्रशमनानि च ॥ ४६॥

(राजा) उन (मन्त्रियों) के साधमें सन्धि-विप्रह (षड्गुण), स्थान, समुदय, गुप्ति और मिले हुएका उपयोग इनका चिन्तन (सलाह-मसविरा

अर्थात् परामर्श ) करे ॥ ५६ ॥

विमर्श-सन्धि आदि ६ 'गुण' (७।१६०) हैं । दण्ड, कोश (खजाना), नगर और राज्य; ये ४ 'स्थान' हैं, यहां पर हाथी-बोड़ा, रथ एवं पैद्**ळ यह** चतुरङ्गिणी सेनाका पाळन-पोषण 'दण्ड' चिन्ता, कोशके आय-ब्ययका विचार 'कोश' चिन्ता, नगर (राजधानी) की रचा 'पुर' चिन्ता और राज्यके निवासी प्रजा एवं पशु आदिका चिन्तन 'राज्य' चिन्ता है । धान्य (विविध प्रकारके धान, गेहूं, चना, आदि अञ्च) तथा सुवर्ण चांदी आदि खनिजोंके उत्पत्तिका स्थान 'समुद्य' है । आत्मरचा (७।२१९) तथा राष्ट्ररचा (७११६) 'गुप्ति' है। प्राप्त हुए धन-धान्यका सत्कार्यमें व्यय तथा रचण 'छब्धप्रशमन' है । इन सवका विचार राजाको मन्त्रियोंके साथ करना चाहिये।

श्चाने हितकर कार्यका श्रनुष्ठान— तेषां स्वं स्वमिम्रायमुपलभ्य पृथक् पृथक् । समस्तानां च कार्येषु विद्ध्याद्धितमात्मनः ॥ ४७॥ (राजा) उन (मन्त्रियों) के अभिप्रायको (एकान्तमें) अलग २ तथा सर्वोंके अभिप्रायको इकहा जानकर अपना हितकारी कार्य करे॥ ५७॥

ब्राह्मण मन्त्री-

सर्वेषां तु विशिष्टेन ब्राह्मणेन विपश्चिता । मन्त्रयेत्परमं मन्त्रं राजा षाड्गुण्यसंयुतम् ॥ ४८ ॥

राजा उन मन्त्रियों में से विद्वान् धर्मादि युक्त विशिष्ट एक ब्राह्मणके साथ बहुगुण (७।१६०) से युक्त श्रेष्ठ मंत्र (ग्रुप्त विचार) की मन्त्रणा (विचार-विनिमय) करे॥ ५८॥

नित्यं तस्मिन्समाश्वस्तः सर्वकार्याणि निःचिपेत्। तेन सार्धं विनिश्चित्य ततः कर्म समारभेत्॥ ४६॥

राजा उस ( विद्वान तथा धर्मात्मा ब्राह्मण ) पर पूर्ण विश्वासकर ( उसे ) सब काम सौंप दे, तथा उसके साथ निश्चयकर बादमें कार्यका ख्रारम्भ करे ॥ ५९ ॥

श्रन्य मंत्रियोंकी नियुक्ति—

श्रन्यानिप प्रकुर्वीत शुचीन्प्राज्ञानवस्थितान् । सम्यगर्थसमाहत् नमात्यान्सुपरीच्तितान् ॥ ६०॥

(राजा इसके अलावे) दूसरे भी शुद्ध (वंशपरम्परासे शुद्ध या घूस आदि न लेनेसे शुद्ध हृदयवालें), बुद्धिमान, ह्थिरचित्त (आपित्त-कालमें भी नहीं घबहानेवाले या किसीके दबाव या लोभसे होनेपर भी राज हितमें ही हट रहनेवाले), सब प्रकार न्यायपूर्वक धन-धान्य उत्पन्न करनेवाले सुपरीक्षित मन्त्रियों को (नियुक्त करे)—॥ ६०॥

निर्वर्तेतास्य यावद्भिरितिकर्तव्यता नृभिः। तावतोऽतन्द्रितान्द्ज्ञान्प्रकुर्वीत विचज्तणान्।। ६१॥

इस (राजा) का कार्य जितने मनुष्योंसे पूरा हो; आलस्यरहित, कार्य-करनेमें उत्साही और कामके जानकार उतने ही मनुष्योंको (मंत्रीपद्पर) नियुक्त करे॥ ६९॥

कोश तथा रिनवास के कार्यकरनेवाले— तेषामर्थे नियुद्धीत शूरान्द्चान्कुलोद्गतान्। शुचीनाकरकर्मान्ते भीक्षनन्तनिवेशने।। ६२।। (राजा) उन (मिन्त्रयों) में-से शुरवीर, उत्साही, कुलीन या कुलक्रमागत्, शुद्धवित्त ( घूस न लेनेवाले श्रौर चोरी श्रर्थात् गमन नहीं करनेवाले ) मन्त्रियोंको धन-धान्यके संग्रह करनेमें (सोने श्रादिके खानों तथा श्रज्ञ उत्पादक स्थानोंमें ) श्रौर भीरु ( उरनेवालों ) को महल ( रिनवास, भोजन गृह, श्रयनगृह श्रादि ) में नियुक्त करे ॥ ६२ ॥

दूतकी नियुक्ति—
दूतं चैव प्रकुर्वीत सर्वशास्त्रविशारदम् ।
इङ्गिताकारचेष्ट्रज्ञं शुचि द्वं कुलोद्गतम् ॥ ६३ ॥

(राजा) सब शास्त्रोंका बिद्धान; इक्तित (वचन तथा स्वर श्रर्थात काकु श्रादि श्रामित्राय-सूचक भाव), श्राकार (क्रमशः प्रेम एवं उदासीनताका सूचक प्रसन्नता एवं उदासीनता) श्रीर चेष्टा (क्रोधादिका सूचक नेत्रोंका लाल होना, भौंह टेढ़ा करना श्रादि) को जाननेवाले, शुद्धहृदय (राजधनको श्रधिक व्यय करना, स्त्री-श्रासिक, यूत, मयपान श्रादिसे रहित); चतुर तथा कुलीन दृतको नियुक्त करे ॥६३॥

श्रेष्ठ राजदूतका लक्षण— श्रानुरक्तः शुचिद्चः स्मृतिमान्देशकालवित् । वपुष्मान्वीतभीर्वाग्मीदृतो राज्ञः प्रशस्यते ॥ ६४॥

अनुरक्त, शुद्ध, चतुर, स्मरणशक्तिवाला, देश श्रीर कालका जानकार, सुरूप,

निर्भय और वाग्मी राजदूत श्रेष्ठ होता है ॥ ६४ ॥

विमर्श—दूतके अनुरक्त होनेसे शत्रुराजाके लोगोंसे भी मेल-मिलाप रहनेसे अधिक कार्यसिद्धि होगी, शुद्ध (स्वी तथा धनकी आसक्तिसे रहित) होनेसे धन या स्वी आदिके लोभसे स्वामिकार्यका नाशक नहीं होगा, चतुर होनेसे अवसर (मौका) पर नहीं चुकेगा, स्मरणशक्तिवाला होनेसे संदेशको नहीं भूलेगा, देश और कालका जानकार होनेसे देश-कालानुसार अपने विचारसे भी कार्य कर लेगा, सुख्य होनेसे उसके वचनका प्रभाव दूसरों पर पड़ेगा, निर्भय होनेसे अप्रिय तथा कठोर संदेश कहनेमें भी नहीं चुकेगा और वाग्मी होनेसे सुन्दर शास्त्रसे संस्कृत एवं युक्तियुक्त वचन कहेगा, ऐसे राजदूतसे राजकार्यकी अवश्य सिद्धि हो जायगी।

[ सन्धिवित्रहकालज्ञान्समर्थानायतित्तमान् । परेरहार्याञ्छद्धांश्च धर्मतः कामतोऽथैतः ॥ १॥

[(राजा) सिन्ध, विग्रह (स्रादि षड्गुण—११६०) तथा समयको जानने वाले, समर्थ, स्रायित (स्रानेवाला समय) में समर्थ; श्रौर धर्म, स्रर्थ तथा कामसे शत्रुस्रोंके द्वारा स्रपने पक्षमें नहीं किये जानेवाले (राजदतोंको नियुक्त करे)॥१॥] समाहर्तुं प्रकुर्वात सर्वशास्त्रविपश्चितः । कुलीनान्वृत्तिसम्पन्नान्निपुणान्कोशवृद्धये ॥ २ ॥

अपना पक्ष प्रवल करनेके लिये सब शाखोंका ज्ञाता और कोशवृद्धिके लिये कुलीन, श्रद्छी जीविका (वेतन) वाले तथा निपुण (राजदूतोंको नियुक्त करे )॥२॥

श्रायव्ययस्य कुशलान्गणितज्ञानलोलुपान् । नियोजयेद्धर्मनिष्ठान्सम्यक्कार्यार्थचन्तकान् ॥ ३॥

त्राय तथा व्यय करनेमें कुशल ( उचित श्रायको नहीं छोड़नेवाला तथा श्रजुचित व्ययको नहीं करनेवाला ), गणितक्क, निर्लोभ, धर्मयुक्त श्रौर श्रच्छी तरह कार्य एवं श्रर्थका विचार करनेवाले ( राजदूतोंको नियुक्त करे ) ॥ ३ ॥

कर्मणि चातिकुशलान्तिपिज्ञानायतिच्चमान् । सर्विवश्वासिनः सत्यानसर्वकार्येषु निश्चितान् ॥ ४॥

कार्य (कों करने ) में अत्यन्त चतुर, (अनेक) लिपियोंको जाननेवाले, भविष्यकालके लिये समर्थ, सबका विश्वासपात्र, सचा, सब कार्योंमें निश्चित राजदूतोंको नियुक्त करे )॥ ४॥

अकृताशांस्तथा भर्तुः कालज्ञांश्च प्रसङ्गिनः। कार्यकामोपधाशुद्धान् बाह्याभ्यन्तरचारिणः॥ ४॥

श्राशा नहीं रखनेवाले (स्वामी मुझे कार्य-सिद्धि होनेपर कुछ हिस्सा देंगे, या वड़ा पारितोषिक देंगे, ऐसी श्राशा नहीं रखनेवाले —श्र-यथा स्वामीकी कार्यसिद्धि होनेपर श्राशानुसार न मिलनेसे वही राजदूत भारी विरोधी हो सकता है तथा यदि श्राशा नहीं रखेगा तब सदा श्रनुकूल ही रहेगा ), कालक्ष (श्रवसर नहीं चुकनेवाले ), प्रसङ्गानुसार कार्य करनेवाले; कार्य, काम तथा उपधा (धरोहर) में सच्चे श्रीर बाहर भीतर श्राने-जानेवाले दूर्तोको नियुक्त करे॥ ५॥

कुर्यादासन्नकार्येषु गृहसंरच्योषु च।]

समीप ( मन्त्री आदि ) के कार्यमें तथा अन्तःपुर ( रिनवास ) की यथावत् रक्षा करनेमें दूतों को नियुक्त करे ॥ ]

सेनापित श्रादिके कार्य— श्रमात्ये द्रेष्ड श्रायत्तो द्रुपेड वैनयिकी क्रिया । नृपतौ कोशराष्ट्रे च दूते संधिविपर्ययौ ॥ ६४ ॥ सेनापितिके श्रधीन दुष्ड (हाथी, घोड़ा, रथ और पैदल सेना ), दुण्डके त्रधीन विनयकार्य ( सबको विनम्र वशमें रखना ), राजाके श्रधीन कोष तथा राज्य श्रौर दूतके श्रधीन सन्धि श्रीर विष्रह होते हैं ॥ ६५ ॥

दृतप्रशंसा—

दूत एव हि संघत्ते भिनन्येव च संहतान्। दृतस्तत्क्षहते कर्म भिद्यन्ते येन मानवाः॥ ६६॥

दूत ही (शत्रुसे) मेल करा देता है और मिले हुए (शत्रु) से विश्रह करा देता है; दूत वह कार्य कर देता है, जिससे (मिले हुए भी) मनुष्य (परस्परमें) फूट जाते हैं ॥ ६६ ॥

> दूतके अन्य कार्य— स विद्यादस्य ऋत्येषु निग्हेङ्गितचेष्टितैः। आकारमिङ्गितं चेष्टां भृत्येषु च चिकीर्षितम्।। ६७॥

वह (राजदूत) इस (शतुराजा) के कृत्यों (कर्तव्य प्रयात धन, स्त्री, पद या राज्य भागके द्वारा राजदूतोंको वशमें करना श्रादि) में शतुराजाके श्रावचरोंके इक्ति (श्रामित्रायसूचक बात श्रीर स्वर श्रादि) तथा चेष्टाश्रों (हाथ, मुख-अङ्गुलि श्रादिकों इशारेबाजी) से (शतुराजाके) श्रुज्ध या लुज्ध भृत्योंमें (शतुराजाके) श्राकार मुखकी प्रसन्नता या उदासीनता श्रादि), इङ्गित, चेष्ठा श्रीर विकीर्षित (श्रामित्रचित कार्य) को मालूम करे॥ ६७॥

बुद्धवा च सर्वं तत्त्वेन षरराजिचकीर्षितम् । तथा प्रयत्नमातिष्ठेद्यथाऽऽत्मानं न पीडयेत् ॥ ६८॥ शत्रु राजाके चिकीर्षित ( अभिलिषत कार्यं ) को ठीक २ मालूमकर वैसा प्रयत्न करे जिससे अपनेको कष्ट न हो ॥ ६८॥

राजाके निवास योग्य देश—
जाङ्गलं सस्यसंपन्नमार्यप्रायमनाविलम् ।
रम्यमानतसामन्तं स्वाजीव्यं देशमावसेत् ॥ ६६ ॥
(राजा) जाङ्गलं, धान्य और अधिक धर्मात्माओंसे युक्तं, आकृततारिहतं,
(फल-फूल लता वृक्षादिसे) रमणीय, जहां आस-पासके निवासी नम्न हों ऐसे,
अपनी आजीविका (सुलभ व्यापार, खेती, आदि) वाले देशमें निवास करे ॥६९॥
विसर्श—जिस स्थानमें बहुत अधिक पानी न हो (अधिक पानी न वरसता

हो या अधिक बाढ न आती हो ), खुळी हवा हो, सूर्यका प्रकाश पर्याप्त रहता हो, धान्य आदि बहुत उत्पन्न होता हो, उसे 'जाङ्गळ देश' कहते हैं।

राजाके निवास योग्य दुर्गों के नाम— धन्वदुर्गं महीदुर्गमब्दुर्गं वार्चमेव वा । नृदुर्गं गिरिदुर्गं वा समाश्रित्य वसेत्पुरम् ॥ ७० ॥

(राजा) धन्वदुर्ग, महीदुर्ग, जलदुर्ग, वृक्षदुर्ग, मनुष्यदुर्ग, त्राथवा गिरिदुर्गका आश्रयकर नगर (राजधानी) में निवास करे ॥ ७०॥

विमर्श—धन्वदुर्ग-कमसे कम वीसकोस तक पानी (और हरियाली एवं वृक्त, घास आदि) से रहित रेतीली भूमि युक्त स्थान हो। महीदुर्ग-ईंट-पत्थर आदि उभर-खावड़ (बहुत ऊंचे-नीचे) होनेसे विषम, युद्धके लिये अयोग्य तथा गुप्त गवाच (छोटे र छिद्रवाले जँगले) वाले परकोटा आदिसे युक्त भूमिवाला स्थान। जल्दुर्ग-चारों तरफ बहुत दूर तक अगाध जलसे भरा हुआ स्थान। वृक्तदुर्ग-कमसे कम चार कोश तक सघन बढ़े वृक्तों, कंटीली झाड़ियों एवं लताओं तथा विषम नदी नाले आदिसे युक्त देश। मनुष्यदुर्ग-चारों तरफ हाथी, घोड़ा, रथ एवं पैदल सेना एवं दूसरे बहुत मनुष्योंसे सुरचित स्थान। गिरिदुर्ग-अत्यधिक कठिनाई से चढ़ने योग्य तथा अधिक संकीण मार्ग होनेके कारण बहुत कठिनाईसे प्रवेश करने योग्य निद्यों, झरनों आदिवाले पहाड़ोंसे युक्त स्थान।

इस रठोकमें वर्णित राजनिवास योग्यस्थानोंमें यह 'भारत वर्ष' अत्यन्त सुरचित है, जिसके तीन दिशाओंमें सुदूर तक अगाधजळपूर्ण हिन्दमहासागर आदि समुद्र तथा शेष उत्तर दिशामें उच्चतम शिखरवाळा हिमाळय पर्वत-जिसमें खेबर का दर्रा तथा बोळन अत्यन्त संकीर्ण है। किन्तु भारत और पाकिस्तान रूपमें देश-विभाजन हो जानेसे अब वह प्राकृतिक अजय्य सीमा भारतकी नहीं रही।

गिरिदुर्गकी श्रेष्टता-

सर्वेगा तु प्रयत्नेन गिरिदुर्गं समाश्रयेत् ।
एषां हि बाहुगुर्णयेन गिरिदुर्गं विशिष्यते ॥ ७१ ॥
( राजा ) सब प्रयत्नसे गिरिदुर्गका आश्रय करे, क्योंकि इन दुर्गों ( ६।७० )
में-से श्रधिक गुणयुक्त होनेसे गिरिदुर्ग श्रेष्ठ होता है ॥ ७१ ॥

१. तदुक्तम्—'अल्पोद्कतृणो यस्तु प्रवातः प्रचुरातपः । स ज्ञेयो जाङ्गळो देशो बहुधान्यादिसंयुतः ॥' इति । ( म० मु० )

उक्त दुर्गोंके निवासी जीव— त्रीण्याद्यान्याश्रितास्त्वेषां मृगगर्ताश्रयाऽप्सराः । त्रीरयुत्तराणि क्रमशः प्लवङ्गमनरामराः ॥ ७२ ॥

इन दुर्गों (६१७०) में से पहलेवाले तीन दुर्गों में (धन्वदुर्ग, महीदुर्ग और जलदुर्गमें ) मृग, विलों में रहनेवाले (चृहा, खरगोश श्रादि ) तथा जलचर (मगर श्रादि ) श्रौर श्रन्तवाले तीन दुर्गों में (वृक्षदुर्ग, मनुष्यदुर्ग श्रौर गिरिदुर्गमें ) वानर, मनुष्य तथा श्रमर (देव ) क्रमशः निवास करें ॥ ७२ ॥

विमर्श—धन्वदुर्गमें मृग, भूमिदुर्गमें चूहा तथा खरगोश आदि बिलमें रहने-वाले जीव, जलदुर्गमें मगर, बड़ी २ मछलियां आदि जलचर जीव, दृचदुर्गमें वानरः ( ज्याघ्र, सिंह आदि ), मनुष्यदुर्गमें मनुष्य ( हाथी, थोड़ा, रथ एवं पैदल सेना तथा अन्यरचक समूह ) और गिरिदुर्गमें देवता (किन्नर, गन्धर्व आदि) निवास करें।

दुर्गकी प्रशंसा-

यथा दुर्गाश्रितानेतान्नोपहिंसन्ति शत्रवः। तथाऽरयो न हिंसन्ति नृपं दुर्गसमाश्रितम्॥ ७३॥

जिस प्रकार इन (धन्व आदि ) दुर्गों में रहनेवाले इन (मृग आदिको ) शत्रु (ब्याधा आदि ) नहीं मार सकते हैं, उसी प्रकार दुर्गमें निवास करनेवाले राजाको शत्रु नहीं मार (जीत ) सकते हैं ॥ ७३ ॥

एकः शतं योधयति प्राकारस्थो धनुर्धरः । शतं दशसहस्राणि तस्माद् दुर्गं विधीयते ॥ ७४ ॥

(जिस कारणसे) किलेमें रहनेवाला एक धनुर्धारी (योदा) सौ योदाश्रोंसे श्रीर सौ धनुर्धारी योदा दस हजार योदाश्रोंसे लड़ता है, इस कारण राजनीतिक दुर्गकी प्रशंसा करते हैं ॥ ७४ ॥

[ मन्दरस्यापि शिखरं निर्मानुष्यं न शिष्यते । मनुष्यदुर्गे दुर्गाणां मनुः स्वायंभुवोऽन्नवीत् ॥ ६ ॥ ]

[ मनुष्य रहित मन्दरका शिखर भी नहीं बचता ( शत्रुत्र्योंसे पराजित होता है, श्रत एव ब्रह्माके पुत्र मनुने मनुष्यदुर्गको श्रेष्ठ कहा है ॥ ६ ॥ ]

हुर्गका श्रस्न-शष्ट्रयुक्त बनाना— तत्स्यादायुधसंपन्नं धनधान्येन वाहनैः । ब्राह्मणैः शिल्पिभिर्यन्त्रैर्यवसेनोटकेन च ॥ ७४ ॥ उस (किला) को हथियार (तलवार, धनुष त्रादि), धन (सुवर्ण चांदी त्रादि), धान्य (गेहूं, चावल, चना त्रादि), वाहन (हागी, घोड़ा, रथ, ऊँट त्रादि), ब्राह्मणों, कारीगरों, यन्त्रों, चारा (घास, भूसा, खरी, कराई त्रादि पशुत्रोंके भोज्य पदार्थों) श्रीर जलसे संयुक्त रखे ॥ ७५॥

> • दुर्गके बीवमें राजभवन-निर्माण-तस्य मध्ये सुपर्याप्तं कारयेद् गृहमात्मनः। गुप्तं सर्वेर्तुकं ग्रुश्चं जलवृत्तसमन्वितम्।। ७६।।

राजा उस (किले) के बीचमें ( ख्री-गृह, देव-मन्दिर, श्रिमिशाला, ख्रानागार आदि भवनों के श्रलग २ होने से ) बड़ा, (खाई, परकोटा श्रर्थात चहारदीवारी, सेना आदि से ) सुरक्षित (सब ऋतुश्रोंमें फलने-फूलनेवाले वृक्ष, गुलम श्रौर लता आदिसे युक्त होनेसे ) सब ऋतुश्रोंके श्रानुकूल, (चूना रंग आदिसे उपलिप्त होनेसे ) शुभ्र, (बावली, पोखरा) श्रादि जलाशग्रों तथा पेड़ोंसे युक्त श्रपना महल (राज-भवन) बनवावे॥ ७६॥

सवर्णीके साथमें विवाह— तद्ध्यास्योद्धहेद्भार्यां सवर्णी लद्माणान्विताम् । कुले महति संभूतां हृद्यां रूपगुणान्विताम् ॥ ७७ ॥ (राजा ) उस महत्तमें निवासकर स्वजातीय, शुभ लक्षणींवाली, श्रेष्ठ कुत्तमें उत्पन्न, हृदयप्रिय, तथा रूप एवं गुणसे युक्त स्त्रीसे विवाह करे ॥ ७७ ॥

पुरोहित त्रादिका वरण—
पुरोहितं च कुर्वीत वृगुगादेव चित्वजः।
तेऽस्य गृद्याणि कर्माणि कुर्युर्वेतानिकानि च ॥ ७८ ॥
(राजा श्राथर्वण विधिसे) पुरोहित श्रौर यह कर्म करनेके लिये ऋत्विक्को वरण करे तथा वे लोग (पुरोहित तथा ऋत्विक्) इस (राजा) के शान्तिकर्म तथा यह कर्मको करते रहें ॥ ७८ ॥

यज्ञ करना— यज्ञेत राजा ऋतुभिर्विविधेराप्तद्त्तिणैः । धर्मार्थं चैव विधेश्यो दद्याद्गोगान्धनानि च ॥ ७६ ॥ राजा बहुत दक्षिणावाले ( अश्वमेध, विश्वजित् आदि ) अनेक यहाँको करे श्रीर घर्मके तिये ब्राह्मणोंको (स्त्री, गृह, शय्या, बाहन श्रादि ) भोग-साधक पदार्थं तथा घन देवे ॥ ७९ ॥

कर-प्रहण-

सांवत्सरिकमाप्तेश्च राष्ट्रादाहारयेद्वलिम्। स्याचाम्नायपरो लोको वर्तत हितवन्नुषु ॥ ८० ॥

(राजा) विश्वासपात्रोंसे वार्षिक कर वस्त करावे छौर लोगोंसे (कर लेने) में न्याययुक्त बर्ताव करे श्रीर मनुष्योंमें (राजा ) पिताके समान बर्ताव करे ॥ ८०॥

श्राध्यक्षोंकी नियुक्ति—

श्रध्यज्ञान्विविधान्कुर्यात्तत्र तत्र विपश्चितः। तेऽस्य सर्वाण्यवेत्तेरन्नृणां कार्याणि कुर्वताम् ॥ ८१ ॥

( राजा ) उन २ कार्यों ( सेना, कोष संग्रह, दूतकार्य आदि ) में अनेक प्रकारके अध्यक्षोंको नियुक्त करे तथा वे अध्यक्ष इस राजाके सब कार्यों को देखा करें ॥ ८१ ॥

ब्राह्मणोंको वृत्तिदान—

आवृत्तानां गुरुकुलाद्विप्रागां पूजको भवेत्। नृपाणामत्त्रयो होष निधिन्नीहोऽभिधीयते ॥ ५२॥

( राजा ) वेदाध्यथनके बाद गुरुकुलसे गृहस्थाश्रममें प्रविष्ट होनेवाले बाह्मणें को पूजा ( धन-धान्य गृहादिको देकर आदर-सत्कार ) करे; क्योंकि यह ब्राह्मण राजाका श्रक्षय निधि ( खजाना ) कहा गया है ॥ ८२ ॥

> ब्राह्मणोंको वृत्तिदानको प्रशंसा-न तं स्तेना न चामित्रा हरन्ति न च नश्यति। तस्माद्राज्ञा निधातव्यो त्राह्मसौष्वज्ञयो निधिः।। ८३।।

उस ( सत्पात्र ब्राह्मणमें दिये गये दान रूप कोष ) को चीर नहीं चराते. शत्रु नहीं छीनते और वह नष्ट नहीं होता है, अत एव राजा वाहाणोंमें अक्षय कोष रखे ( ब्राह्मणोंको दान दे ) ॥ ८३ ॥

न स्कन्दते न व्यथते न विनश्यति कर्हिचित्। वरिष्ठमग्निहोत्रेभ्यो ब्राह्मणस्य मुखे हुतम् ॥ ८४ ॥

श्रिममें हवन किये गये हिवष्य (क्षीराज, घृत श्रादि हवनीय पदार्थ ) की अपेक्षा ब्राह्मणके मुखर्मे किया गया हवन (ब्राह्मणको दिया गया दान) न कभी नीचे गिरता है, न कभी स्खता है और न कभी नष्ट होता है ( अतः अपिहोत्रादि कर्मकी अपेक्षा बाह्मणको दान देना श्रेष्ठ है )॥ ८४॥

> वेदपारग ब्राह्मण को देनेका अनन्त फल— सममब्राह्मणे दानं द्विगुणं ब्राह्मणब्रुवे । प्राधीते शतसाहस्रमनन्तं वेदपारगे ॥ ५४ ॥

ब्राह्मणभिन्न (क्षत्रिय आदि) में दिया गया दान सामान्य फलवाला, ब्राह्मण कियासे रहित अपनेको ब्राह्मण कहनेवाले ब्राह्मणमें दिया गया दान दुगुने फल वाला, विद्वान् ब्राह्मणमें दिया गया दान लाखगुने फलवाला और वेदपारगामी ब्राह्मणमें दिया गया दान अनन्त फलवाला होता है ॥ ८५ ॥

> सत्पात्रमें दानकी प्रशंसा— पात्रस्य हि विशेषेण श्रद्धानतयैव च । अल्पं वा बहु वा प्रेत्य दानस्य फलमश्तुते ॥ ८६ ॥

विद्या तथा तपसे युक्त पात्रकी अपेक्षासे (सुपात्रको प्राप्तकर) श्रद्धासे दिये

गये दानके फलको परलोकमें मनुष्य प्राप्त करता है ॥ ८६ ॥

विमर्श—सामान्य, मध्यम या उत्तम पात्रके अनुसार ही श्रद्धा एवं भक्तिसे युक्त होकर दिये गये दानका कमशः सामान्य, मध्यम, या उत्तम फल मनुष्यको परलोकमें मिलता है; अत एव सत्पात्रको दान देना सर्वश्रेष्ठ है।

[ एष एव परो धर्मः कृत्स्नो राज्ञ उदाहृतः । जित्वा धनानि संप्रामाद् द्विजेभ्यः प्रतिपाद्येत् ॥ ७॥

[ राजाका सम्पूर्ण यही धर्म कहा गया है कि युद्धसे धनको जीतकर ब्राह्मणोंको दान कर दे॥ ७॥ ]

देशकालविधानेन द्रव्यं श्रद्धासमन्वितम् । पात्रे प्रदीयते यत्तु तद्धर्मस्य प्रसाधनम् ॥ ८ ॥ ]

देश कालके अनुसार श्रद्धासे युक्त जो द्रव्य सत्पात्रमें दिया जाता है, वही धर्मका प्रसाधन ( उत्तम साधन या भूषण ) है ॥ ८ ॥ ]

युद्धसे विमुख होनेका निषेध— समोत्तमाधमे राजा त्वाहूतः पालयन्प्रजाः । न निवर्तेत संप्रामात्ज्ञात्रं धर्ममनुस्मरन् ॥ ५७ ॥

प्रजायोंका पालन करता हुया राजा समान, अधिक या कम (बलवाले शतुयों)

के बुलाने ( युद्ध के लिये ललकारने ) पर ( 'क्षत्रिय युद्ध से विमुख न होवे' इस ) क्षत्रिय-धर्मको स्मरण करता हुत्रा युद्ध विमुख न होवे ॥ ८७ ॥

राजाका श्रेष्ठ धर्म— संग्रामेष्वनिवर्तित्वं प्रजानां चैव पालनम् । शुश्रूषा ब्राह्मणानां च राज्ञां श्रेयस्करं परम् ॥ ८८ ॥ युद्धसे ( डरकर ) नहीं भागना, प्रजार्श्वोका पालन करना, श्रौर ब्राह्मणीकी सेवा करनाः राजाश्रोंका श्रत्यन्त कल्याण करनेवाला ( धर्म ) माना गया है ॥८८॥

युद्धमें विमुख न होनेसे स्वर्गप्राप्ति— त्र्याहवेषु मिथोऽन्योन्यं जिघांसन्तो महीचितः । युध्यमानः परं शक्त्या स्वर्गं यान्त्यपराङ्मुखाः ॥ ८६ ॥ युद्धोंमें परस्पर प्रहार ( चोट ) करनेकी इच्छा करते हुए त्रपार शक्तिसे युद्ध करते हुए राजा विमुख न होकर ( मरनेसे ) स्वर्गं को जाते हैं ॥ ८६ ॥

कूट शस्त्रादिके प्रहारका निषेध—
न कूटैरायुधेहिन्याद्यमानो रगो रिपून्।
न काणिभर्नापि दिग्धेनीप्रिज्यलिततेजनैः ॥ ६०॥

युद्ध करता हुत्रा ( राजा या कोई योद्धा ) कूटशस्त्र ( बाहरमें लकड़ी आदि तथा भीतरमें घातक तीच्णशस्त्र या लोहा आदिसे युक्त शस्त्र ); कर्णिके आकार-वाला फल ( बाणका अगलाभाग ), विषादिमें बुक्ताये गये, अप्रिसे प्रज्यलित अप्रभागवाले शस्त्रोंसे शत्रुओंको न मारे॥ ९०॥

युद्धमें मारनेके त्रयोग्य शत्रु— न च हन्यात्स्थलारूढं न छीवं न कृताखालिम् । न मुक्तकेशं नासीनं न तवास्मीति वादिनम् ॥ ६१॥

(रथपर बैठा हुन्ना) योदा भूमिपर स्थित, नपुंसक, हाथ जोड़े हुए, बाल खोले हुए, बैठे हुए ब्रौर 'मैं तुम्हारा हूं' ऐसा कहते हुए (शरणागत) योदाको न मारे ॥ ९१॥

न सुप्तं न विसन्नाहं न नग्नं न निरायुधम् । नायुध्यमानं पश्यन्तं न परेण समागतम् ॥ ६२ ॥ सोये हुए, कवचसे रहित, नंगा, शस्त्रसे रहित, युद्ध नहीं करते हुए, ( केवल युद्धको ) देखते हुए ( जैसे-युद्ध संवाददाता त्र्यादि ) त्र्यौर दूसरेके साथ युद्धमें भिड़े हुए योडाको न मारे ॥ ९२ ॥

> नायुघव्यसनप्राप्तं नार्तं नातिपरिचतम् । न भीतं न परावृत्तं सतां धर्ममनुस्मरन् ॥ ६३ ॥

त्रपने राख-श्रक्षके ह्रटने श्रादिसे दुःखी, पुत्र श्रादिके शोकसे श्रार्त, बहुत घायल, डरे हुए श्रीर युद्धसे विमुख योद्धाको सज्जनक्षत्रियोंके धर्मका स्मरण करता हुआ (राजा या कोई भी योद्धा) न मारे ॥ ९३ ॥ युद्धसे विमुख होनेकी निन्दा—

यस्तु भीतः परावृत्तः संप्रामे हन्यते परैः । भतुर्येद् दुष्कृतं किंचित्तत्सर्वं प्रतिपद्यते ॥ ६४॥

युद्धमें डरकर विमुख जो योद्धा रात्रुर्झोंसे मारा जाता है। वह स्वामीका जो कुछ पाप है, उसे प्राप्त करता है ॥ ९४ ॥

विमर्श-गोविन्दराजके मतसे यहांपर युद्धसे पराङ्मुख व्यक्तिका पाप विविद्धत है, तथा मेधातिथि के मतसे यह वचन अर्थवाद (युद्धसे विमुख न होने- के लिये विशेषता-प्रदर्शकमात्र ) है, किन्तु ये दोनों मत मनु भगवानुके अभिप्रायसे विरुद्ध होनेके कारण अप्राद्ध है। युद्धसे विमुख हुए योद्धाको शत्रुके प्रहार करनेपर यह नहीं समझना चाहिये कि 'मैं स्वामीके लिये युद्धमें शत्रुका प्रहार सहकर स्वामीसे ऋणमुक्त हो रहा हूं।' मन्वर्थमुक्तावलीकारका मत है कि-'दूसरेके पाप या पुण्यकर्मविशेषसे उससे मिन्न पुरुषको प्राप्त होना मनुभगवान् (६।८९) को भी सम्मत है'। 'इस तथा अग्रिम श्लोकोक्त वचनमें क्रमशः पाप तथा पुण्य प्राप्त करनेका उच्लेख केवल अर्थवादमात्र है, किसीका पुण्य या पाप दूसरेको प्राप्त नहीं होता, किन्तु पाप या पुण्यमेंसे एकके प्रबल होनेपर दूसरेका भोग चिरकालमें प्राप्त होता है" यह 'नेनेशास्त्री' का मत है।

यचास्य सुकृतं किंचिद्मुत्रार्थमुपार्जितम् । भर्ता तत्सर्वमादत्ते परावृत्तहतस्य तु ॥ ६४ ॥

डरकर युद्धसे पराङ्मुख होनेपर शत्रुसे श्रिभिहित योद्धाका परलोकके लिये उपार्जित जो कुछ पुण्य है, वह सब स्वामी (उस योद्धाको वेतन दैनेवाला राजा श्रादि ) प्राप्त कर लेता है ॥ ९४ ॥

युद्धविजयी योद्धाको प्राप्य जीता गया धन— रथाश्वं हस्तिनं छत्रं धनं धान्यं पश्रून्छियः । सर्वद्रञ्याणि कुष्यं च यो यज्जयति तस्य तत् ॥ ६६॥ रथ, घोड़ा, हाथी, छत्र, घन, घान्य ( सब प्रकारके श्रक्त ), पशु ( गी, भैंस आदि ), ख्रियां ( दासी श्रादि ), सब तरहके द्रव्य ( गुड़, नमक श्रादि ), श्रौर छुप्य ( सोना-चांदीके श्रितिरिक्त श्रन्य तांबा-पीतल श्रादि द्रव्य ) को जो योद्धा जीतकर लाता है; वह उसीका होता है ( सोना, चांदी, भूमि, रत्न श्रादि बहुमूल्य वस्तुएं राजाकी होती हैं ) ॥ ९६ ॥

राज्ञश्च द्युरुद्धारिमत्येषा वैदिकीश्रुतिः। राज्ञा च सर्वयोधेभ्यो दातव्यमपृथग्जितम् ॥ ६७ ॥ [ भृत्येभ्यो विजयेदर्थाज्ञैकः सर्वहरो भवेत् । नाममात्रेण तुष्येत छत्रेण च महीपतिः ॥ ६ ॥ ]

(युद्धमं विजय करनेवाले योद्धा) 'राजाके लिये उद्धार (सोना, चाँदी, जवाहरात तथा हाथी घोड़ी भी) देवें' यह वैदिक वचन है और राजा विजयी योद्धाओं के लिये सम्मिलित रूपमं जीतकर प्राप्त किये द्रव्यों मेंसे प्रत्येक प्रक्षार्थके अनुसार विभागकर देवे ॥ ९७॥

एषोऽनुपरकृतः प्रोक्तो योधधर्मः सनातनः । श्रास्माद्धर्मात्र च्यवेत चत्रियो व्रन् रखे रिपृन् ॥ ६८ ॥

( भृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि ) श्रनिन्दित योद्धार्थोका यह सना-तन धर्म ( मैने ) श्राप लोगोंसे कहा, युद्धमें शत्रुश्चोंको मारता हुश्चा राजा इसे न छोड़े ॥ ९८ ॥

> राजाका सामान्यतः कर्तव्य— श्रालब्धं चैव लिप्सेत लब्धं रचेत्प्रयह्नतः। रचितं वर्धयेचैव वृद्धं पात्रेषु निःचिपेत्॥ ६६॥

(राजा) अप्राप्त (नहीं मिले हुए भूमि तथा सुवर्ण आदि) को पानेकी इच्छा करे, प्राप्त (भूम्यादि) की यत्नपूर्वक रक्षा करे, रक्षा किये गये को बढ़ावे और बढ़ाये हुए (द्रव्य, भूमि आदि) को सत्पात्रोंमें दान कर दे॥ ९९॥

१. 'वाहनं च राज्ञ उद्धारं च' इति गोतमवचनात्। ( म॰ मु॰ )

२. 'उद्धारदाने च श्रुतिः—'इन्द्रो वै वृत्रं हत्वा' इत्युपक्रम्य स महान् भूत्वा देवता अनवीत्तदुद्धारं समाहरत' इति'। ( म० मु० )

एतचतुर्विधं विद्यात्पुरुषार्थप्रयोजनम् । श्रस्य नित्यमनुष्ठानं सम्यक्कुर्योदतन्द्रितः ॥ १०० ॥

(राजा) चार प्रकारके पुरुषार्थोंका यह प्रयोजन जाने तथा आलस्यरिहत होकर सर्वदा इसका पालन करें ॥ १०० ॥

> त्राप्तासको प्राप्त करनेकी इच्छा त्रादि— त्रालब्धमिच्छेद्दरेखेन लब्धं रचेदवेच्चया । रच्चितं वर्धयेद् वृद्धचा वृद्धं पात्रेषु निः चिपेत् ॥ १०१ ॥

(राजा) अप्राप्त (नहीं मिले हुए सोना, चांदी, भूमि, जनाहरात आदि) को दण्डके द्वारा (शत्रुको दण्डदेकर या जीतकर) पानेकी इच्छा करे, प्राप्त (मिले हुए सोना आदि डक ) द्रव्योंकी देख-भाल करते हुए रक्षा किये गये उनकी वृद्धिसे (जल-स्थल-मार्ग आदिसे व्यापार आदि करके) बढ़ावे और बढाये गये (उन द्रव्यों) को सत्पात्रोंमें दान कर दे॥ १०१॥

सैनिक श्रभ्यास श्रादिकी नित्यकर्तव्यता— नित्यमुद्यतद्ग्दः स्यान्नित्यं विवृतपौक्षः । नित्यं संवृतसंवार्यो नित्यं छिद्रानुसार्यरेः ॥ १०२ ॥

(राजा) दण्डको सर्वदा उद्यत रक्खे (हाथी, घोड़ा, रथ और पैदल— इस प्रकार चतुरङ्गिणी सेनाको सर्वदा परेड करवाकर उनका अभ्यास बढ़ाता रहे ), अपने पुरुषार्थ (सैनिकादि शिक्त ) को प्रदर्शित करता रहे, गुन्न रखने योग्य (अपने विचार, राजकार्य एवं चेष्टा आदि ) को सर्वदा गुन्न रखे और शत्रुके छिद्र (सेना या प्रकृतिके द्वेष आदिसे दुर्बलता ) को सर्वदा देखता रहे ॥ १०२ ॥

> सर्वदा दण्डयुक्त रहना— नित्यमुद्यतद्ग्डस्य क्रत्स्नमुद्धिजते जगत् । तस्मात्सर्वाणि भूतानि द्ग्डेनैव प्रसाधयेत् ॥ १०३ ॥

सर्वदा दण्ड (चतुरङ्गिणी सेनाकी शक्ति ) से युक्त रहनेवाले (राजासे ) सब संसार डरता रहता है, श्रत एत राजा सब लोगोंको दण्डद्वारा ही वशमें करे॥१०३॥

कपटका त्याग—

श्रमाययैव वर्तेत न कथंचन मायया । बुद्धचेतारिप्रयुक्तां च मायां नित्यं स्वसंवृतः ॥ १०४॥ (राजा) सर्वदा (मन्त्री आदिके साथ) निष्कपट वर्ताव करे, कपटसे किसी प्रकार वर्ताव न करे (कपट वर्ताव करनेसे राजा सबका अविश्वासपात्र हो जाता है) और स्वयं सब व्यवहारको ग्रप्त रखता हुआ शत्रुके कपटको (ग्रुप्तचरोंके द्वारा) मालूम करे ॥ १०४॥

प्रकृति- मेद श्रादिको ग्रप्त रखना— नास्य चिछद्रं परो विद्याद्विद्याचिछद्रं परस्य तु । गृहेत्कूर्म इवाङ्गानि रचेद्विवरमात्मनः ॥ १०४ ॥

(राजा ऐसा यत करे कि - ) इस (राजा ) के छिद्र ( अमात्य आदिके साथ फूट ) को शत्रु न मालूम करे और राजा स्वयं शत्रुके छिद्रको मालूम करता रहे । कछुआ जैसे अपने अर्झों ( मुख एवं पैरों ) को छिपा लेता है, वैसे ही (राजा भी ) अर्झों (स्वामी, अमात्य, राष्ट्र, किला, कोष, सेना और मित्र-इन सात अर्झों ) को गुप्त रखे और (कदाचित् आपसमें कोई छिद्र ( मंत्री आदि अकृतिके फूट जानेसे कोई दोष ) हो जाय तो उसे दूर करदे ॥ १०५॥

पूर्णतः विश्वास न करना-

[ न विश्वसेद्विश्वस्ते विश्वस्ते नातिविश्वसेत् । विश्वासाद्भयमुत्पन्नं मृलाद्पि निकृन्तति ॥ १० ॥ ]

(राजा) अविश्वासीपर विश्वास न करे, विश्वासीपर भी अधिक विश्वास न करे, क्योंकि विश्वाससे उत्पन्न भय जड़से ही नाश कर देता है ॥ १०॥

बगुले आदिके समान अर्थचिन्तनादि-

वकविचन्तयेदर्थान्सिह्वच पराक्रमेत्। वृक्कवचावलुम्पेत राशवच विनिष्पतेत्॥ १०६॥

(राजा) बगुत्तोके समान अर्थिचन्तन करे, सिंहके समान पराक्रम करें, मेडियोंके समान शत्रुका नाश करे और खरगोशके समान (शत्रुके घेरेसे ) निकल जाय ॥ १०६ ॥

विमर्श—बगुला जिसप्रकार अतिचञ्चल एवं जलमें रहनेवाली मछलियोंको भी एकाप्रचित्त होकर पकड़ लेता है, वैसे ही राजा भी अत्यन्त विचारित तथा सुरचित अर्थके विषयमें एकाप्रचित्त होकर विचार करे। सिंह जैसे स्वल्पकाय होनेपर भी

कामन्दके—'स्वाम्यमात्यश्च राष्ट्रञ्च दुर्गं कोशो बलं सुहत्।
 परस्परोपकारीदं सप्ताङ्गं राज्यसुच्यते ॥' इति।

बळवान् तथा विशालकाय मतवाले हाथियों पर पराक्रम करता है तथा चुद्ध पशुओं-पर भी पूर्ण शक्तिसे ही आक्रमण करता है; वैसे ही राजा भी सम्पूर्ण शक्ति लगाकर श्रापुर आक्रमण करे। भेंडिया जिस प्रकार गोपाल आदिसे अत्यन्त सुरचित पशुके बच्चोंको जरा-सी असावधानी होनेपर झपटकर ले जाता है, उसी प्रकार राजा भी शत्रुके थोड़ी भी असावधानी करते ही उसका नाश करने लगे और खरगोश जिस प्रकार न्याधा आदिसे चिरे रहनेपर भी उनसे छिप या भागकर किसी सुरचित स्थानका आश्रय लेता है, उसी प्रकार राजा भी प्रबल शत्रुओंके द्वारा आक्रान्त होनेपर अवसर देख उसके पंजेसे निकलकर किसी बलवान् राजाका आश्रय ले।

विजय में वाधक वशीकरण—

पवं विजयमानस्य येऽस्य स्युः परिपन्थिनः । तानानयेद्वशं सर्वान्सामादिभिरुपक्रमैः ॥ १०७॥

इस प्रकार विजय करते हुए इस राजाके विजयमें जो बाधक (राजा) हों, उन सर्वोको साम ख्रादि उपायोंसे वशमें लावे ॥ १०७॥

> सामादिके श्रसफलतामें दण्डप्रयोग— यदि ते तु न तिष्ठेयुरुपायैः प्रथमेश्विभिः । द्रहेनैव प्रसह्यैतांश्छनकैर्वशमानयेत् ॥ १०८॥

यदि वे (विजयमें बाधक राजा) पहले तीन उपायों (साम, दान श्रौर मेद) से (श्रपने हरकतोंको) नहीं छोड़ें, तब दण्डसे ही उनको बलपूर्वक वशमें करे ॥ १०८॥

साम एवं दण्डकी प्रशंसा— सामादीनामुपायानां चतुर्णामपि परिस्ताः । सामदण्डौ प्रशंसन्ति नित्यं राष्ट्राभिवृद्धये ॥ १०६॥

पण्डित (राजनीतिक विद्वान् ) साम श्रादि चारों उपायों (साम, दाम, मेद श्रीर दण्ड ) में से सर्वदा राज्यकी वृद्धिके लिये साम श्रीर दण्ड की प्रशंसा करते हैं ॥ राज्यरक्षा—

यथोद्धरति निर्दाता कत्तं धान्यं च रत्तति । तथा रत्त्रेन्नृपो राष्ट्रं हन्याच परिपन्थिनः ॥ ११०॥

जिस प्रकार निकौनी (सोहनी) करनेवाला (किसान खेतमेंसे) घासको उखाइता है और धान्यको बचाता है, उसी प्रकार राजा राज्यकी रक्षा करे और शत्रुओंका नाश करे॥ ११०॥ प्रजापीडनसे राज्यश्रंशादि— मोहाद्राजा स्वराष्ट्रं यः कर्षयत्यनवेत्त्रया । सोऽचिरादु श्रश्यते राज्याज्ञीविताच सवान्धवः ॥ १११ ॥

जो राजा मोहनश अपने राज्यकी देख-रेख न करके धनप्रहण करता है (प्रजाकी रक्षा न करके भी अन्यायपूर्वक उनसे अनेक प्रकारका कर लेता है ), वह शीघ्र ही राज्यसे अष्ट हो जाता है और बान्धव-सहित जीवनसे अष्ट हो जाता है (सपरिचार मर जाता है)।। १९१॥

शरीरकर्षणात्प्राणाः चीयन्ते प्राणिनां यथा । तथा राज्ञामपि प्राणाः चीयन्ते राष्ट्रकर्षणात् ॥ ११२ ॥

जिस प्रकार शारीरधारियोंके प्राण (भोजनादिके अभावसे) शारीरके क्षीण होनेसे नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार राज्यके पीडित करनेसे राजाओंको भी प्राण (प्रकृति-कोप आदिसे) नष्ट हो जाते हैं (श्रतः राजाका कर्तव्य है कि यथावत राज्यकी रक्षा करता रहे) ॥ १९२ ॥

> राज्यरक्षासे सुख-समृद्धि— राष्ट्रस्य सङ्गहे नित्यं विधानमिद्माचरेत् । सुसंगृहीतराष्ट्रो हि पार्थिवः सुखमेधते ॥ ११३ ॥

राज्यको रक्षाके लिये राजा नित्य इन उपायोंको करे, क्योंकि श्राच्छी तरह राज्य-रक्षा करनेवाला राजा मुखपूर्वक बढ़ता ( उन्नति करता ) है ॥ ११३ ॥

> त्रामपति श्रादिकी नियुक्ति— द्वयोख्नयाणां पञ्चानां मध्ये गुल्ममधिष्ठितम् । तथा त्रामशतानां च कुर्योद्राष्ट्रस्य संत्रहम् ॥ ११४ ॥

(राजा) राज्यको रक्षाके लिये दो २, तीन २ या पांच २ गार्नोके समूहका एक २ रक्षक नियुक्त करे श्रीर सौ गांबोंका एक प्रधान रक्षक नियुक्त करे ॥११४॥

प्रामस्याधिपतिं कुर्योद्दश्रामपतिं तथा । विंशतीशं शतेशं च सहस्रपतिमेव च ॥ ११४॥

(राजा) एक २ दश २, बीस २, सौ २ तथा हजार २ गावोंका एक २ रक्षक नियुक्त करे॥ ११५॥

विमर्श—उक्त दो रलोकोंमेंसे प्रथम श्लोकमें दो २, तीन २ या पांच २ गांवींके रखककी नियुक्ति वर्तमानमें चौकी या थानेका एवं सौ गांवींके प्रधान रसककी

नियुक्ति तहसिल, सब डिबीजन या जिलाका स्वरूप है। द्वितीय रलोकमें कथित एक र गांवके रचककी नियुक्ति सरपंच, दश र गांवोंके रचककी नियुक्ति थाना, सौ र गांवोंके रचककी नियुक्ति जिला, तहसिल या सबडिविजन और हजार गावोंके रचक की नियुक्ति कमिरनरीका स्वरूप समझना चाहिये।

ग्रामका दोषको बड़े श्रधिकारी कहना— ग्रामदोषान्समुत्पन्नान्मामिकः शनकैः स्वयम् । शंसेद् ग्रामदशेशाय दशेशो विंशतीशिने ॥ ११६॥ विंशतीशस्तु तत्सर्वं शतेशाय निवेदयेत् । शंसेद् ग्रामशतेशस्तु सहस्रपतये स्वयम् ॥ ११७॥

चोर त्रादिके उपद्रवको शान्त करनेमें त्रासमर्थ एक गांवका रक्षक दश गांवोंके रक्षकको, दश गांवोंका रक्षक बीस गांवोंके रक्षकको, बीस गांवोंका रक्षक सौ गांवोंके रक्षकको श्रीर सौ गांवोंका रक्षक हजार गांवोंके रक्षकको स्वयं (बिना पुछे हो) उक्त चोर श्रादिके उपद्रवोंको शीध सुचित करे ॥ ११६–११५॥

> उक्त गांवके रक्षकोंकी राजनियुक्त जीविका— यानि राजप्रदेयानि प्रत्यहं प्रामवासिभिः। श्रम्भपानेन्धनादीनि प्रामिकस्तान्यवाप्नुयात्।। ११८॥

श्रामवासी प्रजा राजाके लिये जो श्रन्न, इन्धन श्रादि देते हों। उसे वह एक गांवका रक्षक लेवे ॥ ११८ ॥

> दशी कुलं तु भुञ्जीत विंशी पञ्च कुलानि च । प्रामं प्रामशताध्यक्तः सहस्राधिपतिः पुरम् ॥ ११६ ॥

दश गांवोंका रक्षक एक 'कुल', बीस गांवोंका रक्षक पांचकुल, सौ गांवोंका रक्षक एक मध्यम प्राप्त श्रीर हजार गांवोंका रक्षक एक मध्यम पुर (कस्बा, श्रापनी जीविकाके लिये) राजासे प्राप्त करें ॥ १९९ ॥

विमर्श—जीविकाके लिये छ हलोंसे जोतने योग्य भूमिको 'मध्यम हल' कहते हैं, दो मध्यम हल (१२ हलोंसे जोतने योग्य भूमि) को 'कुल' कहते हैं।

इति हारीतस्मरणात् षङ्गवं मध्यमं हलमिति तथाविधहलद्वयेन यावती भूमि-र्वाद्यते, तत् 'कुल' मिति वदति' इति । ( म० मु० ) ।

१. कुरुद्धक्रभट्टः—'अष्टागवं धर्महलं षड्गवं जीवितार्थिनाम् ।। चतुर्गवं गृहस्थानां त्रिगवं ब्रह्मघातिनाम् ॥'

प्रामकार्योका श्रन्य राजमन्त्रीद्वारा निरीक्षण— तेषां प्राम्याणि कार्याणि पृथकार्याणि चैव हि । राज्ञोऽन्यः सचिवः स्निग्धस्तानि पश्येद्तनिद्रतः ॥ १२०॥

उन प्राम-निवासियोंके ग्रामसम्बन्धी तथा श्रन्य (किये गये तथा नहीं किये गये ) कार्योंको राजाका हितेषी दूसरा मंत्री श्रालसरहित हो कर देखा करे ॥१२०॥

> प्रतिनगरमें उच्चपदाधिकारियोंको नियुक्त करना— नगरे नगरे चैकं कुर्यात्सर्वार्थचिन्तकम् । उच्चै:स्थानं घोरक्षं नच्चत्राणामिव प्रहम् ॥ १२१॥

राजा प्रत्येक नगरमें ( हाथी, घोड़ा, रथ एवं पैदल सैनिकों के द्वारा दूसरोंमें ) आतङ्क उत्पन्न करनेवाले, नक्षत्रोंमें शुक्र आदि प्रहोंके समान तेजस्वी और सब विषयोंको चिन्ता ( देखभाल ) करनेवाले एक उच्च पदाधिकारी को नियुक्त करे।।

उक्त उच्चाधिकारी का कार्य— स ताननुपरिक्रामेत्सर्वानेव सदा स्वयम् । तेषां वृत्तं परिणयेत्सम्यम्राष्ट्रेषु तचरैः ॥ १२२ ॥

नगरमें नियुक्त वह उच्चपदाधिकारी उन ( प्रामाधिपति आदि ७।११४-११६ ) का सर्वदा स्वयं निरीक्षण करता रहे और दूतों के द्वारा राज्योंमें उन प्रामाधिपतियोंके कार्य, वर्ताव आदि व्यवहारको मालूम करता रहे ॥ १२२ ॥

वूसखोरोंसे प्रजाकी रक्षा—
राज्ञो हि रच्चाधिकृताः परस्वादायिनः शठाः ।
मृत्या भवन्ति प्रायेण तेभ्यो रच्चेदिमाः प्रजाः ॥ १२३॥

राजाके रक्षाधिकारी प्रायः दूसरोंका धन लेनेवाले ( घुसखोर ) हुआ करते हैं, उन शठोंसे ( राजा ) इन प्रजाओंकी रक्षा किया करे ॥ २२३ ॥

घूसखोरोंकी संपत्तिका हरण श्रौर राज्यबहिष्कार— ये कार्यिकेभ्योऽर्थमेव गृह्णीयुः पापचेतसः । तेषां सर्वस्वमादाय राजा कुर्यात्प्रवासनम् ॥ १२४॥

जो पापबुद्धि अधिकारी काम पड़नेवालोंसे (अनुचितरूपमें ) धन अर्थात् घूस ले, राजा उनकी सर्वस्व लेकर उन्हें राज्यसे बाहर निकाल दे ॥ १२४॥ दास-दासियों की वेतन एवं स्थान— राजा कर्मसु युक्तानां स्त्रीणां प्रेष्यजनस्य च । प्रत्यहं कल्पयेद्वृत्तिं स्थानं कर्मानुरूपतः ॥ १२४ ॥ राजा काममें नियुक्त दास-दासियोंके लिये कार्यके श्रनुसार प्रतिदिनका वेतन एवं स्थान निश्चित कर दे ॥ १२४ ॥

उक्त वेतनका प्रमाण—

पणो देयोऽवक्रष्टस्य षडुत्क्रष्टस्य वेतनम् । षायमासिकस्तथाच्छादो घान्यद्रोणस्तु मासिकः ॥ १२६ ॥

(राजा) साधारण कार्य (काइ लगाना, पानी भरना आदि) करनेवालें निकृष्ट दास या दासीके लिये प्रतिदिन एक पण (एक पैसा, दे० = 193६), ६ मासमें एक जोड़ा वस्त्र, प्रतिपास एक द्रोणें (४ आडक = ८ सेर) धान्य और उत्तम दास या दासीके लिये प्रतिदिन ६ पण (पैसा) वेतन दे ॥ १२६ ॥

विमर्श—उत्तम दास-दासियोंके लिये प्रतिदिन ६ पैसा वेतन, प्रति छमाही ६ जोड़ा वस्त्र और प्रतिमास ६ द्रोण अन्न दे; इसी प्रकार मध्यम दास-दासियोंके लिये प्रतिदिन २ पैसा वेतन, प्रतिछमाही ३ जोड़ा वस्त्र और प्रतिमास तीन द्रोण अन्न दे तथा साधारण दास-दासियोंके लिये प्रतिदिन १ पैसा वेतन, प्रति छमाही १ जोड़ा बस्त्र और प्रतिमास १ द्रोण (८ सेर) अन्न दे।

व्यापारियोंका कर-

क्रयविक्रयमध्यानं भक्तं च सपरिव्ययम् । योगचेमं च संप्रेच्य वणिजो दापयेत्करान् ॥ १२७॥

(राजा) खरीद-विकी, मार्ग, भोजन मार्गादिमें चौर आदिसे रक्षाका व्यय, और लाभ को देख (सम्यक् प्रकारसे विचार) कर व्यापारीसे कर खेवे ॥१२०॥

> यथा फलेन युज्येत राजा कर्ता च कर्मणाम् । तथावेचय नृपो राष्ट्रं कल्पयेत्सततं करान् ॥ १२८ ॥

जिस प्रकार राजा देख-भाल आदिके और व्यापारी व्यापार आदिके फलसे युक्त रहें (दोनोंको अपने २ उद्योगके अनुसार उचित फल मिले), वैसा देख

 <sup>&#</sup>x27;अष्टमुष्टिर्भवेकुञ्ची कुञ्च्यष्टौ च पुष्कळम् ।
 पुष्कळानि तु चत्वारि आढकः परिकीर्तितः ॥
 चतुराढको भवेद् द्रोणः……' इति । ( म० मु० )

( अच्छी तरह विचार ) कर राजा सर्वदा निश्चय कर राज्यमें कर लगावे ॥१२८॥

थोड़ा २ कर लेनेमें दृष्टान्त— यथाल्पाल्पमद्ग्त्याद्यं वार्योकोवत्सषट्पदाः। तथाल्पाल्पो प्रहीतव्यो राष्ट्राद्वाज्ञाब्दिकः करः॥ १२६॥

जिस प्रकार जोंक, बछड़ा श्रौर भ्रमर थोड़े-थोड़े श्रपने-श्रपने खाय (क्रमशः रक्त, दूध श्रौर मधु) को ग्रहण करता है; उसी प्रकार राजाको प्रजासे थोड़ा-थोड़ा वार्षिक कर ग्रहण करना चाहिये॥ १२९ १

> पशु, सुवर्ण तथा धान्यका प्राह्य कर— पञ्चाशद्भाग त्र्यादेयो राज्ञा पशुहिरएययोः । धान्यानामष्टमो भागः षष्ठो द्वादश एव वा ।। १३० ।।

राजाको पशु तथा सुवर्णका कर ( मूल धनसे अधिक ) का पचासवां भाग और धान्यका छठा, आठवां या बारहवां भाग ( भूमिकी श्रेष्ठता अर्थात् उपजाऊ-पन एवं परिश्रम आदिका विचारकर ) प्रहण करना चाहिये ॥ १३० ॥

वृक्ष, मांस श्रादिका प्राह्य कर— श्राद्दीताथ षड्भागं दुमांसमधुसर्पिषाम् । गन्धौषधिरसानां च पुष्पमूलफलस्य च ॥ १३१ ॥ पत्रशाकतृणानां च चर्मणां वैदलस्य च ॥ मृन्मयानां च भाण्डानां सर्वस्याश्ममयस्य च ॥ १३२ ॥

वृक्ष, मांस, सहद्, घी, गन्ध, श्रोषधि, रस (नमक श्रादि), फूल, मूल, फल, पत्ता, शाक, घास, चमड़ा, बांस तथा मिट्टीके बर्तन श्रौर पत्थर की बनी सब वस्तुश्रोंका छठा भाग कर रूपमें प्रहण करे॥ १३१-२३२॥

श्रोत्रियसे कर प्रहणका निषेध—

म्रियमाणोऽप्याददीत न राजा श्रोत्रियात्करम् ।
न च श्लुघाऽस्य संसीदेच्छ्रोत्रियो विषये वसन् ॥ १३३ ॥

मरता हुआ ( श्रतिनिर्धन ) भी राजा श्रोत्रिय ( वेदपाठी ब्राह्मण ) से कर न ले, इस ( राजा ) के देशमें रहता हुआ श्रोत्रिय ( जोविका न मिलनेसे ) भूखसे पीडित न हो ( ऐसा प्रबन्ध रखे ) ॥ १३३ ॥ श्रीत्रियको क्षुधा पीडित होनेसे राज्यमें पीडा— यस्य राज्ञस्तु विषये श्रोत्रियः सीद्ति क्षुधा । तस्यापि तत्क्षुधा राष्ट्रमचिरेणैव सीद्ति ॥ १३४॥

जिस राजाके देशमें श्रोत्रिय भूखसे पीडित होता है, उस राजाका वह राज्य भी शीघ्र ही भूखसे पीडित होता है (राज्यमें श्रकाल पड़ता है ) ॥ १३४॥

श्रोत्रियके लिये वृत्ति-कल्पना— श्रुतवृत्ते विदित्वाऽस्य वृत्ति धम्यौ प्रकल्पयेत् । संरचेत्सर्वतश्चैनं पिता पुत्रमिवौरसम् ॥ १३५॥

राजा इस (श्रोत्रिय) के शास्त्र (शास्त-ज्ञान) त्रौर त्र्यावरणका विचारकर धर्मयुक्त वृक्ति (जीविका) किएत करे त्रौर पिता जिस प्रकार त्रपने त्रौरस पुत्रकी रक्षा करता है, उस प्रकार इस (श्रोत्रिय) की रक्षा करे ॥ १३४॥

श्रीत्रिय-रक्षासे राजाकी त्रायु त्रादिकी वृद्धि— संरच्यमाणो राज्ञा यं कुरुते धर्ममन्वहम् । तेनायुर्वर्धते राज्ञो द्रविणं राष्ट्रमेव च ॥ १३६॥

राजा द्वारा सुरक्षित होता हुत्रा श्रोत्रिय प्रतिदिन जिस धर्मको करता है, उससे राजाकी त्रायु, धन त्रौर राज्यकी वृद्धि होती है ॥ १३६ ॥

> शाक श्रादिके विकेताश्रोंसे स्वल्पतम कर— यर्तिकचिद्पि वर्षस्य दापयेत्करसंज्ञितम् । ज्यवहारेण जीवन्तं राजा राष्ट्रे पृथग्जनम् ॥ १३७॥

राजा त्रपने देशमें व्यवहार (शाक त्रादि सामान्यतम वस्तुत्रों की खरीद-विक्री से जीनेवाले साधारण श्रेणीके लोगोंसे कुछ (बहुत थोड़ा) वार्षिक कर प्रहण करे ॥

शिल्भी त्रादिकसे कार्य करवाना— कारुकाञ्छिल्पनश्चैव शूद्रांख्यात्मोपजीविनः । एकैकं कारयेत्कर्म मासि मासि महीपतिः ॥ १३८॥

कारोग्र, बढ़ई-लोहार आदि, बोम आदि ढोनेवाले (मजदूर आदि) से राजा प्रति महीनेमें एक दिन काम करवावे (इनसे दूसरा कोई कर न लेवें) १३८

> कर त्याग तथा श्रधिक कर लेने का निषेध— नोच्छिन्द्यादात्मनो मूलं परेषां चातितृष्णया । उच्छिन्दन्ह्यात्मनो मूलमात्मानं तांश्च पीडयेत् ॥ १३६ ॥

राजा (स्नेहादिसे) अपनी जड़को श्रीर अधिक लोभसे प्रजाकी जड़को नष्ट न करे, क्योंकि अपनी जड़को नष्ट करता हुआ अपनेको श्रीर प्रजाओंकी जड़को नष्ट करता हुआ (राजा) प्रजाओंको पीडित करता है ॥ १३९ ॥

विमर्श—राजा प्रजाओं पर अधिक स्नेह आदिके कारण उनसे कर नहीं लेकर अपनी जड़को नष्ट (कोष आदिको चीण) करता हुआ स्वयं पीडित होता है तथा अधिक लोभके कारण प्रजासे बहुत कर लेता हुआ राजा प्रजाको पीडित करता है, अतएव राजा सर्वथा करका त्याग भी न करे, तथा अतिलोभसे बहुत कर लेकर प्रजाको पीडित भी न करे।

कार्यानुसार तीच्ण या मृदु होना— तीच्णश्चेत्र मृदुश्च स्यात्कार्यं वीच्य महीपतिः। तीच्णश्चेत्र मृदुश्चेत्र राजा भवति संमतः॥ १४०॥

राजा कार्यको देखकर कठोर या मृदु (सरल, दयालु) होवे; (क्योंकि समयानुसार) कठोर श्रीर मृदु राजा सबका त्रिय होता है ॥ १४० ॥

श्रान्त होनेपर प्रधानमंत्रीकी नियुक्ति— श्रमात्यमुख्यं धर्मक्षं प्राज्ञं दान्तं कुलोद्गतम् ।

स्थापयेदासने तस्मिन्खन्नः कार्येच्यो नृणाम् ॥ १४१ ॥

(राज कार्यकी अधिकता आदिसे उसे देखनेमें) असमर्थ या थका हुआ राजा धर्मज्ञाता, विद्वान, जितेन्द्रिय, और कुलीन प्रधान मन्त्रीको प्रजाओं के कार्यको देखनेमें नियुक्त करे ॥ १४१ ॥

> एवं सर्वं विधायेद्मितिकर्तन्यमात्मनः । युक्तश्चेवाप्रमत्तश्च परिरच्चेदिमाः प्रजाः ॥ १४२ ॥

इस प्रकार श्रपना सम्पूर्ण कर्तव्य करके उद्योगयुक्त श्रौर सावधान रहता हुन्ना (राजा ) इन प्रजास्रोंकी रक्षा करे ॥ १४२ ॥

चोर श्रादिसे प्रजाश्रोंकी रक्षा-

विकोशन्त्यो यस्य राष्ट्राद्ध्रियन्ते दस्युभिः प्रजाः। संपश्यतः सभृत्यस्य मृतः स न तु जीवति॥ १४३॥

मंत्रो सहित जिस राजाके देखते त्रार्थात् राज्य करते रहनेपर राज्यसे चोरां ( बाकू त्रादि ) से प्रजा त्रपहृत होती है, वह राजा मरा हुत्रा है, जीता नहीं हैं ( क्योंकि प्रजारक्षणरूप जीवित राजाका कार्यं वह नहीं करता, त्र्यतः मरा हुत्रा है ) ॥ १४२ ॥ प्रजापालनकी श्रेष्ठता—

चित्रयस्य परो धर्मः प्रजानामेव पालनम् । निदिष्टफलभोक्ता हि राजा धर्मेण युज्यते ॥ १४४॥

प्रजार्श्वोका पालन ही क्षत्रियोंका श्रेष्ठ धर्म है; क्योंकि (प्रजापालन द्वारा ) शास्त्रोक्त फलको भोगनेवाला राजा धर्मसे युक्त होता है ॥ १४३ ॥

मन्त्रणाका समय-

उत्थाय पश्चिमे यामे कृतशौचः समाहितः। हुताग्निर्ज्ञाह्मणांश्चाच्यं प्रविशेत्स शुभां सभाम् ॥ १४४ ॥

(राजा) रात्रिके अन्तिम पहरमें उठकर शौच (शौच, दन्तधावन एवं स्नानादि नित्यकर्म) करके अग्निमें हवन और ब्राह्मणोंकी पूजाकर शुभ (वास्तु-लक्षणसे युक्त) सभा (मंत्रणा-यह) में प्रवेश करे ॥ १४४ ॥

मन्त्रियोंके साथ मन्त्रणा-

तत्र स्थितः प्रजाः सर्वाः प्रतिनन्द्य विसर्जयेत् । विस्रुच्य च प्रजाः सर्वा मन्त्रयेत्सह मन्त्रिमः ॥ १४६ ॥

वहां पर (सभाभवनमें दर्शनार्थ) स्थित प्रजार्त्रोंको (यथायोग्य किसीको भाषणसे किसीको प्रियदर्शनसे) संन्तुष्टकर विसर्जित करे। सब प्रजार्त्रोंको विसर्जित (भेज) कर मन्त्रियोंके साथ मन्त्रणा (गुप्त-परामर्श) करे॥ १४६॥

एकान्तमें ग्रप्त मन्त्रणा— गिरिपृष्ठं समारुह्य प्रासादं वा रहोगतः । श्चरण्ये निःशलाके वा मन्त्रयेदविभावितः ॥ १८७ ॥

(राजा) पहाड़ पर चढ़कर, या एकान्त प्रासाद महलमें या निर्जनवनमें दूसरेसे श्रज्ञात होते हुए (मंत्रीके साथ) मंत्रणा (पचाज्ञ मन्त्रका विचार) करे॥

विमर्श—मन्त्रणाको जाननेके लिये शत्रुके गुप्तचर अनेक उपाय करते हैं, अतः उनसे लिय न होकर पर्वतकी चोटी आदि एकान्त स्थानमें विचार करना चाहिये। इस मन्त्रणाके पाँच अङ्ग है; यथा—१—कर्मोंके आरम्भ करनेका उपाय, २-पुरुष-द्रव्य-सम्पत्ति, ३-देशकालका विभाग ४—विनिपातका प्रतीकार और ५-कार्यसिद्धि।

तदुक्तम्—सहायाः साधनोपायाः विभागो देशकालयोः । विनिपातप्रतीकारः सिद्धिः पञ्जाङ्गमिष्यते ॥' इति ।

मन्त्रगुप्तिका उत्तम फल-

यस्य मन्त्रं न जानन्ति समागम्य पृथग्जनाः । स कृत्स्नां पृथिवीं भुक्के कोशहीनोऽपि पार्थिवः ॥ १४८ ॥

जिस (राजा) के मन्त्रको दूसरे लोग श्राकर नहीं जानते हैं। कोशसे हीना भी वह राजा सम्पूर्ण पृथ्वीका भोग करता है ॥ १४८ ॥

> मन्त्र-समयमें जड़, मूकादिको हटाना— जडमूकान्धबिधरांस्तैर्यग्योनान्वयोतिगान् । स्त्रीन्तेच्छ्रच्याधितव्यङ्गान्मन्त्रकालेऽपसारयेत् ॥ १४९ ॥

मन्त्रके समयमें ( राजा ) जह, मूक ( गूंगे ), बहरे, तिर्यग् योनिमें उत्पन्न ( सुग्गा—तोता, मैना आदि ), अत्यन्त वृद्ध, ब्री, म्लेच्छ, रोगी, व्यङ्ग ( कम या अधिक अङ्गवालों ) को हटा दे ॥ १४९ ॥

जडादिसे मंत्र भेदकी शङ्का— भिन्दन्त्यवमता मन्त्रं तैर्थग्योनास्तथैव च । स्त्रियश्चैव विशेषेण तस्मात्तत्रादृतो भवेत् ॥ १४०॥

क्योंकि अपमानित जह, मूक और ।बहरे तथा तिर्थंग्योनिमें उत्पन्न तोता मैना आदि और विशेष कर स्त्रियां ( अस्थिर बुद्धि होनेके कारण ) मन्त्रका मेदन ( अन्यत्र प्रकाशन ) कर देती हैं; इस कारण उसमें ( उन्हें हटानेमें ) यत्नयुक्त होते ॥ १५०॥

धर्मार्थकामका चिन्तन-

मध्यंदिनेऽर्घरात्रे वा विश्रान्तो विगतक्कमः। चिन्तयेद्धर्मकामार्थान्सार्धं तैरेक एव वा ॥ १४१॥

मध्याहमें या आधीरातको मानसिक खेद तथा शारीरिक खिन्नतासे हीन होकर (राजा) उन (मंत्रियों) के साथमें या अकेला ही धर्म, अर्थ और काम का चिन्तन करे ॥ १५१॥

> परस्परविरुद्धानां तेषां च समुपार्जनम् । कन्यानां संप्रदानं च कुमाराणां च रज्ञणम् ॥ १४२ ॥

प्रायशः परस्परिकद्ध धर्म, अर्थ श्रीर काममेंसे विरोधको बचाता हुत्रा राजा उनकी प्राप्तिके उपायका ( श्रपने धर्मकी दृद्धिके लिये ) कन्याके दानका श्रीर अपने पुत्रोंकी राजनीति, विनयी बनाना श्रादिकी शिक्षा का ( चिन्तन करे )॥

दूत सेजने आदिका चिन्तन-द्तसंप्रेषणं चैव कार्यशेषं तथैव च। श्रन्तःपुरप्रचारं च प्रणिधीनां च चेष्टितम् ॥ १४३ ॥

दूत भेजनेका, बचे हुए कार्यका, श्रन्तःपुर (रिनवास) के प्रचारका

श्रीर गुप्तचरोंकी चेष्टाका (चिन्तन करे )॥ १५३॥

विमर्श-गुप्त लेख आदिको लेकर अन्य राज्योंमें दूत भेजने आदिका चिन्तन करे । स्त्रियोंकी चेष्टाओंको विषम होनेसे अन्तःपुरमें 'कौन कब और क्यों आता या जाता है यह विचार करे । चोटीमें छिपाये हुए शस्त्रसे रानीने विदूरथको तथा काशीराजकी विरक्त पटरानीने विषमें बुझे हुए नुपुरसे काशीराजको मार दिया थो, अतः अन्तःपुरके विषयमें राजाको विशेष चिन्तन करना चाहिये।

श्रष्टविध कर्मादिका चिन्तन-कुस्तं चाष्ट्रविधं कर्म पञ्चवर्गं च तत्त्वतः। अनुरागापरागौ च प्रचारं मरडलस्य च ॥ १४४॥

(राजा) त्राठ प्रकारके सब कर्म, पञ्चवर्ग, त्रानुराग, त्रापराग त्रीर राजमण्डल

को प्रचारका वास्तविक रूपसे—( चिन्तन करे )॥ १५४॥

विमर्श—(१)आठ प्रकारके सब कर्म कई प्रकारके शास्त्रोंमें आचार्योंने बतलाये

हैं, उनमें तीन प्रकारके यहां लिखते हैं। (क) १—आदान (कर लेना), २—विसर्ग (नौकर आदिको वेतनादिके रूपमें दृष्य देना ), ३-प्रेषण ( मन्त्री या दूत आदिको शास्त्रादिके अनुकूछ कार्य करनेके लिये यथोचित स्थानोंमें भेजना ), ४—निषेध ( शास्त्र एवं राजनीतिसे विरुद्ध कर्मका त्याग करना ), ५-अर्थ-वचन (किसी विषयमें बहुमत होनेपर राजाज्ञाके ही अनुसार उस कार्यका निर्णय करना ), ६ - व्यवहार ( प्रजाओं के ऋण आदि लेने या देनेके विवादको देखना ), ७—दण्डग्रहण (हारे या आत्मसमर्पण किये हुए शत्रुसे शास्त्रोक्त मर्यादा एवं अपनी हानि तथा उसके अपराधके अनुसार दण्डस्वरूप धनराशि लेना ) और ८-शुद्धि (पाप करने पर पापियोंसे प्रायश्चित्त करना )ै।

१. तदुक्तम्—'शस्त्रेण वेणीविनिगृहितेन विद्रथं वै महिषी जघान। विषप्रदिग्धेन च नुपुरेण देवी विरक्ता किल काशिराजम् ॥' इति । २. तथा चोशनसोक्तम-

आदाने च विसर्गे च तथा भ्रैषनिषेधयोः । पञ्चमे चार्थवचने व्यवहारस्य चेत्रणे ॥ दुण्डशुद्ध्योः सद् युक्तस्तेनाष्ट्रगतिको नृपः । अष्टकर्मा दिवं याति राजा शकामिपूजितः॥' इति । एतस्य विशदाशयो म० मुक्तावल्यां द्रष्टव्यः।

- (ल) मेघातिथिने इन आठ प्रकारके कर्मोंको इस प्रकारसे कहा है—१—नहीं आरम्भ किये हुए कर्मको आरम्भ करना, २—आरम्भ किये हुए कर्मको पूरा करना, ३—पूरा किये हुए कर्मको बढ़ाना, ४—कर्मके फर्लोका इसंग्रह करना, ५—साम, ६—दान, ७—दण्ड और ८—भेद।
- (ग) १—व्यापार मार्ग, २—पामी (नदी आदि ) में पुल बनवाना, ३—किला बनवाना, ४—किये हुए संस्कारका निर्णय करना, ४—हाथी (घोड़ा आदि ) का बन्धन, ६—खानोंको खोदवाकर धातु उपधातु आदिको निकलवाना, ७—शून्य (सून-सान अर्थात् निर्जन या बीहड़ ) स्थानमें प्रवेश करना और ८—लकड़ीके बनको कटवाना।
- (२) पञ्चवर्ग ये हैं—१—कापटिक, २—उदास्थित, ३—गृहपति (किसान, गृहस्थ), ४—वैदेहिक (ब्यापारी), और ४—तापसके वेपवाला । इनका स्पष्ट वर्ण निम्न है—

१—कापटिक—परामर्शका ज्ञाता, ढीठ छात्रवाला, कपट व्यवहारमें निपुण तथा जीविकाभिलाषी को धन देकर और आदर-सत्कार कर राजा एकान्तमें उससे कहे कि—'तुम जिसका दुराचार आदि देखो उसको मुझसे शीव्र कहो'।

२—उदास्थित—पतित संन्यासी, लोकमें प्रसिद्ध दोष वाला, बुद्धिमान् और शुद्ध अन्तःकरणवाले तथा जीविकाके इच्छुक व्यक्तिसे राजा एकान्तमें पूर्ववत् (कापटिकके समान) कहे और जिस मठमें अधिक आय हो, उसमें रखे तथा अधिक उपजाऊ भूमि उसे दें; और वह व्यक्ति राजाके गुप्तचरोंका काम करनेवाले दूसरे संन्यासियोंको भी अन्न-वस्त्र देकर राजाकाकार्य करावे।

३—गृहपति (किसान या गृहस्थ)-जीविकाहीन, बुद्धिमान्, शुद्धहृद्य, किसान-के रूपमें रहनेवाला (परन्तु वास्तविक किसान न होकर राजाका गृप्तचर हो), उससे भी राजा कापटिकके समान कहकर खेतीका काम करावे।

४—ज्यापारी —जो जीविकासे रहित एवं व्यापारीके रूपमें रहनेवाला (परन्तु वास्तविकमें व्यापारी न होकर राजदूतके योग्य हो ), उससे भी कापटिकँके समान कहकर राजा धन-मानादिसे अपना आसीय बनाकर व्यापार करावे।

५—जापस—जो मूंड मुंडाया हो या जटादि बढ़ायाहो, जीविकाभिलाषी हो, तपस्वी (संन्यासी या साधु आदि) के वेषमें हो (परन्तु वास्तविक तपस्वी न होकर राजदूतका कार्य करता हो), उससे भी कापटिकके समान एकान्तमें कहकर राजा किसी आश्रम, मट या मन्दिर आदि में नियुक्त करे। वह मुण्डित या जटाधारी व्यक्ति साधु आदिके बीचमें रहता हुआ, कपटी (कपटवेषधारी—प्रत्यचमें शिष्य, किन्तु वास्तविकमें उसकी आज्ञासे राजदूतका काम करनेवाले) शिष्योंसे युक्त, राजासे गुसरूपमें वृत्ति लेता हुआ तपस्या करे—

सबके प्रत्यचमें तो कई दिनों, सप्ताहों या महीनोंपर एक दो सुद्दी देर या अन्य सामान्य फल मूलादि खाय तथा एकान्तमें राजाके द्वारा प्राप्त सुन्दर स्वादिष्ट भोजन करे, उसके पूर्वोक्त शिष्य भीरे गुरुदेव त्रिकालके ज्ञाता हैं, सबको सिद्धि देनेवाले हैं ... ... उसकी प्रसिद्धि जनतामें करें तथा जनता उसकी सिद्धतापर विश्वासकर अपने अभिल्पित कार्यकी सिद्धिके लिये उससे भला या बुरा सब कुछ अपना मनोभिल्वित कहेंगे तथा दूसरेके भले या बुरे कार्योंको बतलावेंगे; इस प्रकार राजाको वह सर्वदा खबर पहुंचाता हुआ राजदूतका काम करता रहेगा। इस प्रकार पञ्चवर्गका चिन्तन राजा करे।

(६) अनुराग तथा अपराग—मंत्री, सेनापति आदि निजप्रकृतियोंमें; भाई, बान्धव, राजकुमार आदि सम्बन्धियोंमें और गुप्तचर तथा प्रजाओंमें अपने प्रति अनुराग

या अपराग ( स्नेहका अभाव ) को मालुम कर उसका उपाय करे।

(७) राजमण्डल का प्रचार—शत्रुभूत राजाओं में कीन मुझसे सन्धि करना चाहता है, तथा कीन युद्ध करना चाहता है, और इसी प्रकार मित्र, उदासीन, पार्श्ववर्ती आदि राजाओंके विषयमें भी चिन्तनकर तद्नुसार कार्य करे।

[ वने वनेचराः कार्याः श्रमणाटविकादयः । परप्रवृत्तिज्ञानार्थं शीघ्राचारपरम्पराः ॥ ११ ॥

[ ( राजा ) बनमें वनेचर, भिक्षुक या फटे पुराने कपड़े पहनने वाले एवं शीघ कार्य करनेवाले जङ्गली मनुष्योंको शत्रुके कार्यको मालूम करनेके लिये नियक्त करे ॥ ११ ॥

परस्य चैते बोद्धव्यास्तादृशैरेव तादृशाः। चारसंचारिणः संस्थाः शठाश्चागृहसंज्ञिताः ॥ १२ ॥ ]

वैसे ही गुप्तचरोंके द्वारा शत्रुश्रोंके वैसे गुप्तचरोंसे व्याप्त स्थानों तथा नाम छिपाकर कार्य करनेवाले धूर्त गुप्तचरोंको मालूम करे ॥ १२ ॥ ]

मध्यमादि राजात्रोंके प्रचार का चिन्तन-मध्यमस्य प्रचारं च विजिगीषोश्च चेष्टितम्। उदासीनप्रचारं च शत्रोक्षेव प्रयत्नतः ॥ १४४ ॥

राजा मध्यम, उदासीन श्रीर शशुके प्रचार तथा विजिगोष्ठकी चेष्टाका चिन्तन (परिज्ञान एवं प्रतिकार ) करे ॥ १५५ ॥

विमर्श-१-मध्यम-जो राजा विजिगीषु ( उच्चण आगे कहेंगे ) राजाकी सीमाके पास रहता हो अर्थात् ( मध्यम तथा विजिगीषु ) राजाओंकी राज्य-सीमा मिली हुई हो, दोनों विरोधियोंमें सन्धि होनेपर अनुग्रह करनेमें तथा विरोध होनेपर दण्डित करनेमें समर्थ हो; वह राजा 'मध्यम' है । २—उदासीन—जो विजिगीषु तथा मध्यम राजाओंके एकमत होनेपर अनुम्रह करनेमें और विरोध होनेपर निम्नह (दण्डित) करनेमें समर्थ हो, वह राजा 'उदासीन' है । ३—शञ्च—इसके तीन भेद हैं—(क) सहज शञ्च (चचेरा भाई आदि), (ख) कृतिम (बुराई आदिके कारण बना हुआ) शञ्च और (ग) राज्यकी भूमि (सीमा) का पार्ववर्ती शञ्च । और ४—विजिगीषु—जो राजा अधिक उत्साह, गुण एवं प्रकृति (स्वभाव या मंत्री सेनापित आदि) से समर्थ तथा विजयाभिलाषी हो, वह राजा 'विजिगीषु' है।

राजमण्डलकी बारह प्रकृतियां-

एताः प्रकृतयो मूलं मण्डलस्य समासतः।

श्रष्टौ चान्याः समास्याता द्वाद्रशैव तु ताः समृताः ॥ १४६ ॥

राजमण्डलकी ये चार (मध्यम, विजिगीष्ठ, उदासीन श्रौर शत्रु) मूल प्रकृतियां हैं । इस प्रकार कुल मिलाकर राजमण्डलकी बारह प्रकृतियां हुई ॥१५६॥

विमर्श-'शाखाप्रकृतियां' आठ हैं— १— मित्र, २—अरिमित्र, ३— मित्र-मित्र, ४—अरि-मित्र-मित्र, ये चारों शत्रुकी सूमिसे आगेकी ओर तथा ५—पार्षणप्राह, ६— आफ्रन्द, ७—पार्षणप्राहासार और ८— आफ्रन्दासार— ये चारों शत्रुकी सूमिसे पीछे की ओर । इस प्रकार ये आठ शाखाप्रकृतियां तथा पूर्व कथित चारमूळ प्रकृतियां मिळकर राजमण्डळकी बारह प्रकृतियां होती हैं।

राज-मण्डलकी ७२ प्रकृतियां-

अमात्यराष्ट्रदुर्गाथद्रगडाख्याः पद्ध चापराः । प्रत्येकं कथिता होताः संचेपेण द्विसप्ततिः ॥ १४७॥

राजमण्डलकी पूर्वोक्त (७।१४६) १२ प्रकृतियों में से प्रत्येक की—१—
श्रमान्य (प्रधान मन्त्री), २—राष्ट्र, ३—दुर्ग (किला), ४—श्रर्थ (धन—
कोष) श्रौर ५—द्रग्ड—ये ५ द्रव्यप्रकृतियां हैं (श्रतः १२×५=६०
द्रव्यप्रकृतियां होती हैं) तथा पूर्वोक्त (७।१५६) १२ प्रकृतियों को सम्मिलित
कर (६०+१२=७२) राजमण्डलकी कुल ७२ प्रकृतियां मुनियोंने कही हैं॥

श्रारिको लक्षण-

अनन्तरमरिं विद्यादरिसेविनमेव च । श्रदेरनन्तरं मित्रमुदासीनं तयोः परम् ॥ १४८॥

विजिगीषु (अपने राज्यके पार्श्ववर्ती) तथा राजुकी सेवा करनेवाला राजा 'अरि' अरिके बादमें रहनेवाला 'मित्र' और उन दोनोंसे भिन्न राजा 'उदासीन' होता है ॥ विमर्श—इन्हीं प्रकृतियोंका आगे और पीछे की ओर का भेद है, इनमें ये चार पहलें कहे गये 'अरि' आदि 'ब्यपदेश' तथा अन्तमें कहे गये 'पार्ष्णिप्राह' आदि 'ब्यपदेशभागी' हैं।

[ विप्रकृष्टेऽध्वनो यत्र उदासीनो बलान्वितः । स खिलो मण्डलार्थस्तु यस्मिञ्ज्ञेयः स मध्यमः ॥ १३ ॥ ] [ बिस दूर मार्गमें सेनासहित उदासीन राजा हो, वह खिल मण्डलार्थ जिसमें

हो उसे मध्यम जानना चाहिये ॥ १३ ॥ ]

सामादिसे वशीकरण—

तान्सर्वानभिसंद्ध्यात्सामादिभिरुपक्रमैः। व्यस्तैश्चैव समस्तैश्च पौरुषेण नयेन च ॥ १४६॥

राजा श्रलग श्रलग या मिले हुए सामादि (साम, दान, मेद श्रौर दण्ड) उपायोंसे, पुरुषार्थसे श्रौर नीतिसे उन सबको श्रपने वशर्मे करे ॥ १५६॥

षड्गुणांका चिन्तन— संधिं च विग्रहं चैव यानमासनमेव च । द्वैधीभावं संश्रयं च षड्गुणांश्चिन्तयेत्सदा ॥ १६० ॥

सन्धि, विप्रह, यान, त्रासन, हैंधीभाव और संश्रय — इन छः गुणोंका सर्वदा

विचार करे ॥ १६० ॥

विमर्श—(१) सन्ध—दोनोंके सुख-चैनके छिये हाथी, घोड़ा, आदि सैनिक शक्ति तथा सुवर्ण आदि धनके द्वारा परस्परमें एक दूसरेकी सहायता करनेका निश्चय करना। (२) विम्रह—युद्ध आदि द्वारा विरोध करना। (३) यान—रात्रुके ऊपर चढ़ाई करनेके छिये आगे बढ़ना। (४) आसन—शत्रुकी उपेचाकर चुप मारकर किले आदि सुरचित स्थानमें बैठ जाना। (५) द्वेधीभाव अपने कार्यकी सिद्धिके छिये सेनाको दो हिस्सोंमें करके कार्य करना। और (६) संश्रय—शत्रुसे द्वाये जानेपर उससे बलवान दूसरे राजाका आश्रय लेना। इन ६ गुणोंमेंसे जिसके प्रहण करनेसे शत्रुकी हानि एवं अपनी वृद्धि हो उसका विचार करना चाहिये। इन्हींको 'घड्गुण' कहते हैं।

श्रासनं चैव यानं च संधि विग्रहमेव च । कार्य वीद्य प्रयुद्धीत द्वैधं संश्रयमेव च ॥ १६१ ॥

राजा अपनी हानि एवं लासको विचारकर आसन, यान, सन्धि, विप्रह तथा

विमर्श—पूर्व दो (७।१६०-१६१) श्लोकमें परस्पर निरपेच सन्धि आदि पड्गुणोंका चिन्तन कार्य बतलाकर इस श्लोकमें उनके उचित पालनके लिये बतलाते हैं—किसी राजाके साथ सन्धिकर आसन ( युद्धादिका उद्योग छोद चुपचाप बैठ जाना ) या किसीसे विग्रह करके यान ( चढ़ाई ) कर देना अथवा द्वैधीभाव और बली राजाका आश्रय करना आदि कार्य राजाको करना चाहिये।

सन्ध्यादिके २-२ मेद-

संधि तु द्विविधं विद्याद्राजा विग्रह मेव च । उभे यानासने चैव द्विविधः संश्रयः स्मृतः ॥ १६२ ॥ राजा सन्धि, विग्रह, यान, आसन, संश्रय (तथा द्वैध ) इनमें प्रत्येकको दो

प्रकारका जाने। ( उनके प्रकार आगे कह रहे हैं )॥ १६२॥

सन्धिके २ मेद— समानयानकर्मा च विपरीतस्तथैव च।

तदा त्वायतिसंयुक्तः संधिर्ज्ञेयो द्विलच्चणः ॥ १६३ ॥

सन्धिके दो मेद हैं—(१) समानकर्मा सन्धि श्रौर श्रसमानकर्मा सन्धि। तात्कालिक या भविष्यके लाभकी इच्छासे किसी दूसरे राजासे मिलकर यान (शत्रुपर चढ़ाई) करना 'समानधर्मा' नामक सन्धि है, तथा (२) तात्कालिक या भविष्यमें लाभकी इच्छासे किसी राजासे 'श्राप इधर जाहरे, मैं इधर जाता हूँ' ऐसा कहकर प्रथक्-प्रथक् यान (शत्रुपर चढ़ाई) करना 'श्रसमानधर्मा' नामक सन्धि है ॥ १६३ ॥

विष्रहके २ भेद— स्वयंकृतस्र कार्यार्थमकाले काल एव वा । मित्रस्य चैवापकृते द्विविधो विष्रहः स्मृतः ॥ १६४ ॥

विप्रहके दो भेद हैं—(१) शत्रुपर विजय पानेके लिये शत्रु व्यसन ( मंत्री या सेनापित आदिसे विरोध) मालूमकर समय ( ७।१८० में कथित अगहन मास आदि) के अलावे असमयमें भी अथवा समय ( अगहन मास आदि ) में स्वयं किया गया विश्वह प्रथम भेद है तथा (२) दूसरे किसी राजाके द्वारा अपने मित्रपर आक्रमण या उसकी किसी प्रकार हानि पहुंचानेपर मित्रकी रक्षाके लिये किया गया विश्वह द्वितीय भेद है ॥ १६४॥

विमर्श—इस रलोकके तृतीय पादके स्थानमें 'मिन्नेण चैवापकृते' पाठ मानकर गोविन्दराजका तथा मेघातिथि आदिका सम्मत अर्थ म० मु॰ में देखना चाहिये।

यानके २ मेद-

एकाकिनश्चात्ययिके कार्ये प्राप्ते यहच्छ्या । संहतस्य च मित्रेण द्विविधं यानमुच्यते ॥ १६४ ॥

यान के दो मेद होते हैं—शत्रुको आपित्तमें फंस जानेपर अकस्मात् (एकाएक) समर्थ राजाका आक्रमण करना प्रथम 'यान' है तथा स्वयं समर्थ न होनेपर मित्रके साथ आक्रमण करना द्वितीय 'यान' है ॥ १६५॥

श्रासनके २ मेद-

चीणस्य चैव क्रमशो दैवात्पूर्वकृतेन वा । मित्रस्य चानुरोचेन द्विविधं स्मृतमासनम् ॥ १६६ ॥

त्रासनके दो मेद हैं—भागवरा या पूर्वजन्मके कार्यवश सेना, कोष आदिके क्षीण हो जानेपर या समृद्ध रहनेपर भी राजाका घेरे पड़े रहना प्रथम 'आसन' है तथा मित्रके अनुरोधसे उसकी रक्षाके लिये शत्रुका घेरे पड़े रहना द्वितीय आसन' है ॥

द्वैधके २ भेद-

बलस्य स्वामिनश्चैव स्थितिः कार्यार्थसिद्धये । द्विविधं कीर्स्यते द्वैधं षाड्गुण्यगुणवेदिभिः ॥ १६७॥

षाङ्कण्य ( ७।१६० में कथित सन्धि आदिके उपयोग अर्थात् लाभ ) को जाननेवाले द्वैधके दो मेद कहते हैं—अपने वार्यकी सिद्धिके लिये हार्थी-घोड़ा आदि चतुरिक्षणी सेनाका एक भाग शत्रुसे बचनेके लिये सेनापतिके अधीन करना प्रथम 'द्वैध' तथा उक्त सेनाका शेष भाग किला आदिमें राजाके अधीन रखना द्वितीय 'द्वैध' है ॥ १६७ ॥

संश्रयके २ भेद-

अर्थसंपादनार्थं च पीड्यमानस्य शत्रुभिः। साधुषु व्यपदेशार्थं द्विविधः संश्रवः स्मृतः॥ १६८॥

संश्रय दो प्रकारका है— शत्रुसे पीडित होते हुए श्रात्मरक्षार्थ किसी बलवान राजाका श्राश्रय लेना प्रथम 'संश्रय' तथा भविष्यमें शत्रुसे पीडित होनेकी श्राशङ्का-से श्रात्मरक्षार्थ किसी बलवान राजाका श्राश्रय लेना द्वितीय 'संश्रय' है ॥ १६८॥

> सिन्ध-विग्रह श्रादिके योग्य समय— यदावगच्छेदायत्यामाधिक्यं ध्रुवमात्मनः । तदादवे चाल्पिकां पीडां तदा संधि समाश्रयेत् ॥ १६९॥

जब राजा भविष्यमें अपनी ( सेना आदि की ) निश्चितरूपसे अधिकता तथा वर्तमान सामान्य द्दानि देखे तो शत्रुसे सन्ध ( मेल, सुलह ) करले ॥ १६९ ॥

यदा प्रहृष्टा मन्येत सर्वास्तु प्रकृतीर्भृशम्।

अत्युच्छितं तथाऽऽत्मानं तदा कुर्वीत विम्रहम् ॥ १७०॥ जब राजा सब प्रकृतियों (७।१५६-१५७) को (दान-मान आदिसे) अत्यन्त सन्तुष्ट तथा अपनी सेनाको बलशालिनी समभे तो शत्रुको लच्य कर अभियान (युद्ध के लिये यात्रा) कर दे ॥ १७०॥

यदा मन्येत भावेन हृष्टं पुष्टं बलं स्वकम्। परस्य विपरीतं च तदा यायाद्विपुं प्रति॥ १७१॥

जब राजा अपनी सेना आदिको हृष्ट-पुट (बलवती) तथा रात्रुकी सेना आदिको इसके विपरोत (दुर्बल) समझे, तब उस पर चढ़ाई कर दे॥ १७१॥

यदा तु स्यात्परिज्ञीणो वाहनेन बलेन च। तदासीत प्रयत्नेन शनकैः सांत्वयन्नरीन् ॥ १७२ ॥

जब राजा हाथी श्रादि बाहनों (सवारियों) से तथा श्रमात्य श्रादि शक्तियोंसे श्रपनेको श्रत्यन्त क्षोण (दुर्वेल) समझे तब यत्नपूर्वेक शत्रुको शान्त करता हुत्रा चुप हो कर बैठ जावे ॥ १७२ ॥

मन्येतारिं यदा राजा सर्वथा बलवत्तरम् । तदा द्विधा बलं कृत्वा साधयेत्कार्यमात्मनः ॥ १७३ ॥

जब राजा शत्रुको सब प्रकार ( श्रापनेसे ) बलवान सममे तब श्रापनी सेना को दो भागोंमें विभक्तकर ( एक भागको शत्रुको रोकनेके लिये सेनापतिके श्राधीन कर ) तथा दूसरे भागको श्रात्मरक्षार्थ श्रापने श्राधीन ( किला श्रादि सुरक्षित स्थानमें रखकर ) श्रापना कार्य ( मित्र श्रादि सहायक साधनोंका संग्रह ) करे ॥

> यदा परबलानां तु गमनीयतमो भवेत्। तदा तु संश्रयेत्त्रिपं धार्मिकं बलिनं नृपम्॥ १७४॥

जब राजा ( श्रमात्यादिके दोषसे पूर्व श्लोकानुसार सेनाको दो भागोंमें विभक्त कर श्रात्मरक्षाका उपाय करने पर भी ) शत्रुद्वारा श्रपनेको पराजित होने योग्य समझे, तब शीघ ही बलवान् ( श्रिधिम श्लोकोक्त गुणयुक्त ) राजाका श्राश्रय करे ॥ १७४॥ बलवान्का संश्रय—

निग्रहं प्रकृतीनां च कुर्याद्योऽरिबलस्य च । उपसेवेत तं नित्यं सर्वयत्नैर्गुहं यथा ॥ १७४ ॥

जो राजा (बिगड़ी हुई अमात्य आदि ७।१५६-१५७) प्रकृतियों तथा शश्चकी सेनाका निम्रह करे (दिण्डत करे), उस राजा की सेवा (दुर्बल राजा) करे॥ १७५॥

यदि तत्रापि संपश्येदोषं संश्रयकारितम् । सुयुद्धमेव तत्रापि निर्विशङ्कः समाचरेत् ॥ १७६ ॥

जब राजा उक्त प्रकारसे (७।१७४-१७५) संश्रय करने पर भी दोष ( श्रपनी कार्य सिद्धिका श्रमाव ) देखें, तब निर्भय हो कर उस ( दुर्बल ) श्रवस्थामें भी पूरी शक्ति के साथ युद्ध करे ॥ १७६ ॥

मित्र, उदासीन त्रादि बढ़ानेका निषेध— सर्वोपायैस्तथा कुर्यान्नीतिज्ञः पृथिवीपतिः । यथाऽस्याभ्यधिका न स्युर्मिवोदासीनशत्रवः ॥ १७७ ॥

राजा सब उपायों (साम, दान, दण्ड श्रीर मेद) से ऐसा करे कि जिससे इसके शत्रु, मित्र तथा उदासीन श्रधिक न होवें ॥ १७७ ॥

विमर्श—उनकी अधिकता होनेपर धन-छोभसे मित्रके भी शत्रु होनेसे उसे पराधीन होने की सम्भावना रहती है।

> भावी श्रादिके गुण-दोषका चिन्तन— आयितं सर्वकार्याणां तदात्वं च विचारयेत् । अतीतानां च सर्वेषां गुणदोषौ च तत्त्वतः ॥ १७८॥

राजा उत्तरकाल (त्रागेवाले समय) वर्तमान काल श्रीर श्रतीत कालके गुण-

दोषोंका चिन्तन करे ॥ १७८ ॥

विमर्श—भविष्यमें मुझे जो कार्य करना हैं, उस में गुण-दोष का क्या विचार करे, वर्तमान कालमें जो कार्य चल रहा है गुण-दोष का विचार कर उसे पूरा करने की चेष्टा करे; तथा जो कार्य समाप्त हो चुका है, उसके गुण-दोष (उस में क्या कि हुआ और क्या विगड़ गया या क्या हानि अथवा लाम है, यह) विचार करे।

आयत्यां गुणदोषज्ञस्तदात्वे चिप्रनिश्चयः । अतीते कार्यशेषज्ञः शत्रुभिर्नाभिभूयते ।। १७९ ॥ भविष्य कालके कार्योके गुण-दोषोंको जाननेवाला, वर्तमान कालु के कार्यो के विषयमें शोघ निश्चय करनेवाला श्रीर बीते हुए कार्यशेष को जाननेवाला राजा शत्रुश्चोंसे पराजित नहीं होता है ॥ १७९ ॥

> राजनीतिका सामान्य लक्षण— यथैनं नाभिसंद्ध्युर्मित्रोदासीनशत्रवः । तथा सर्वं संविद्ध्यादेष सामासिको नयः ॥ १८०॥

शत्रु, मित्र या उदासीन राजा जिस कार्यके करनेसे उस राजाको पीडित (पराजित ) न करें; संचेपमें यही राजनीति है ॥ १८० ॥

> शत्रुपर श्रमियानकी विधि— यदा तु यानमातिष्ठेदरिराष्ट्रं प्रति प्रभुः। तदाऽनेन विधानेन यायादरिपुरं शनैः॥ १८१॥

जब राजा शत्रुपर श्रमियान (चढ़ाई) करे, तब इस (श्रागे कहे हुए) विधिसे धीरे-धीरे शत्रुके नगरकी श्रोर बढ़े ॥ १८१ ॥

मार्गशीर्षे शुभे मासि यायाद्यात्रां महीपतिः ।
फाल्गुनं वाऽथ चैत्रं वा मासौ प्रति यथाबलम् ।। १८२ ॥
राजा शुभ मार्गशीर्ष ( श्रगहन ) मासमें या फाल्गुन श्रथवा चैत्र मासमें
श्रपनो सेनाके श्रनुसार शत्रुके नगर की श्रोर बढ़े ॥ १८२ ॥

विमर्श—चतुरङ्गिणी (हयद्छ, गजद्छ, रथद्छ तथा पैद्छ) सेनासे युक्त जो राजा मन्द्र चळनेवाळे हाथियों तथा रथोंके गमनकर विळम्बमें पहुचनेवाळा हो तथा हेमन्त-सम्बन्धी धान्यसे परिपूर्ण शत्रु राजापर चढ़ाई करना चाहे; वह मार्गशीर्ष में तथा शीघ्रगामी घोड़ों की सेनासे गमनकर शीघ्र पहुंचनेवाळा हो तथा सर्व-विध धान्यपूर्ण शत्रुदेशपर चढ़ाई करना चाहे; वह अपने बळ (सैन्यशाक्ति) के अनुसार फाल्गुन या चैत्र मास में चठाई करे।

> उक्त समयसे भिन्न कालमें भी श्रभियान— अन्येष्विप तु कालेषु यदा पश्येद् ध्रुवं जयम्। तदा यायाद्विगृह्येव व्यसने चोत्थिते रिपोः॥ १८३॥

दूसरे समयमें भी जब राजा अपनी विजय निश्चित सममे अपने सैन्यबलसे युक्त हो, तब विग्रहकर शत्रुपर चढ़ाई करे और जब शत्रुको अमात्य आदिके विरोध (फूट-वैर) या कठोर दण्ड आदिसे व्यसनमें पड़ा हुआ सममे तब भी (प्रीष्म आदि) अन्य समयमें शत्रुपर चढ़ाई करे॥ १८३॥ कृत्वा विधानं मूले तु यात्रिकं च यथाविधि । उपगृद्धास्पदं चैव चारान्सम्यग्विधाय च ॥ १८४ ॥ संशोध्य त्रिविधं मार्गं षड्विधं च बतं स्वकम् । सांपरायिककल्पेन यायादरिपुरं शनैः ॥ १८४ ॥

अपने किला तथा देशकी रक्षां लिये प्रधान पुरुषसे युक्त सेनाका एक भाग रखकर; यात्राके योग्य शास्त्रोक्त सवारी, शक्ष, कवच आदि से युक्त हो कर; दूसरे राजाके राज्यमें जानेपर मार्ग तथा स्थिति पानेके लिये उनके भृत्य आदिको अपने पक्षमें करके; कपटवेशधारी गुप्तचरोंको शतु—देशकी प्रत्येक बात मालूम करनेके लिये मेजकर; जाङ्गल, आनूप तथा आटिवक मेदसे तीन प्रकारके मार्गोको पेड लता भाड़ी कंटक आदि कटवाने तथा नीची ऊँची भूमिको बराबर करानेसे गमनके योग्य बनाकर और हाथी घोड़ा, रथ, पैदल, सेना एवं कार्यकर्ताहम छः प्रकार के बल (सेना) को उचित भोजन—बस्न, मान—सरकार एवं औषध आदि से शुद्धकर यात्राके योग्य विधानसे धीरे २ शतुके देशको प्रस्थान करे।।

शत्रु-सेवी मित्रादिसे सावधानी रखना— शत्रुसेविनि मित्रे च गूढे युक्ततरो भवेत्। गतप्रत्यागते चैव स हि कष्टतरो रिपुः ॥ १८६॥

ग्रप्त इपसे रात्रुकी ओर मिले हुए मित्रमें और पहले विरक्त होकर फिर वापस आये हुए व्यक्ति ( बैनिक या ग्रप्तचर आदि ) में अत्यन्त सावधानी रखे, क्योंकि वे अत्यन्त कष्टकर ( अत एव दुनिर्मह ) रात्रु है ॥ १८६ ॥

व्यूह-रचना

द्गडव्यूहेन तन्मार्गं यायातु शकटेन वा । वराहमकराभ्यां वा सूच्या वा गरुडेन वा ॥ १८७ ॥

(राजा मार्गमें भय रहनेपर ) दण्डन्यूहसे या शकटन्यूहसे या वराहन्यूहसे या मकरन्यूहसे या सूचीन्यूहसे अथवा गरुडन्यूहसे मार्गमें बले ॥ १८७ ॥

विमर्श—(१) दण्डन्यूह—आगे बलाध्यत्त ( दे० ७।१८९ निष्कर्ष ), बीचमें राजा, पीछे सेनापति (दे० ७।१८९ का निष्कर्ष) दोनों पाश्वों (बगलों) में हाथी, उनके पास घोड़े और उन घोड़ोंके पासमें पैदल सैनिक; इस प्रकार दण्डके समान बरावर तथा लग्बी सेनाकी रचना 'दण्डन्यूह' है । (२) शकटन्यूह—आगेके भागमें पतली तथा पीछेके भागमें फैली हुई अत एव गाड़ीके समान सेनाकी रचना

'शकटब्यूह' है । (३) वराहब्यूह—आगे तथा पीछेके भागोंमें पतळी तथा मध्य भागमें फैळी हुई सेनाकी रचना 'वराहब्यूह' है । (४) मकरब्यूह—'वराहब्यूह' के विपरीत अर्थात् आगे तथा पीछेके भागोंमें फैळी हुई और मध्यभागमें पतळी सेनाकी रचना 'मकरब्यूह' है । (५) यची ब्यूह—चींटियोंकी पंक्तिके समान आगे-पीछे सटी (मिळी) हुई तथा प्रत्येक सैनिक स्थितिमें मुख्य एवं शीघ्र शूरवीरसे युक्त सेनाकी रचना 'सूचीब्यूह' है । (६) गकडब्यूह—'वराहब्यूह' के समान किन्तु वीचमें अधिक फैळी हुई सेनाकी रचना 'गहडब्यूह' है।

इनमें-से मार्गमें सब ओरसे भय रहनेपर 'दण्डन्यूह' से, पीछे की ओरसे भय रहनेपर 'शकटन्यूह' से, पार्श्वभाग (दाहिने बांये की ओर) से भय रहने पर 'वराहन्यूह' और 'गरुडन्यूह' से, आगे तथा पीछे—दोनों ओरसे भय रहनेपर 'मकरन्यूह' से तथा आगे (सामने) की ओरसे भय रहनेपर 'सूचीन्यूह'

से यात्रा करे।

यतश्च भयमाराङ्केत्ततो विस्तारयेद्वलम् । पद्मेन चैव व्युहेन निविशेत सदा स्वयम् ॥ १८८॥

(राजा) जिघरसे भयकी आशङ्का हो, उधर ही सेनाका विस्तार करे श्रीर स्वयं सर्वदा 'पद्मज्यूह' से (नगरसे निकाल कर कपटपूर्वक) शत्रुदेशमें प्रवेश करे॥ १८८॥

विमर्श—पद्मन्यूह-जिसमें सब ओरसे समान रूपसे सेना फैळायी गयी हो और बीचमें जिगीषु (विजयाभिळाषी) राजा बैठा हो, वैसी सेनाकी रचना

'पद्मन्यूह' है।

सेनापतिबलाध्यज्ञौ सर्वदिश्च निवेशयेत्। यतस्य भयमाशङ्केत्राचीं तां कल्पयेदिशम् ॥ १८६॥

(राजा) सेनापित तथा बलाध्यक्षको सब दिशश्रोंमें फैलाकर नियुक्त करे तथा जिस दिशाकी श्रोरसे भयको श्राशङ्का हो, उस दिशाको पूर्व दिशा मानकर श्रागे उसी दिशाको करे ॥ १८९ ॥

विमर्श—हाथी, घोड़ा, रथ और पैदलके दश अङ्गोंका स्वामी 'पित्तक' कहा जाता है; दश 'पत्तिकों'का स्वामी 'सेनापित' तथा दश 'सेनापितयों'का स्वामी 'बलाच्यक्ष' कहा जाता है।

गुल्मांश्च स्थापयेदाप्तान्कृतसंज्ञान्समंततः । स्थाने युद्धे च कुशलानमीरूनविकारिणः ॥ १६०॥ (राजा) क्कने, भागने या युद्ध करनेके लिये विश्वासपात्र, शंखमेदी नगाड़ा त्रादिवाद्योंके सङ्केतितः इकनेमें तथा युद्धमें चतुर, निंडर त्रौर कभी विकृत नहीं होनेवाले सेनाके एक भागको चारो तरफ दूर तक शत्रुके प्रवेशको रोकने तथा उसको चेष्टाको मालूम करते रहनेके लिये नियुक्त करे ॥ १९० ॥

संहतान्योधयेद्ल्पान्कामं विस्तारयेद्वहून् । सूच्या वज्रेण चैवैतान्व्यूहेन व्यूह्य योधयेत् ॥ १६१ ॥

(राजा) थोड़े योद्धा हों तो उन्हें थोड़ी दूरमें ही संगठित कर तथा श्रिधिक योद्धा हों तो उन्हें दूर तक फैलाकर सूचीव्यूह (७।१८७ निष्कर्ष) या 'वज्रव्यूह' से मोर्चावन्दीकर युद्ध करावे ॥ १९१ ॥

विमर्श—तीन ओरसे सेनाको फैलाना 'बज्र यूह' कहा जाता है। समतत्त श्रादि भूमिमें गुद्धप्रकार— स्यन्दनारवैः समे युद्धचेदनूपे नौद्विपैस्तथा। वृत्तगुल्मावृते चापैरसिचमांयुधैः स्थले॥ १९२॥

(राजा) समतल युद्धभूमिमें रथ श्रीर घोड़ोंसे, जलप्राय युद्धभूमिमें नाक तथा हाथियोंसे, पेड़ तथा माड़ियोंसे गहन युद्धभूमिमें धनुषोंसे श्रीर कंटक-पत्थर श्रादिसे वर्जित युद्धभूमिमें ढालतलवार एवं भाला वच्छी श्रादिसे युद्ध करे ॥१९२॥

> ब्यूहके आगे रखने योग्य सैनिक— कुरुत्तेत्रांश्च मत्स्यांश्च पञ्चालाञ्जूरसेनजान् । दीर्घाञ्चयूंश्चेय नरानमानीकेषु योजयेत् ॥ १६३ ॥

(राजा) कुरुचेत्र, मत्स्य (विराट), पाञ्चाल (कान्यकुट्ज तथा श्रहिचेत्र) श्रौर शूरसेन (मथुरा) देशमें उत्पन्न लम्बे कदवाले योद्धार्श्वोको तथा श्रन्य देशोत्पन्न लम्बे या छोटे कदवाले युद्धाभिमानी योद्धार्श्वोको युद्धके श्रागेवाले मोर्चे-पर नियुक्त करे॥ १९३॥

सैनिकोंका उत्साहवर्द्धन तथा परीक्षण— प्रहर्षयेद्वलं न्यूह्य तांश्च सम्यक्परीच्चयेत् । चेष्ठाश्चेव विजानीयाद्रीन्योधयतामपि ॥ १६४॥

(राजा) मोर्चा बनाकर सैनिकोंको उत्साहित करें, उनकी अच्छी तरह जांच करे तथा शत्रुओंसे लड़ते हुए उनकी चेष्टाओंको मालूप करता रहे ॥१९४॥

विमर्श—'युद्धमें विजय होनेपर धन और धर्म की तथा मृत्यु होनेपर स्वर्गकी प्राप्ति होती है और इसके विपरीत युद्धभूमिसे भागनेपर योद्धा राजाके पापका

भागी तथा नरकगामी होता है एवं उसका अपयश होता है' इत्यादि वाक्योंसे उत्साहवर्द्धन करे। ये योद्धा किन २ कारणोंसे प्रसन्न होते हैं तथा किन २ कारणोंसे खिन्न होते हैं, इत्यादि जांच करे। छड़ते हुए योद्धाओंके सोपिध (सकपट) एवं अनुपिध (निष्कपट) चेष्टाओंको माल्हम करता रहे।

परराष्ट्र पीडन-

उपरुष्यारिमासीत राष्ट्रं चास्योपपीडयेत्। दूषयेचास्य सततं यवसान्नोदकेन्धनम् ॥ १६४॥

(राजा दुर्गमें या दुर्गके बाहर स्थित) शत्रुपर घेरा डालकर रहे, इसके देशको (लूट-पाट श्रादिसे) पीडित करे श्रीर इसके भूसा घास, श्रव जल श्रीर इंघनको सर्वदा नष्ट करे श्रर्थात दूषित द्रव्य (विष श्रादि) मिलाकर उपयोगके श्रयोग्य बना दे॥ १९५॥

तबादिगाका मेदन—

भिन्याचैव तडागानि प्रकारपरिखास्तथा ।

समवस्कन्दयेचैनं रात्रौ वित्रासयेत्तथा ॥ १६६ ॥

(राजा) शत्रुके उपजीव्य तडाग, नहर कृप आदिको नष्ट कर दे; किले या नगरके परकोटे (चहारदिवारी) को तोड़ दे, खाईको मिट्टी आदिसे भर कर मुखा दे (सुप्रवेश्य कर दे) इस प्रकार निर्भय होकर शत्रुको दबा दे तथा रातमें नगाड़ा आदि युद्धके बाजाओंको बजवाकर शत्रुको भयभीत करता रहे ॥ १९६॥

शत्रुके प्रकृतियोंका मेदन— उपजप्यानुपजपेद् बुध्येतेव च तत्कृतम् । युक्ते च देवे युध्येत जयप्रेप्सुरपेतभीः ॥ १६७॥

(राजा) राज्याभिलाषी तथा सेद योग्य, शत्रुके दायादों को या मन्त्री सेनापित आदि प्रकृतिको फोड़े (विजय होनेपर राज्य आदिका लोभ देकर अपने पक्षमें करे), उस (शत्रु) के द्वारा किये ऐसे कार्य (सेद) को स्वयं मालूम करे और विजयाभिलाषी राजा निर्भय होकर शुभ मुहूर्तमें शत्रुसे युद्ध करे॥

सामादि तीन उपायोंसे विजयप्रयत्न-

साम्ना दानेन भेदेन समस्तैरथवाष्ट्रथक्। विजेतुं प्रयतेतारीच्न युद्धेन कदाचन ॥ १६८॥

( राजा ) साम ( प्रेम-प्रदर्शन ), दान, मेद ( शत्रुके राज्यार्थी दायाद या

मंत्री आदिको विजय होनेपर राज्य आदिका लोभ देकर अपने पक्षमें करना ) इन तीनों उपायोंसे अथवा इनमें-से किसी एक या दो उपायोंसे शत्रुओं को जीतनेका प्रयत्न करे, (पहले) युद्धसे जीतनेकी कदापि चेष्ठा न करे ॥ १९८ ॥

अनित्यो विजयो यस्माद् दृश्यते युध्यमानयोः । पराजयश्च संग्रामे तस्मायुद्धं विवजयेत् ॥ १६९ ॥

क्योंकि युद्ध करते हुए दो पक्षोंकी विजय तथा पराजय युद्धमें श्रानिश्चित रहती है, इस कारण युद्धका त्याग करे ॥ १९९ ॥

उपायत्रयके त्राभावमें युद्ध— त्रयाणामप्युपायानां पूर्वोक्तानामसम्भवे । तथा युध्येत सम्पन्नो विजयेत रिपून्यथा ॥ २००॥

(राजा) पूर्वोक्त तीनों (साम, दान श्रीर भेद) उपायोंके साधक न होनेपर ही सैन्यादि-शक्तिसे संयुक्त होकर वैसा युद्ध करे, जिससे शत्रुश्चोंको जीत ले। विश्वीक विजय होनेसे राज्यलाभ तथा युद्धमें सामने मरनेपर स्वर्गलाभ होता है। किन्तु यदि निश्चित रूपसे पराजयकी ही सम्भावना हो तो युद्ध त्यागकर श्रात्मरक्षा करनी चाहिये—वहांसे हट जाना चाहिये, क्योंकि मरनेपर मनुष्य कोई कार्यसाधन नहीं कर सकता, जिससे वह सुखी हो। इसी कारण मनु भगवानने श्रागे (७१२१३) श्रात्मरक्षा करने पर जोर दिया है)। २००॥

विजयलाभके बाद कर्तव्य—
जित्वा सम्पूजयेद् देवान्त्राह्मणांश्चेत्र धार्मिकान्।
प्रद्यात्परिहरांश्च ख्यापयेदभयानि च ॥ २०१॥

विजय लामकर देवताच्यों तथा धार्मिक ब्राह्मणोंको गो, भूमि तथा सुवर्ण च्यादि दान देकर पूजा करे । 'जीती गयी वस्तु च्योंमें—से इतना च्यंश देवताच्यों तथा ब्राह्मणोंके लिये मैंने दान दिया' ऐसा वहांके निवासियोंमें घोषणा करे तथा 'राज-भक्तिसे जिन लोगोंने च्यपने राजाका पश्च लेकर मेरे विरुद्ध च्यावरण किया है उन्हें भी मैं च्याभयदान देता हूँ' (वे निर्भय होकर च्यपने—च्यपने कार्योंको करे ) ऐसी भी बोषणा करे ॥ २०१॥

शत्रुके वंशजको राज्यदान तथा समयकिया— सर्वेषां तु विदित्वेषां समासेन चिकीर्षितम् । स्थापयेत्तत्र तद्वंश्यं कुर्योच समयक्रियाम् ॥ २०२॥

उस रात्र राजा तथा मंत्री एवं प्रजाके मुख्य लोगोंकी अभिलाषाको मालूम कर उसी वंशमें उत्पन्न व्यक्तिको उस राज्यमें पुनः श्रमिषिक्त करे श्रौर उसके साथ समय-किया ( शर्तनामा- अमुक २ कार्य तुम्हें स्वेच्छानुसार करना होगा तथा अमुक २ कार्थ मेरी आज्ञासे करना होगा इत्यादि ) करे ॥ २०२ ॥

धार्मिक कार्योंको पूर्ववत चलाना श्रादि-प्र माणानि च कुर्वीत तेषां धर्म्यान्यथोदितान । रत्नैश्च पूजयेदेनं प्रधानपुरुषैः सह ॥ २०३॥

विजयी राजा उन ( जीते हुए देशके निवासियों ) के धार्मिक कार्योंको प्रमा-णित करे ( उन्हें पूर्ववत् चालू करे ) और मंत्री आदि मुख्य लोगोंके साथ उस नवाभिषिक्त राजाको रत आदि भेंट देकर सरकृत करे ॥ २०३ ॥

> आदानमप्रियकरं दानं च प्रियकारकम। अभीष्सितानामर्थानां काले युक्तं प्रशस्यते ॥ २०४॥

( क्योंकि यद्यपि किसी की ) अतिप्रिय वस्तुओंको ले लेना अप्रिय तथा दे देना प्रिय होता है, तथापि विशेष श्रवसरों पर ले लेना तथा दे देना-ये दोनों ही कार्य श्रेष्ठ होते हैं ( श्रतः नये राजाके लिये रतादिका उपहार देना ही श्रेष्ठ है ) ॥ २०४॥

सर्वं कर्मेदमायत्तं विधाने देवमानुषे। तयोदेवमचिन्त्यं तु मानुषे विद्यते क्रिया।। २०४॥

इस संसारमें जो कुछ कार्य हैं, वे सब भाग्य तथा मनुष्यके अधीन हैं; उनमें दैव ( पूर्वजन्मकृत ) कार्य श्रचिन्त्य हैं ( कब क्या होने वाला है, इसे कोई नहीं जानता ) श्रीर मानुष ( मनुष्य सम्बन्धी श्रर्थात् वर्तमानमें किया जानेवाला ) कार्यमें पर्यालोचन है ( श्रत एव मनुष्यको स्व-कार्य-सिद्धिके लिए यत करते रहना चाहिये )॥ २०५॥

दिवेन विधिना युक्तं मानुष्यं यत्प्रवर्तते । परिक्लेशेन महता तद्रथस्य समाधकम् ॥ १४ ॥

ि भाज्य-विधानके सहित जो मनुष्य-कार्य किया जाता है, वह बड़े कप्टसे सिद्ध होता है ॥ १४ ॥

संयुक्तस्यापि दैवेन पुरुषकारेण वर्जितम्। विना पुरुषकारेण फलं दोत्रं प्रयच्छति ॥ १४ ॥ भाग्यसे संयुक्त भी पुरुषार्थसे रहित कार्य, पुरुषार्थके बिना खेतमें पड़े हुए बीजके समान फल देता है ॥ १५ ॥

चन्द्रार्काचा प्रहा वायुरिप्तरापस्तथैव च । इह दैवेन साध्यन्ते पौरुषेण प्रयत्नतः ॥ १६ ॥ ]

चन्द्र, सूर्य श्रादि प्रह तथा वायु, श्राप्त श्रीर जल पुरुषार्थसे यलके द्वारा सैव ( ईश्वरीय ) पुरुषार्थसे इस संसारमें साथे जा रहे हैं ॥ १६ ॥ ]

करप्रहणकर सन्धि करना—

सह वाऽपि व्रजेंचुक्तः संधिं कृत्वा प्रयह्नतः । मित्रं हिरएयं भूमिं वा संपश्यंक्षिविधं फलम् ॥ २०६॥

(विजिगीषु राजा पूर्वोक्त प्रकारसे युद्ध करे) त्र्यथवा उसके साथ मित्रताकर उस शत्रु राजा द्वारा दिये गये सुवर्ण-(रत्नादि सम्पत्ति) तथा राज्यकी एक भाग भूमि—इन तीन (यित्र, सुवर्ण तथा भूमि) को युद्धयात्राका फल मानकर युत्तपूर्वक उस राजाके साथ सन्धि करे।। २०६।।

पार्क्षिप्राहादिका विचारकर युद्ध यात्रा— पार्क्षिप्राहं च संप्रेच्य तथाक्रन्दं च मण्डले । मित्रादथाप्यमित्राद्वा यात्राफलमवाप्नुयात् ॥ २०७ ॥

(विजिगीषु राजा) पार्षिणप्राह तथा त्राक्रन्द राजाका त्रापने मण्डलमें ध्यान •कर यात्रा करे त्रीर मित्र (सन्धि किया हुत्रा शत्रु) या त्रामित्र (हारा हुत्रा शत्रु) राजासे यात्राका फल (मित्रता, सुवर्ण तथा भूमि) को त्रवस्य लेवे ॥२०७॥

विमर्श—विजयाभिलाषी राजाके शत्रुपर चढ़ाई करनेके लिये यात्रा करनेके बाद उसके देशपर आक्रमण करनेवाला 'पाणिग्राह' कहलाता है तथा वैसा करने वाले 'पाणिग्राह' राजाका नियामक उसका अनन्तरवर्ती राजा 'आक्रन्द' कहलाता है।

मित्र-प्रशंसा—
हिरण्यभूमिसम्प्राप्त्या पार्थियो न तथैधते ।
यथा मित्रं ध्रुवं लब्ध्वा कृशमप्यायित्त्त्मम् ॥ २०८ ॥
राजा मित्र तथा राज्यकी प्राप्तिसे वैसी उन्नति नहीं करता, जैसी वर्तमानमें
दुर्वल होनेपर भी भविष्यमें उन्नतिकरनेवाले स्थायी मित्रकी प्रतिसे ( उन्नति )
करता है ॥ २०८ ॥

श्रेष्ठ मित्रके गुण—

धर्मज्ञं च कुतज्ञं च तुष्टप्रकृतिमेव च । अनुरक्तं स्थिरारम्भं लघुमित्रं प्रशस्यते ॥ २०६॥

धर्मक्क, कृतक्क, संन्तुष्ट श्रमात्य श्रादि प्रकृतिवाला, श्रनुरक्त, स्थिर कार्योरम्भ करनेवाला छोटा भी भित्र श्रेष्ठ होता है ॥ २०९ ॥

शत्रुके गुण-

प्राज्ञं कुलीनं शूरं च दत्तं दातारमेव च । कृतज्ञं भृतिमन्तं च कष्टमाहुररिं बुधाः ॥ २१० ॥

विद्वान, कुलीन, श्ररवीर, चतुर, दानी, कृतज्ञ, श्रौर ( सुख-दुःखमें ) धैर्ययुक्त शत्रुको विद्वान लोग कष्टसाध्य ( कठिनतासे जीत ने योग्य ) कहते हैं। ( श्रत एव ऐसे शत्रु से सन्धि कर लेना चाहिये )॥ २१०॥

> वदासीन के गुण— आर्यता पुरुषज्ञानं शौर्यं करुणवेदिता । स्थौललद्यं च सततमुदासीनगुणोदयः ॥ २११ ॥

सज्जनता, मनुष्योंकी पहचान करना, श्रूरता, कृपालुता और सर्वदा बहुत दान देना-ये सब उदासीन राजाके गुण हैं। ( श्रुत एव इस प्रकारके उदासीन राजाका आश्रय कर पूर्वोक्त ( २।२१० ) लक्षण-वाले राज्यसे भी युद्ध करना चाहिये )॥

> त्रात्मरक्षार्थं भूमि श्रादिका त्याग— च्रोम्यां सस्यप्रदां नित्यं पशुवृद्धिकरीमपि । परित्यजेन्नुपो भूमिमात्मार्थमिवचारयन् ॥ २१२ ॥

(नोरोगता आदि गुणोंसे युक्त होनेके कारण) कल्याणप्रद, (नदी, नहर, तडागादि होनेसे वृष्टिके अभाव होनेपर भी) धान्य उत्पादन करनेवाली, (अधिक धास आदि होनेसे) पशुर्आं की वृद्धिमें सहायक भूमिको राजा आत्मरक्षाके लिये बिना विवार किये छोड़ दे॥ २१२॥

आपदर्थं धनं रचेहारात्रचेद्धनैरपि । आत्मानं सततं रचेहारैरपि धनैरपि ॥ २१३ ॥

त्रापत्तिके लिये घनकी रक्षा करे, धनोंके द्वारा श्रियोंकी रक्षा करे श्रीर धन तथा स्त्रियोंके द्वारा सर्वदा अपनी रक्षा करे (यह सर्व-सामान्य धर्म माना गया है ) ॥ श्रापत्तियोंमें उपायोंका प्रयोग— सह सर्वाः समुत्पन्नाः प्रसमीत्यापदो भृशम् ।

संयुक्तांश्च वियुक्तांश्च सर्वोपायानसृजेद् बुधः ॥ २१४ ॥

सब त्रापित्तयों (कोषक्षय, त्रमात्यादि प्रकृतिकोप तथा मित्रादिव्यसन प्रभृति) को त्राधिक मात्रामें एक साथ उपस्थित जानकर विद्वान् राजा (घबड़ावे नहीं, किन्तु ) सम्मिलित या पृथक् र सब उपायों (साम, दान, दण्ड त्रौर मेद ) को काममें लावे ॥ २१४॥

उपेतारमुपेयं च सर्वोपायांख्य कृत्स्नशः। एतत्त्रयं समाश्रित्य प्रयतेतार्थसिद्धये।। २१४।।

(राजा) उपेता (प्राप्तिकर्ता अर्थात् अपने), उपेय (प्राप्तिकरने योग्य अर्थात् शत्रु) तथा परिपूर्ण सामादि सब उपाय-इन तीनोंको अवलम्बनकर प्रयोजन की। सिद्धिके लिये प्रयत्न करे॥ २१५॥

राजाका भोजन-काल-

एवं सर्विमिदं राजा सह संमन्त्र्य मन्त्रिभः। ज्यायम्याप्तुत्य मध्याह्ने भोक्तुमन्तःपुरं विशेत् ॥ २१६॥

राजा इस प्रकार इन सब विषयोंको मन्त्रियोंके साथमें विचार ( गुप्त परामर्श ) कर ( मुद्गर या अन्य शस्त्र आदिके अभ्याससे ) ज्यायाम कर दोपहरको स्नान ( तथा मध्याहकृत्य-सन्ध्योपासनादि नित्यकर्मसे निवृत्त हो ) कर भोजन करनेके लिये अन्तःपुर ( रनिवास ) में प्रवेश करे ॥ २१६॥

त्रज्ञादि भोज्य पदार्थोंकी परीक्षा— तत्रात्मभूतैः कालज्ञैरहार्यैः परिचारकैः । सुपरीच्चितमन्नाद्यमद्यान्मन्त्रैविषापहैः ॥ २१७॥

वहां ( श्रन्तःपुरमें ) श्रपने तुल्य, भोजन-समयके ज्ञाता, किसी शत्रु श्रादिसे फोड़कर श्रपने पक्षमें नहीं करने योग्य परिचारकों ( पाचक श्रादि ) से बनाये गये एवं परीक्षा किये गये श्रज श्रादि ( भोज्य, पेय, लेख, चोष्य श्रादि पदार्थ ) को विषनाशक मन्त्रोंसे ( गारुडादि मंत्रोंको जपकर )भोजन करे ॥ २१७ ।

निष्कर्ष—सविष अन्नको देखकर चकोर पात्तीकी आँखें ठाल हो नती हैं, अप्ति में डालानेसे अन्न चिट २ शब्द करता है, सुवर्णपात्रमें उसका रंग बदल जाता है; इत्यादि उपायोंसे सविष अन्नकी परीत्ता करनी चाहिये। विषन्नैरगदैश्चास्य सर्वेद्रव्याणि योजयेत् । विषन्नानि च रत्नानि नियतो धारयेत्सदा ॥ २१८ ॥

राजा विषनाशक श्रौषधोंसे (खानेके लिये दिये गये ) सब श्रमको संयुक्त करे तथा सावधान रहते हुए विषनाशक (गारुडादि) रलोंको सर्वदा धारण करे ॥

परीव्तिताः स्त्रियश्चेनं व्यजनोद्कथूपनैः। वेषाभरणसंशुद्धाः सृशेयुः सुसमाहिताः॥ २१६॥

(गुप्त चरेंकि द्वारा) परीक्षित, (गुप्त शस्त्र रखने तथा विष-लिप्त भूषण आदि धारण करनेकी आशङ्कासे) नियत वेष तथा भूषणोंसे अच्छी तरह शुद्ध (दोषरहित) स्त्रियां (परिचारिकार्ये अर्थात् दासियाँ) चामर आदिसे हवा करने, स्नान तथा पीनेके लिये पानी देने और सुगन्धित धूप आदि करनेसे राजाकी सेवा करें॥

एवं प्रयत्नं कुर्वीत् यानशय्यासनाशने । स्नाने प्रसाधने चैव सर्वालङ्कारकेषु च ॥ २२०॥

राजा ( अपने ) यान ( सवारी अर्थात् रथ, अश्व गज आदि), शय्या ( पलँग या शयनग्रह), आसन ( बैठनेके सिंहासन या अन्य चौको आदि ), अशन ( भोजन ), रनान, प्रसाधन (तेल आदिका मर्दन या चन्दन आदिका ) लेपन और सव प्रकारके भूषणोंके धारण करनेमें इसी प्रकार अच्छीतरह परीक्षाकर उन्हें अपने व्यवहारमें लानेका प्रबन्ध करे ॥ २२०॥

> रानियोंके साथ निहार— भुक्तवान्विहरेच्चैव स्त्रीभिरन्तःपुरे सह । विहृत्य तु यथाकालं पुनः कार्याणि चिन्तयेत् ॥ २२१॥

भोजनकर राजा रनिवासमें रानियोंके साथ विहार (कीडा श्रादि ) करे तथा यथासमय (दिनके सप्तम भागमें विहारकर ) फिर (दिनके श्रष्टम भागमें ) राजकार्योंका चिन्तन करे ॥ २२९ ॥

> सैनिकादिका निरीक्षण— अलङ्कृतश्च सम्पश्येदायुधीयं पुनर्जनम्। वाहनानि च सर्वाणि शस्त्राख्याभरणानि च॥ २२२॥

अलङ्कार आदि पहना हुआ राजा फिर शस्त्रघारो सैनिकों, हाथी-घोड़ा आदि बाहनों, खड्ग तोमर कुन्तादि सब अस्त्र-शस्त्रों और भूषणोंका निरीक्षण करे॥२२२॥ गुप्तचरोंकी वातोंको सुनना त्रादि— संध्यां चोपात्य शृशुयादन्तवेंश्मिन शास्त्रभृत् । रहस्याख्यायिनां चैव प्रणिधीनां च चेष्टितम् ॥ २२३ ॥ गत्वा कज्ञान्तरं त्वन्यत्समनुज्ञाप्य तं जनम् । प्रविशेद्धोजनार्थं च स्त्रीवृतोऽन्तःपुरं पुनः ॥ २२४ ॥

(फिर राजा) सायङ्कालका सन्ध्योपासन करके दूसरे कक्षा ( ख्योढ़ी) के भीतर एकान्त स्थानमें स्वयं शक्षको धारणकर गुष्त समाचारींको बतलानेवाले गुष्तवरींके कामोंको छुने श्रौर उसके बाद उन्हें विदाकर परिचारिकाश्रों (दासियों) से परिवृत होकर भोजनके लिये फिर श्रन्तःपुरमें प्रवेश करे॥

वाग्धवण, भोजन एवं शयन— तत्र भुक्त्वा पुनः किंचित्तूर्यघोषैः प्रहर्षितः । संविशेत्त यथाकालसुत्तिष्ठेश्व गतक्रमः ॥ २२४ ॥

वहां (रिनवास ) में बाजात्रोंके शब्दोंसे प्रहर्षित होकर फिर कुछ भोजनकर यथासमय सो जावे श्रीर श्रमरहित होकर शेष रात्रिमें उठ (जग ) जावे ॥ २२५॥

मुख्य मन्त्रीसे राजकार्य कराना— एतद्विधानमातिष्ठेदरोगः पृथिवीपतिः । श्रम्यस्थः सर्वमेतन्तु भृत्येषु विनियोजयेत् ॥ २२६ ॥

इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां सप्तमोऽध्यायः ॥ ७॥

निरोग राजा इन सब कार्योंको स्वयं करे तथा श्रक्तस्थ हो तब इन सब कार्योंको मुख्य मन्त्रियों (के उत्तरदायित्व ) पर सौंपे ॥ २२६ ॥

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् राजधर्मस्य वर्णनम् । शारदायाः प्रसादेन सन्तमे पूर्णतामगात् ॥ १ ॥

## अथाष्ट्रमोध्यायः।

व्यवहारदर्शनेच्छु राजाका न्यायालयमें जाना— व्यवहारान्दिद्धुस्तु ब्राह्मणैः सह पार्थिवः । मन्त्रज्ञैर्मन्त्रिभश्चैव विनीतः प्रविशेत्समाम् ॥ १ ॥

(प्रजाश्रोंके वच्यमाण-८।४-७) व्यवहार श्रर्थात् मुकदमोंको देखनेका इच्छुक राजा (श्रागे कहे जानेवाले लक्षणोंसे युक्त ) ब्राह्मणों तथा पूर्वीक्त पञ्चाङ्गोंसे

युक्त मन्त्रोंको जाननेवाले मन्त्रियोंके साथ नम्रभावसे (वचन, हाथ-पैर तथा नेत्रादि को चन्नलतासे रहित होकर ) राजसभा (न्यायालय ) में प्रवेश करे॥ १॥

विमर्श—'वि + अव + हार' से 'ब्यवहार' शब्दकी सिद्धि होती है, उक्त शब्दों का अर्थ अनेक प्रकारके सन्देहोंको हरण ( दूर ) करना होता है ।

तत्रासीनः स्थितो वाऽपि पाणिमुद्यम्य द्विणप्। विनीतवेषाभरणः पश्येत्कार्याणि कार्यिणाम्।। २।।

(राजा) वहांपर अर्थात न्यायालयमें बैठकर या खड़ा होकर दहने हाथको उठाकर विनम्र (शान्त एवं निर्भयकारक) मेष-भूषासे युक्त होकर कार्यार्थियोंके कार्योंको देखे॥ २॥

> कुल-देशानुसार कार्यदर्शन— प्रत्यहं देशहष्टेश्च शास्त्रहष्टेश्च हेतुभिः। द्यष्टादशसु मार्गेषु निबद्धानि पृथकपृथक्॥ ३॥

अट्ठारह (८।४-७) व्यवहार-मार्गोंके कार्योंको देश, जाति तथा कुलके व्यवहारोंसे स्रोर साक्षी, द्रव्य आदि कारणोंसे प्रतिदिन पृथक्-पृथक् विचार करे ॥३॥

[ हिंसां यः कुरुते कश्चिद्देयं वा न प्रयच्छति । स्थाने ते द्वे विवादस्य भिन्नोऽष्टादशधा पुनः ॥ १ ॥ ]

जो कोई हिंसा करता है अर्थात् किसीको मारता या किसी प्रकार पीडित करता है तथा देय (देने योग्य धन, भूमि आदि) नहीं देता है, ये दो विवाद (कगड़े) के स्थान हैं और फिर वे १८ प्रकारके हैं॥१॥]

व्यवहारोंके १८ मेद—
तेषामाद्यमृणादानं निचेपोऽस्वामिविकयः ।
संभूय च समुत्थानं दत्तस्यानपकर्म च ॥ ४ ॥
वेतनस्यैव चादानं संविद्श्च व्यतिक्रमः ।
क्रयविक्रयानुशयो विवादः स्वामिपालयोः ॥ ४ ॥
सीमाविवादधर्मश्च पारुष्ये द्रण्डवाचिके ।
स्तेयं च साहसं चैव स्वीसंग्रहणमेव च ॥ ६ ॥

 <sup>&#</sup>x27;वि नानार्थेऽव संदेहे हरणं हार उच्यते । नानासन्देहहरणाह्मधवहार इति स्मृतः ॥' ( म॰ सु॰ )

स्त्रीपुंधर्मो विभागश्च ग्रुतमाह्नय एव च। पदान्यष्टादशैतानि व्यवहारस्थिताविह ॥ ७॥ एषु स्थानेषु भूयिष्ठं विवादं चरतां नृणाम्। धर्मं शाश्वतमाष्ट्रित्य कुर्योत्कार्यविनिर्णयम् ॥ ८॥

१ ऋण लेना, २ धरोहर ( थाती ) रखना, ३ किसी वस्तु या भूमि श्रादिका स्वामी न होनेपर भी उसे वेंच देना, ४ अनेक व्यक्तियों (व्यापारी आदि) का मिलकर संगुक्त रूपसे कार्य करना, ५ दान त्र्यादिमें दी गयी सम्पत्ति या किसी वस्तुको क्रोध, लोभ या अपात्रताके कारण वापस ले लेना, ६ नौकरोंका वेतन या मजदूरोंकी मजदूरी नहीं देना, ७ पूर्व निर्णीत व्यवस्था (सन्धि पत्रादि) को नहीं मानना, ८ क्रय-विक्रय (खरीदना-बेचना) में विवाद उपस्थित होना, ९ स्वामी तथा पालक ( रखवाली करनेवाले ) में परस्पर विवाद होना, १० सीमाके विषयमें विवाद होना, ११ दण्ड-पारुष्य ( श्रत्यधिक मार-पीट करना ), १२ वाक्पारुष्य ( श्रनिघकार गाली श्रादि देना ), १३ चोरी करना, १४ श्रितसाहस करना ( डाका डालना, आग लगाना आदि ), १५ स्त्रीका परपुरुषके साथ सम्भोग आदि करना, १६ स्त्री-पुरुषका धर्म, १७ पैतृक (पिताके) धन-सम्पत्ति या भूमि आदिका बटवारा करना श्रीर १८ जुन्ना खेलना या द्रव्यादि रखकर (वाजी लगाकर प्रथीत् दांवपर धन आदि लगाकर ) पशु ( मेंड़ा, भैंसा आदि ) पक्षी ( मुर्गा, तीतर, बटेर त्रादि ) को लड़ाना ये १८ स्थान व्यवहार ( मुकदमे ) की स्थितिमें कहे गये हैं। राजा इन व्यवहार स्थानोंमें (मुकदमोंके विषयोंमें इसी प्रकारके श्रान्यान्य विवादस्थ विषयों में भी ) परस्पर विवाद करते ( मगड़ते ) हुए लोगोंके वंशादि क्रमागत नित्यधर्मका विचारकर निर्णय (न्याय ) करे ॥४-८॥

राजाके श्रभावमें ब्राह्मण द्वारा व्यवहार-निर्णय— यदा स्वयं न कुर्यात्तु नृपतिः कार्यदर्शनम् । तदा नियुद्धव्यादिद्वांसं ब्राह्मणं कार्यदर्शने ॥ ६॥

यदि राजा स्वयं विवादों ( मुकदमों ) का न्याय ( फैसला ) न करे तो उस कार्यको देखनेके लिये विद्वान् ब्राह्मणको नियुक्त करे ॥ ९ ॥

तीन सदस्योंके साथ न्याय करना— सोऽस्य कार्याणि संपश्येत्सभ्येरेव त्रिभिवृतः। सभासेव प्रविश्याग्न्यासासीनः स्थित एव वा ॥ १०॥

वह ( राजाके द्वारा नियुक्त विद्वान् ब्राह्मण ) भी तीन सदस्यों ( धार्मिक एवं कार्यज्ञ बाह्मणों ) के साथ ही न्यायालयमें जाकर ब्रासनपर बैठकर या खड़ा होकर ( राजाके देखने योग्य उन ) कार्योंको देखे अर्थात् उन सुकदमोंका फैसला करे ॥ सभा-लक्षण--

> यस्मिन्देशे निषीदन्ति विप्रा वेदविदस्ययः। राज्ञश्चाधिकतो विद्वान्त्रह्मणस्तां सभां विदुः ॥ ११ ॥

जहांपर वेदज्ञ ( ऋक् , यजुष तथा सामवेदके ज्ञाता ) तीन ब्राह्मण तथा राजांसे श्रधिकार प्राप्त विद्वान ब्राह्मण बैठते हैं, उसे (विद्वान् लोग चतुर्मुख श्रर्थात् ब्रह्माकी सभाके समान ) 'सभा' कहते हैं ॥ ११ ॥

विमर्श-इस मन्-वचनके आधारपर ही आजकल न्यायालयोंमें राजनियुक्त न्यायाधीश ( जज आदि ) तथा जुरी आदि व्यवहार देखते हैं।

> श्रधर्म होनेपर सदस्योंको दोष-धर्मी विद्वस्त्वधर्मेण सभां यत्रोपतिष्ठते । शल्यं चास्य न क्रन्तन्ति विद्धास्तत्र सभासदः॥ १२॥

जिस सभा (न्यायालय) में धर्म (सत्य भाषण) श्रधर्म (श्रसत्य भाषण) से पीडित होकर रहता है अर्थात् असत्य बात कहकर सच्ची बात छिपायी जाती है. ( श्रीर सभामें स्थित सदस्य ) वे बाह्मण इस धर्म पीडाकारक शल्यको दूर नहीं करते अर्थात् असत्य पक्षको छोड़कर सत्य पक्षका आश्रय नहीं लेते, सभामें ( सदस्य त्रर्थात् न्यायाधीश रूपसे ) स्थित वे ब्राह्मण ही अधर्मरूपी शल्यसे विद्व (पीडित ) होते हैं ॥ १२ ॥

> सभामें सत्य भाषण करना-सभां वा न प्रवेष्टव्यं वक्तव्यं वा समञ्जसम्। अनुवन्वित्रवन्वाऽपि नरो भवति किल्विषी ॥ १३॥

या तो सभा (न्यायालय) में जाना ही नहीं चाहिये, या वहां जाकर सत्य ही बोलना चाहिये। सभामें जाकर कुछ नहीं कहता हुआ अर्थात् विवाद विषयको जानकर भी किसीके भयसे या पक्ष लेकर सत्य भाषणको छिपानेके उद्देश्यसे उछ नहीं कहता हुआ मनुष्य तत्काल पाप भागी होता है ॥ १३ ॥

श्रसत्य बोलनेवालेको दण्डित करना-यत्र धर्मो ह्यधर्मेण सत्यं यत्रानृतेन च।

हन्यते प्रेच्नमाणानां हतास्तत्र सभासदः ॥ १८ ॥

जिस सभामें (त्यायालय) में सभासदों (न्यायाघीशों जज, मजिस्ट्रेट आदि) के सामने ( अर्थी तथा प्रत्यर्थी अर्थात् कमशः सुद्दे और सुद्दालह दोनोंके द्वारा या इनमेंसे किसी एकके द्वारा) धर्म अधर्मसे तथा सत्य असत्यसे पोडित होता ( छिपाया जाता ) है, उस सभामें वे सदस्य ही पापसे नष्ट होते हैं ( अतः उनका कर्तव्य है कि वे असत्य बोलनेवालोंको दण्डित करें ) ॥ १४॥

धर्मरक्षा करना-

धर्म एव हतो हन्ति धर्मी रत्नति रत्नितः। तस्माद्धर्मी न हन्तव्यो मा नो धर्मी हतोऽवधीत्॥ १४॥

नष्ट किया गया धर्म ही (इष्ट श्रानिष्टके साथ) नष्ट करता है और सुरक्षित धर्म ही (इष्ट श्रानिष्टके साथ) रक्षा करता है, श्रात एव धर्मको (श्रासत्य भाषणसे) नष्ट नहीं करना चाहिये; क्योंकि नहीं नष्ट हुआ श्रार्थात् सुरक्षित धर्म ही नहीं मारता (रक्षा करता) है, श्रायवा—'नष्ट हुआ धर्म हम लोगोंको नष्ट नहीं करे' यह जानकर धर्मको नष्ट नहीं करना चाहिये (श्रापितु श्रासत्य भाषण करने वालेको दण्डित कर भाषणके द्वारा धर्मको रक्षा करनी चाहिये)॥ १५॥

वृषो हि भगवान्धर्मस्तस्य यः कुक्ते छलम्। वृषलं तं विदुर्देवास्तस्माद्धर्मं न लोपयेत्।। १६॥

भगवान धर्मको 'वृष' (काम प्रार्थात् मनोभिलिषतको बरसानेवाला ) कहते हैं, जो मनुष्य उसका वारण (नाश ) करता है, उसे देवता लोग 'वृषल' (धर्मको लेने या काटने वाला ) प्रार्थात् शृद्ध कहते हैं, श्रत एव धर्मका नाश न करे ॥१६॥

एक एव सुहद्धर्मो निधनेऽप्यनुयाति यः। शरीरेण समं नाशं सर्वमन्यद्धि गच्छति ॥ १७॥

इस संसारमें एक धर्म ही मित्र है, जो मरनेपर भी साथ जाता है श्रीर सब (स्त्री, पुत्र, धन, धान्यादि सम्पत्ति ) तो शरीरके साथ ही नष्ट हो जाते हैं ॥१७॥ विमर्श—कारीरके साथ खी-पुत्रादिके नष्ट हो जानेका तास्पर्य यह है कि वे सब कारीरके नष्ट होनेपर ज्योंके त्यों यहीं रह जाते हैं, साथ नहीं जाते। अत एव इन खी-पुत्र आदिके साथ स्नेह करनेकी अपेजा धर्मके साथ स्नेह करना श्रेयस्कर है।

व्यवहार ठोक न देखनेसे श्रधर्म---पादोऽधर्मस्य कर्तारं पादः सान्तिणमुच्छति । पादः सभासदः सर्वान्पादो राजानमृच्छिति ।। १८ ।।
व्यवहार (मुकदमे ) को ठीक न देखनेपर (न्यायाधीशके उचित न्याय न
करनेपर ) श्रधर्मका प्रथम चतुर्थाश श्रधर्म करनेपते , द्वितीय चतुर्थाश गवाह (साक्षी ) को, तृतीय चतुर्थाश सदस्यों (न्यायाधीशों—राजद्वारा नियुक्त जज, मजिस्ट्रेट श्रादि ) को तथा चतुर्थ चतुर्थाश राजाको मिलता है ॥ १८ ॥

> श्रधर्मीको दण्डित करनेपर— प्रवत्यतेनास्त सच्यत्ते च सभासदः।

राजा भवत्यनेनास्तु मुच्यन्ते च सभासदः। एनो गच्छति कर्तारं निन्दाऽहीं यत्र निन्दाते॥ १६॥

जिस सभा ( न्यायालय = कचहरी ) में निन्दनीय अर्थी ( मुद्द ) तथा प्रत्यर्थी ( मुद्दालह ) निन्दित अर्थात न्यायपूर्वक दण्डित होता है, उस सभामें पापकर्ता ही पापभागी होता है और राजा तथा सभासद ( न्यायाधीश ) को दोष नहीं लगता ( अतएव राजाका कर्तन्य है कि वह धर्मात्मा सभासदोंको इस काममें नियुक्त करे तथा सभासदोंका कर्तन्य है कि वे धर्मको लच्यकर अपराधके अनुसार अपराधीको दण्डित करें )॥ १९॥

> व्यवहार देखनेमें श्रद्धका निषेध— जातिमात्रोपजीवी वा कामं स्याद् ब्राह्मणब्रुवः। धर्मप्रवक्ता नृपतेन्ने तु श्रूदः कथञ्चन ॥ २०॥

केवल जाति ( ब्राह्मणमात्र ) होने से अन्य जातिकी जीविका करनेवाला अर्थीत् ब्राह्मणकी वृत्ति को छोड़कर जीवन निर्वाहके लिये क्षत्रिय या वैश्यका कार्य करनेवाला अथवा (ब्राह्मणत्वमें सन्देह होनेपर भी) अपनेको ब्राह्मण कहनेवाला किसी व्यवहार ( मुकदमे ) को देखनेमें राजाका धर्मप्रवक्ता ( न्यायाधीश ) हो सकता है, किन्तु किसी प्रकार ( ब्राह्मणका कर्म करता हुआ या धर्मात्मा ) भी शुद्ध धर्म-प्रवक्ता नहीं हो सकता ॥ २०॥

विमर्श—यहां ब्राह्मणके धर्मप्रवक्ता होनेका विधान करनेसे ही शूद्रका निषेध स्वतः सिद्ध था, फिर इस वचनसे शूद्रका निषेध करनेसे 'योग्य ब्राह्मणके अभावमें चित्रय तथा उसके अभावमें वैश्य तो धर्मप्रवक्ता हो सकता है, किन्तु शूद्र कद्दापि धर्मप्रवक्ता नहीं हो सकता' यह सुचित होता है ।

 <sup>&#</sup>x27;यत्र विप्रो न विद्वान् स्यात्त्वत्रियं तत्र योजयेत् ।
 वैश्यं वा धर्मशास्त्रज्ञं, शुद्भं यत्नेन वर्जयेत् ॥' ( म॰ सु॰ )

शुद्धके धर्मप्रवक्ता होनेसे राष्ट्र सङ्कट— यस्य शुद्धस्तु कुरुते राज्ञो धर्मविवेचनम् । तस्य सीद्ति तद्राष्ट्रं पङ्के गौरिव पश्यतः ॥ २१॥

जिस राजाके राज्यमें विचार शूद्र करता है, उस राजाके देखते-देखते उसका राज्य कीचडमें फँसी हुई गौके समान दुःखित होता है ॥ २१ ॥

यद्राष्ट्रं शूद्रभूयिष्ठं नास्तिकाकान्तमद्विजम् । विनश्यत्याशु तत्क्रत्सनं दुर्भिच्चव्याधिपीडितम् ॥ २२ ॥

जो राज्य बहुत-से शुद्रों तथा नास्तिकों (परलोक तथा ईश्वरको नहीं मानने-वालों ) से न्याप्त तथा ब्राह्मणोंसे रहित है, दुर्भिक्ष तथा न्याधियोंसे पीड़ित वह सम्पूर्ण राज्य ही नष्ट हो जाता है ॥ २२ ॥

लोकपालोंको प्रणामकर व्यवहार त्रारम्भ— धर्मासनमधिष्ठाय संवीताङ्गः समाहितः । प्रणम्य लोकपालेभ्यः कार्यदर्शनमारभेत् ॥ २३॥

(धर्मकार्य देखनेके लिये) धर्मासनपर बैठकर, शरीरको ढककर, एकाप्र-चित्त होकर तथा लोकपालोंको प्रणामकर सभासद कार्य अर्थात सुकदमेको देखना आरम्भ करें।। २३।।

विमर्श—यहां 'धर्मासन' शब्दसे राजाके द्वारा नियत न्यायाधीशकी कुर्सी तथा 'देहको आच्छादित करनेका विधान करनेसे' राजाके द्वारा प्रदत्त वस्न-विशेष (जिसे चोगा या 'प्राउन' कहते हैं) विविचत है।

बाह्मणादि कमसे व्यवहार दर्शन— स्वर्थानर्थावुमौ बुद्ध्वा धर्माधर्मौ च केवलो । वर्णक्रमेण सर्वाणि पश्येतकार्याणि कार्यिणाम् ॥ २४ ॥

(सभासद क्रमशः प्रजापालन तथा प्रजोच्छेदनरूप) अर्थ तथा अनर्थ और धर्म तथा अधर्मको जानकर सब कार्याथियों (मुद्द-मुद्दालह ) के कार्यों (मुकदमों ) को वर्ण (ब्राह्मण क्षत्रिय आदि ) के क्रमसे देखे ॥ २४ ॥

स्वर, वर्ण श्रादिसे श्रन्तश्रेष्टाज्ञान—

बाह्यैर्विभावयेक्षिक्षेभीवमन्तर्गतं नृणाम् । स्वरवर्णेक्षिताकारै ख्रक्षुषा चेष्टितेन च ॥ २४ ॥

( न्यायाधीश ) बाहरी चिक्षोंसे, स्वर ( बोलनेके समय रुकना घवड़ाना

गद्गद होना आदि ), वर्ण (मुख्यका उदास या प्रसन्न होना आदि ), इक्तित (सामने नहीं देख सकना अर्थात् नीचेकी ओर या इघर-उघर देखना ), आकार (कम्पन, स्वेद, रोमाञ्च आदिका होना ) और चेष्टित (हाथोंको मसलना, अङ्गितियोंको चटखाना, अङ्गोंको मरोड़ना आदि ) से मनुष्यों (अर्थी, प्रत्यर्थी, साक्षी आदि ) के भीतरी भावोंको मालूम करे॥ २५॥

उक्त विषयमें कारणकथन— आकारैरिक्नितैर्गत्या चेष्ट्या भाषितेन च । नेत्रवक्त्रविकारैश्च गृद्यतेऽन्तर्गतं मनः ॥ २६ ॥

त्राकार, इज़ित, गमन, चेष्टा, भाषण तथा नेत्र एवं मुखके विकारोंसे ( मनुष्यों-का ) भीतरी भाव मालूम होता है ॥ २६ ॥

> नाबालिग तथा वन्ध्यास्री श्रादि के धनकी राजाद्वारा रक्षा— बालदायादिकं रिक्थं तावद्वाजाऽनुपालयेत् । यावत्स स्थात्समावृत्तो यावचातीतशैशवः ॥ २७ ॥

राजाको नावालिंग या अनाथके घनको तवतक रक्षा करना चाहिये, जवतक उसका समावर्तन संस्कार (ब्रह्मचर्यकी पूर्तिके बादका तथा ग्रहस्थाश्रममें प्रवेशके पहलेका संस्कार विशेष ) न हो जाय या उसकी अवस्था सोलह वर्षकी न हो जाय ॥

विमर्श—पूर्ववचन (३११) के अनुसार ३६ या १८ या ९ वर्षों गुरुकुळमें वेदाध्ययन समाप्तकर समावर्तन संस्कार का विधान है, अथवा किसी कारण—विशेषसे उक्त समयसे पहले समावर्तन हो जानेपर भी कमसे कम १६ वर्षकी अवस्था उस सम्पत्तिके स्वामीकी न हो जाय तबतक उसकी सम्पत्तिकी अन्याय पूर्वक उस धनको हरण करनेवाले चाचा आदि से रच्चा करे, १६ वर्षकी अवस्था होने पर बचपन नहीं रहता।

वशाऽपुत्रासु चैवं स्थाद्रचणं निष्कुलासु च । पतित्रतासु च स्त्रीषु विधवास्वातुरासु च ॥ २८ ॥

वन्ध्या, पुत्र या कुल (सिपण्ड) से हीन पतित्रता विधवा श्रीर रोगिणी स्त्रियों-की सम्पत्तिकी रक्षा भी पूर्वोक्त वचन (८।२७) के श्रनुसार ही राजाको करना चाहिये॥ २८॥

विमर्श—वन्ध्या—पुत्रोत्पादन न कर सकनेके कारण जिसका पति दूसरा विवाहकर छिया हो तथा प्रथम स्त्रीके जीवन-निर्वाहके छिये कुछ धन देकर ससकी रचासे सर्वथा निरपेच हो गया हो; वह वन्ध्यास्ता। पुत्रसे हीन—जो सधवा पुत्र-पौत्रादिसे रहित हो तथा पतिके परदेशगमन आदि किसी कारण-विशेषसे अर-चितावस्थामें हो वह स्त्री। कुलसे हीन—अपने वंशके सात पुरुषों (सपिण्डों) से रहित एवं अरचित सम्पत्तिवाली स्त्री। इन स्त्रियोंके तथा पतिवता आदि अन्य स्त्रियोंके धनको दायाद (बन्धु-बान्धव आदि) या दूसरा कोई स्वक्ति अन्यायसे दबाकर अपने अधीन न कर ले, इस कारण राजा इन स्त्रियोंके धनकी रचाका प्रबन्ध करे। इसी वचनके अनुसार आजकल 'कोर्ट ऑफ वार्डस' द्वारा राजा ऐसी सम्पत्तियोंका प्रबन्ध अपने हाथमें लेकर उनकी रचा करता है।

[ एवमेव विधिः कुर्याद्योषित्सु पतितास्वपि । वस्त्रान्नपानं देयं च वसेयुक्ष गृहान्तिके ॥ २ ॥ ]

[ (राजा) पतित छियों (के धन) के विषयमें भी यही (८।२८) व्यवस्था करे, उनके लिये उचित भोजन वस्त्र (खानेके लिये श्रन्न तथा पहननेके लिये वस्त्र ) दे श्रीर वे छियां घरके पास ही निवास करें ॥ २॥]

जीवित स्त्रियोंका धन तेनेवातेका शासन— जीवन्तीनां तु तासां ये तद्धरेयुः स्वबान्धवाः । ताब्छिष्टयाचीरद्ग्डेन धार्मिकः पृथिवीपतिः ॥ २६॥

उन जीवित श्रियों (८-२८) का धन जो वान्धव आदि रक्षा करनेके बहानेसे या अन्य प्रकारसे दवाकर ले धर्मात्मा राजा चोरके समान दिण्डत कर उनका शासन करे ॥ २६ ॥

> श्रस्वामिक धनकी रक्षाका समय— प्रणष्टस्वामिकं रिक्थं राजा ज्यब्दं निधापयेत्। स्रावीक ज्यब्दाद्धरेत्स्वामी परेण नृपतिहरेत्।। ३०॥

राजा ऋस्वामिक (लावारिस) धनको तीन वर्ष तक सुरक्षित रखे ('यह किसका धन है ? कहां तथा किस प्रकार खो गया था ?' इत्यादि घोषणाकर राजद्वार त्रादि सबके देखने योज्य स्थान पर रखे ), तीन वर्षके पहले उस धनका स्वामो (प्रमाण देकर ) उस धनको ले जावे तथा तीन वर्षके बाद राजा उस धनको अपने अधीन कर ले अर्थात् अपने कोषमें सम्मिलित करले ॥ ३०॥

श्रस्त्रामिक घनका परिचयपूर्वक लेना— ममेद्मिति यो त्र्यात्सोऽनुयोज्यो यथाविधि । संवाद्य रूपसंख्यादीन्स्वामी तत् द्रव्यमईति ॥ ३१॥ ( उस अस्वामिक अर्थात् लावारिस धनको ) जो कोई 'यह मेरा है' ऐसा कहे, उससे राजा विधिपूर्वक प्रश्न करे ( धनका रंग, रूप, तौल या गिनती आदि प्रमाण, नष्ट होनेका स्थान तथा समय तथा आदि पूछे ) और उसके कहनेके अनुसार धनका रंग संख्या आदि प्रमाण ठीक-ठीक मिल जाय तो उस धनका वह मनुष्य अधिकारी होता है ( अत एव राजा वह धन उस मनुष्यको दे दे ) ॥३१।

श्रस्वामिक धनके लिये श्रसत्य बोलने पर दण्ड— श्रवेद्यानो नष्टस्य देशं कालं च तत्त्वतः। वर्णं रूपं प्रमाणं च तत्समं द्र्डमहीत ॥ ३२॥

श्रस्वामिक ( लावारिस ) धनके नष्ट होने ( भूलने ) स्थान, रंग, रूप तथा प्रमाणको ठीक-ठीक नहीं बतलानेपर ( उस धनको श्रपना कहनेवाले ) व्यक्तिसे जितना धन हो, उतना ही दण्ड ले ( जुर्माना करे ) ॥ ३२ ॥

> श्रस्त्रामिक धनसे प्राह्य राजकर— श्राददीताथ षड्भागं प्रणष्टाधिगतान्नृपः । दशमं द्वादशं वाऽपि सत्तां धर्ममनुस्मरन् ॥ ३३॥

अस्वामिक ( लावारिस ) धनको अपना बतलानेवाला व्यक्ति (उस धनके रंग, रूप, नष्ट होनेका स्थान, प्रमाण श्रादि ठीक ठीक बतला दे, तब राजा उस धनमें से पात्रके अनुसार पष्टांश, दशमांश या द्वादशांश धनको धर्मका स्मरण करता हुआ ( 'ऐसे अस्वामिक धनमें-से इतना भाग लेना राजाका धर्म है' यह मानता हुआ ) प्रहण करे ( तथा शेष धन उस व्यक्तिको देवे ) ॥ ३३॥

नौरांको दण्ड— प्रणष्टाधिगतं द्रव्यं तिष्ठेद्युक्तैरिधष्टितम् । यांस्तत्र चौरानगृह्णीयात्तान् राजेभेन घातयेत् ॥ ३४ ॥

यदि चोरी किये गये हुए धनको राजपुरुष (पुलिस आदिके) द्वारा प्राप्त करलें तो राजा योग्य रक्षकोंके द्वारा उस धनकी रक्षा करावे तथा उस धनके चोरको हाथीसे मरवा डाले ॥ ३४ ॥

विमर्श—'शताद्वश्यधिके वधः अर्थात् 'सौ अशिर्फियोंसे अधिककी सम्पत्ति होने पर प्राणदण्ड करें ऐसा वचन होनेसे उससे कम धन होने पर प्राणदण्ड न दे यह गोविन्द्र राजका कथन ठीक नहीं है, क्योंकि 'सिंध छित्ताः……( ९।२७६ ) वचनके अनुसार थोड़े धनके चुराने पर भी प्राण दण्डका विधान होनेसे उक्त वचन 'कातादभ्यधिके वधः' विशेषतः कथित वधसे भिन्न-विषयक है।

> चोरी किये गये धनमें-से प्राह्य राज भाग — ममायमिति यो ब्र्यान्निधिं सत्येन मानवः। तस्याददीत षड्भागं राजा द्वादशमेव वा।। ३४।।

स्वयं या राजपुरुष (पुलिस आदि ) के द्वारा प्राप्त चोरी किये गये धनको जो मनुष्य सत्य-सत्य (उस धनका रंग, रूप, सङ्ख्या या तौल आदि प्रमाण, भूलने का स्थान आदि ठीक-ठीक ) बतला दे, (राजा पात्रानुसार) उन धनमें से षष्ठांश या द्वादशांश लेकर शेष धन उस मनुष्यको वापस दे दे ॥ ३५॥

> परधनको अपना कहनेवातेको दण्ड— अनृतं तु वद्नद्राह्यः स्ववित्तस्यांशमष्टमम् । तस्यैव वा निधानस्य संख्यायाल्पीयसीं कताम् ॥ ३६ ॥

दूसरेके धनको अपना बतलानेवाले अपराधीको उसके धनका अष्टमांश या उसी धन (जिसे वह अपना बतलाता था) के बहुत थोड़े भागसे दिण्डित करे अर्थात् उससे जुर्माना वसूल करे॥ ३६॥

> विद्वान् ब्राह्मण सम्पूर्ण धनका श्राधिकारी— विद्वांस्तु ब्राह्मणो दृष्ट्वा पूर्वोपनिहितं निधिम् । अशोषतोऽप्याददीत सर्वस्याधिपतिर्हि सः ॥ ३७ ॥

विद्वान् ब्राह्मण तो पूर्वस्थापित घनको देखकर सब धन ले ले ( षष्ठांश भाग भी राजाको न दे ) क्योंकि वह (विद्वान् ब्राह्मण ) सबका स्वामी है ॥ ३७॥

विमर्श—इसी कारण 'सर्व स्वं ब्राह्मणस्येदम्' (१।१००) अर्थात् 'सब धन ब्राह्मणका है' ऐसा वचन कहा गया है। अतः नारद तथा योज्ञवल्क्यके वचनिके अनुसार राजाद्वारा दूसरेका स्थापित धन ब्राह्मणको छेनेके छिये कथित यह वचन होनेसे मेधातिथि तथा गोविन्दराजका 'मेरा यह धन है' (८।३५) इस वचनसे

नारदः—'परेण निहितं लब्ध्वा राजा द्यपहरेन्निधिम् ।
 राजगामी निधिः सर्वैः सर्वेषां ब्राह्मणादते ॥' ( म० सु० )

२. 'राजा छन्ध्वा निधिं द्वाद्द्विजेभ्योऽर्धं द्विजः पुनः । विद्वानशेषमाद्वास्य सर्वस्य प्रसुर्यतः ॥ (या० स्मृ० २।३४)

कथित षष्टांश या द्वादशांश भाग जो राजाको लेनेके लिये कहा गया है 'वह पिता आदिके स्थापित धनके विषयमें हैं कथन ठीक नहीं है।

[ ब्राह्मगुस्तु निधिं लब्ध्वा चित्रं राज्ञे निवेद्येत्। तेन दत्तं तु भुञ्जीत स्तेनः स्याद्निवेद्यन् ॥ ३ ॥ ]

ब्राह्मण निधि (स्थापित घन ) को लेकर राजाके लिये निवेदन करे अर्थात् देवे, उससे दिये हुएका वह भोग करे, विना दिये (भोग करनेपर वह ) चोर होता है ॥ ३ ॥ ]

भूगर्भसे प्राप्त धनका श्रिधकारी-यं तु पश्येत्रिधि राजा पुराणं निहितं चितौ। तस्मादु द्विजेभ्यो दुन्वार्धमर्धं कोशे प्रवेशयेत् ॥ ३८ ॥

पृथ्वीमें गड़े हुए ( श्रस्वामिक श्रर्थात् लावारिस ) प्राचीन जिस धनको राजा देखे अर्थात् प्राप्त करे, उसमें-से आधा ब्राह्मणको दे और आधा अपने खजानेमें जमा करे ॥ ३८॥

> निधीनां तु पुराणानां धातूनामेव च चितौ। अर्घभात्रच्णाद्राजा भूमेरधिपतिहिं सः ॥ ३६॥

पृथ्वीमें गड़े हुए प्राचीन (ब्राह्मणको छोड़कर दूसरेके धनका तथा घातुओं के खानों ) का आधा भाग रक्षा करनेसे राजा लेवे, क्योंकि वह पृथ्वीका स्वामी है।

चुराये गये धनका वितरण-दातव्यं सर्ववर्णेभ्यो राज्ञा चौरैहतं धनम्। राजा तदुपयुद्धानश्चीरस्याप्नोति किल्बिषम् ॥ ४० ॥

राजाको चोरोंके द्वारा चुराया गया धन ( उन चोरोंसे लेकर ) सब वर्णोंके लिये दे देना चाहिये। उस धनका उपयोग करता ( श्रपने काममें लाता ) हुआ। राजा चोरके पापको प्राप्त करता है ॥ ४०॥

> जाति देशादिके श्रनुसार व्यवस्था-जातिजानपदान्धर्माब्श्रेणीधर्माश्च धर्मवित्। समीच्य कुलधर्माश्च स्वधर्म प्रतिपाद्येत् ॥ ४१ ॥

धर्में (राजा) जातिधर्म (ब्राइ णादिके लिये यज्ञ करना कराना आदि), देशधर्म ( देशानुसार शास्त्रानुकूल व्यवस्थित धर्म ) श्रेणिधर्म ( बनिया अर्थात् व्यापारी आदिके लिये नियत धर्म-विशेष ) श्रीर कुलधर्म (वंशपरम्परानुसार नियत धर्म ) को देखकर तद्दुसार उनके अपने-अपने धर्मकी व्यवस्था करे ॥४१॥ स्वानि कर्माणि कुर्वाणा दूरे सन्तोऽपि मानवाः। प्रिया भवन्ति लोकस्य स्वे स्वे कर्मण्यवस्थिताः।। ४२॥

(जाति-देश-कुल-धर्मानुसार) अपने कार्यों को करते तथा अपने-अपने कार्यमें स्थित होकर दूर रहते हुए (साक्षात् नित्य-नैमित्तिक सम्बन्ध नहीं रहनेपर) भी मनुष्य लोकप्रिय हो जाते हैं ॥ ४२ ॥

राजाको विवाद खड़ा करनेका निषेध— नोत्पाद्येत्स्वयं कार्यं राजा नाप्यस्य पूरुषः। न च प्रापितमन्येन प्रसेद्र्थं कथंचन ॥ ४३॥

राजा या राजपुरुष स्वयं विवाद ( मगड़े ) को उत्पन्न (खड़ा-पैदा ) न करे और दूसरे ( अर्थी या प्रत्यर्थी अर्थात सुद्दे या सुद्दालह ) के लाये हुए विवादको किसी प्रकार ( लोभ आदिके कारण ) दवावे नहीं अर्थात् उसकी उपेक्षा नहीं करके उसका न्याय करे ॥ ४३ ॥

श्रनुमानसे विवाद निर्णय— यथा नयत्यसृक्पातेर्मृगस्य सृगयुः पदम् । नयेत्तथाऽनुमानेन धर्मस्य नृपतिः पदम् ॥ ४४॥

जिस प्रकार शिकारी सगके रक्तपाद (से चिह्नित मार्ग) से स्थानका निश्चय कर लेता है, उसी प्रकार राजाको अनुमान (८।२५-२६, या प्रत्यक्ष प्रमाण) से धर्मके तत्त्वका निर्णय करना चाहिये ॥ ४४॥

सत्यादिसे व्यवहार-दर्शन— सत्यमर्थं च संपश्येदात्मानमथ साज्ञिणः। देशं रूपं च कालं च व्यवहारिवधौ स्थितः॥ ४४॥

व्यवहार अर्थात् मुकदमा देखनेके लिये तैयार राजा सत्यसे युक्त व्यवहारको, अपनेको, (अन्याय करनेसे स्वर्गादि प्राप्ति नहीं होगी इत्यादि ) साक्षियों (गवाहों) को; देश, कालके अनुसार स्वरूप ( छोटा या बड़ा इत्यादि ) को देखे।। ४५।।

सदाचार-पालन— सद्भिराचरितं यत्स्याद्धार्मिकैश्च द्विजातिभिः। तद्देशकुलजातीनामविषद्धं प्रकल्पयेत् ॥ ४६॥ सज्जन (श्रेष्ठ विद्वान् ) एवं घार्मिक ब्राह्मणोंने जिसका पालन किया हो, देश, कुल ( वंश ) तथा जातिके अनुसार उस व्यवहारका निर्णय करे ॥ ४६ ॥

ऋण ग्रहण करने पर-

अधमणीर्थसिद्धचर्थमुत्तमर्णेन चोदितः। दापयेद्धनिकस्यार्थमधमणीद्विभावितम्।। ४०॥

(यहां तक साधारण रूपसे व्यवहार देखनेकी विधि कहकर आगे ऋण लेनेपर व्यवहार देखनेकी विधि कहते हैं—) ऋण देनेवालेने अपना ऋण पानेके लिये राजाके यहां प्रार्थना की हो तो वह राजा (आगे कहे गये लेख, साक्षी आदि अमाणारे अमाणित) धनको ऋण लेनेवालेसे ऋण देनेवालेके लिये दिलवाने ॥४७॥

यैयेँक्पायैरर्थं स्वं प्राप्तुयादुत्तमर्णिकः । तैस्तैरुपायैः संगृह्य दापयेद्घमर्णिकम् ॥ ४८ ॥

जिन जिन उपायोंसे ( उक्त लेख साक्षी आदि उपायोंसे प्रमाणित ) घन ऋण दैनेवालेको मिल सके, उन उन उपायोंसे ऋण लेनेवालेको वशमें करके राजा उक्त प्रमाणित धन ऋण दैनेवालेको दिलवावे ॥ ४८ ॥

> ऋण प्राप्त करनेके उपाय— धर्मेण व्यवहारेण छलेनाचरितेन च । प्रयुक्तं साधयेदर्थं पद्धमेन बलेन च ॥ ४६॥

धर्म, व्यवहार, छल, श्रावरण श्रौर पांचवे बलात्कारके द्वारा ऋण लेनेवाले व्यक्तिसे धर्ना (ऋण देनेवाले ) का घन दिलवावे ॥ ४९ ॥

विमर्श-(1) मित्रों या सम्बन्धियों के संदेशों से, सामने तथा अनुगमनसे ऋण लेनेवाले के द्वारा ऋण देनेवाले का धन दिल्वाना 'धर्म' है। (२) आगे (१०१९) कहा जानेवाला प्रकार 'व्यवहार' है। (३) (क) ऋण लेनेवाले से खलपूर्वक धन लाना, (ख) दूसरे किसी के द्वारा ऋण लेनेवाले से धन मंगवाकर उसे रोक लेना 'खल' है। (४) ऋण लेनेवाले के खी, पुत्र या पशु आदिको मार-पीटकर या उसके द्वारपर बैठकर ऋण देनेवाले का धन लेना 'आचरित' है और (५) ऋण लेनेवाले को अपने यहां बुलाकर उसे उस-धनका कर या मार-पीटकर ऋण देनेवाले का धन लेना 'बल्क' अर्थात् 'बलात्कार' है। मेधातिथिका मत है कि—'जो निर्धन हो, उसे व्यवहारसे ऋण दिलवाना चाहिये, दूसरे कार्योका साधन धन देकर न्यापार या खेती आदिसे व्यवहार कराकर उसमें उत्पन्न धन उस ऋण लेनेवाले लेना चाहिये।' इसपर पूज्यचरण 'नेने' शास्त्रीका कथन है कि—'ऋण लेनेवाले के परिवासकी रचा करते हुए थोड़ा—थोड़ा अर्थात् 'किस' रूपमें धन लेना 'धर्म' है।

जो निर्धन है, उसे 'व्यवहार' से दिछवाना चाहिये। अन्यत्र छोड़ा-सा धन देकर उस धनसे खेती या ज्यापार करावे और उसमें पैदा हुए धनको उससे ग्रहण करे। जो राजाके यहां निवेदन करने योग्य अर्थात् मुकदमा करने योग्य है, उसको सब सपायोंके सफळ नहीं होनेपर काममें छावे और बळात्कारसे भी धन ग्रहण करे। जो धन रहते हुए भी ऋण छिया हुआ धन नहीं देवे, उससे कपटपूर्वक धनले अर्थात् विवाह आदिके छळसे भूषण आदि छाकर रोक ले तथा उस ऋणके धनके वस्ळ होनेपर उस भूषण आदिको वापस करें।

बलसे धन वसूल करनेवाले ऋणदाताको श्रानिषेघ— यः स्वयं साधयेदर्थमुत्तमणीऽधमणिकात् । न स राज्ञाऽभियोक्तव्यः स्वकं संसाधयन्धनम् ॥ ४०॥

जो ऋण देनेवाला ऋण लेनेवालेसे बल आदिके द्वारा अपना ऋणमें दिया हुआ धन वसूल करता हो, उसे राजा मना न करे अर्थात् अपना ऋण वसूल कर लेने दे।।

ऋण लेकर श्रपलाप करनेपर—

द्यर्थेऽपन्ययमानं तु करणेन विभावितम्। दापयेद्धनिकस्यार्थं दण्डलेशं च शक्तितः॥ ४१॥

यदि ऋण लेनेवाला ऋणको मुकर जाय अर्थात 'मैंने नहीं ऋण लिया है' .
ऐसे मना कर दे तथा लेख और साक्षीके द्वारा उसका ऋण लेना प्रमाणित हो जाय तो राजा ऋण लेनेवालेसे ऋणमें लिया हुआ धन ऋण-पूर्तिरूपमें तथा उक्त ऋणका दशमांश अतिरिक्त धन दण्डरूपमें ऋण देनेवालेके लिये (१०।१३९ के अनुसार) दिल्लावे ॥ ५१॥

[ यत्र तत्स्यात्कृतं यत्र करणं च न विद्यते । न चोपलम्भपूर्वोक्तस्तत्र देवी क्रिया भवेत् ॥ ४ ॥ ]

[ जहांपर ऋण लिया गया हो, जहां साधन उत्तम साधन ( लेख साक्षी श्रादि ) न हो श्रीर उसकी प्राप्ति न हो; वहांपर दैवी क्रिया करनी चाहिये ॥ ४ ॥ ]

अपह्नवेऽधमर्णस्य देहीत्युक्तस्य संसदि । अभियोक्तादिशेदेश्यं करणं वाऽन्यदुद्दिशेत् ॥ ४२ ॥

न्यायालयमें न्यायाधीशके 'इस धनी (ऋण देनेवाला) का घन दे दो' ऐसा कहनेपर ऋण देनेवाला यदि मुकर जाय (ऋण लेनेका निषेध कर दे) तो अर्थी (मुद्दे अर्थात् ऋणदेनेवाला) साक्षी या अन्यान्य प्रमाण (लेख आदि) बतलावे ॥ ४२॥ ऋणदत्त धनका अनिधकारी होनेके कारण—
अदेश्यं यश्च दिशति निर्दिश्यापहुते च यः ।
यश्चाधरोत्तरानर्थान्वगीतान्नावबुध्यते ॥ ४३ ॥
अपिदश्यापदेश्यं च पुनर्थस्त्वपधावति ।
सम्यक्प्रणिहितं चार्थं पृष्टः सन्नामिनन्दति ॥ ४४ ॥
असंभाष्ये साहिभिश्च देशे संभाषते मिथः ।
निरुच्यमानं प्रश्नं च नेच्छेदाश्चापि निष्पतेत् ॥ ४४ ॥
ब्रहीत्युक्तश्च न त्र्यादुक्तं च न विभावयेत् ।
न च पूर्वापरं विद्यात्तस्मादर्थात्स हीयते ॥ ४६ ॥

यदि ऋणदाता ऐसे स्थानपर ऋण देना वतलावे जहां ऋण प्रहीताका उस समय रहना सर्वथा असम्भव हो, अथवा किसी स्थानको पहले कहकर वादमें उसे कहना स्वीकार न करे, बातको पूर्वापर विरुद्ध कहे ( पहले कही हुई बातसे बादमें कही हुई बातका मिलान नहीं हो दोनों एक-दूसरेके विरुद्ध पड़ती हों ), पहले अपने हाथसे ऋण देना बतलाकर बादमें अपने पुत्र आदिके हाथसे ऋण देना कहने लगे, तथा न्यायाधीशके 'क्यों तुमने रातमें एकान्तमें या बिना किसी साक्षीके रहते या बिना कागज (स्टान्प—हैंडनोट श्रादि ) लिखवाये आदि के धन दिया, इत्यादि पूछनेपर ऋणदाता सन्तोषजनक उत्तर न दे, जो ऋणदाता साक्षियोंको एकान्तमें ले जाकर बातचीत करे ( साक्षीको सिखलावे ), जो पूर्वकथित विषयकी हटताके लिये न्यायाधीश ( या प्रतिपक्षी या उसके वकील आदि ) से पूछे गये प्रश्नों (जिरहों) की चाहना न करे, जो कहे गये व्यवहारोंको पहले नहीं कहकर इध्र-उधरकी वातें कहे, न्यायाघीशके 'कहो' ऐसा कहनेपर भी जो नहीं कहे, जो पूर्वकथित बातोंका समर्थन प्रमाणोंद्वारा नहीं करे, 'कौन बात मुक्ते कहनी है ?'यह (घबड़ानेके कारण) नहीं सममाकर दूसरी (अपने प्रतिकृत एवं प्रतिपक्षीके श्रनुकूल ) ही बात कहने लग जाय श्रर्थात् धबदानेसे आगे पीछेकी बात या श्रापने कार्यको सिद्ध करनेवाली बात नहीं कहकर चाहे जो कुछ कहे, वह ऋणदाता उक्त ऋणका ( घनका ) अधिकारी नहीं होता है ॥ ५३-५६ ॥

सान्तिणः सन्ति मेत्युक्त्वा दिशेत्युक्तो दिशेन्न यः। धर्मस्थः कारणैरेतेहीनं तमपि निर्दिशेत् ॥ ४७॥ जो (ऋणदाता) मेरे साक्षी हैं' ऐसा कहनेपर न्यायाधीश के 'उन साक्षियोंको यहां उपस्थित करो' ऐसा कहनेके बाद उन्हें नहीं उपस्थित कर सके; न्यायासनपर स्थित वह न्यायाधीश उन कारणोंसे उस ऋणदाताके लिये ऋणप्रहीतासे ऋणमें लिये हुए धनको न दिलबावे ॥ ५७॥

वादीको दण्डादि-

श्रमियोक्ता न चेद् ब्र्याद्वध्यो द्रण्ड्यश्च धर्मतः। न चेत्त्रिपचात्प्रब्र्याद्धमे प्रति पराजितः॥ ४८॥

जो वादी ( अर्थी = मुद्दे पहले मुकदमा दायरकर ) बादमें कुछ न कहे, वह धर्मामुसार ( बड़े-छोटे मुकदमेके अनुसार ) वध्य ( फांसी देने योग्य ) या दण्ड्य ( ताडन या अर्थदण्ड जुर्माना करने योग्य ) है और यदि प्रत्यर्थी (मुद्दालह) तीन पक्षमें कुछ नहीं बोले अर्थात् मुद्देकी बातोंका सन्तोषजनक उत्तर न दे तो वह धर्मानुसार ( कपटपूर्वक नहीं ) पराजित होता है ॥ ५८ ॥

विमर्श—पहले मुकदमींका फैसला जल्दी हुआ करता था, अतः यहां १॥ मासका समय मुद्दालहको जवाब देनेके लिये दिया गया है। वर्तमान समयमें जल्दी फैसले नहीं होते, अत एव तीन पत्तके स्थानमें तीन पेशी (तारीख) मानना उचित प्रतीत होता है; इस प्रकार मुद्दालह यदि तीन पेशी तक वरावर मुद्दस्तत मांगता रहे और कोई जवाब न दे तो वह धर्मानुसार ही पराजित होता है।

श्रसत्य धनपरिमाण बतलाने पर दण्ड—

यो याविन्नहुत्रीतार्थं मिथ्या यावित वा वदेत् । तौ नृषेण ह्यधर्मज्ञौ दाप्यौ तद् द्विगुणं दमम् ॥ ४६॥

जो प्रत्यर्थी ( मुद्दालह ) जितने धनको छिपावे अर्थात् अधिक धन लेकर भी जितना कम बतलावे तथा जो अर्थी ( मुद्दई ) जितने धनको असत्य बोले अर्थात् कम धन देकर भी जितने अधिक धनका दावा करे अधमको जाननेवाला राजा ( या राज-नियुक्त न्यायाधीश ) उसका दुगुने धनसे उन्हें दण्डित करे ॥ ५९ ॥

विमर्श—'अधर्मज्ञ' शब्दके कहनेसे यदि ज्ञानपूर्वक (ज्ञान-जुझकर) प्रत्यर्थी धनको छिपाबे या अर्थी अधिक बतलावे तो द्विगुणित दण्डकी व्यवस्था भगवान् मनुने कही है, प्रमाद आदिके कारण अज्ञानपूर्वक वैसा करनेपर श्रतांश या दशांश दण्डकी व्यवस्था आगे कही है।

साक्षि-संख्या-

पृष्टोऽपन्ययमानस्तु कृतावस्थो धनैषिणा । ज्यवरैः सान्तिभिर्भान्यो नृपत्राह्मणसंनिधौ ॥ ६० ॥

धन चाहनेवाले ( मुद्द के मुकदमा करनेपर मुद्दालह ) धन लेना स्वीकार न करे तो राजाधिकारी ब्राह्मण ( न्यायाधीश ) के सामने वादी ( मुद्द ) कमसे कम तीन साक्षियों ( गवाहों ) से अपनी वातको प्रमाणित करें ॥ ६० ॥

साक्षि-कथन-

यादशा घनिभिः कार्या व्यवहारेषु सान्तिणः। तादृशान्सम्प्रवत्त्यामि यथावाच्यमृतं च तैः॥ ६१॥

महर्षियोंसे भृगु मुनि कहते हैं कि—धन देनेवालों (साहूकार = महाजन) को मुकदमोंमें जैसे साक्षी बनाने चाहिये, उन्हें कहता हूं तथा जिस प्रकार उनको सत्य कहना चाहिये वह भी कहता हूं—॥ ६१॥

साक्षीके योग्य व्यक्ति—

गृहिणः पुत्रिणो मौलाः चत्रविट्शूद्योनयः। अर्थ्युक्ताः सादयमर्हन्ति न ये केचिद्नापदि ॥ ६२ ॥

गृहस्थ, पुत्रवाले, पहलेसे वहां निवास करनेवाले, क्षत्रिय वैश्य शुद्ध जातिवाले ये लोग मुद्देके कहनेपर साक्षी हो सकते हैं; आपितकाल को छोड़कर (धनादिके लेन-देनमें ) चाहे जो कोई साक्षी नहीं हो सकता है ॥ ६२ ॥

आप्ताः सर्वेषु वर्णेषु कार्याः कार्येषु साद्मिणः । सर्वधर्मविदोऽलुब्धा विपरीतांस्तु वर्जयेत् ॥ ६३ ॥

सव वर्णों में (ब्राह्मणों में भी) ब्राप्तों (राग-द्वेषसे रहित होकर निष्पक्ष बोलनेवाले ) को, सब घर्मों के ज्ञाता, निर्लोभी—इन लोगों को सब वर्णों (ब्राह्मणों में भी ) में साक्षी बनाना चाहिये तथा इनके प्रतिकृत्त (राग-द्वेषपूर्वक पक्षपातसे बोलने-बाल, घर्मज्ञानररून्य तथा लोभी ) लोगों को (साक्षी बनाने में) छोड़ देना चाहिये ॥६३॥

साक्षीके श्रयोग्य व्यक्ति--

नार्थसम्बन्धिनो नाप्ता न सहाया न वैरिणः। न दृष्टदोषाः कर्तव्या न व्याध्यार्ता न दूषिताः॥ ६४॥

ऋणादिके देने या लेनेके सम्बन्धवाले, मित्र, सहायक ( नौकर आदि ), शतु ( मुद्दालहका विरोधो ), जिसने दूसरे किसी वातमें भूठी गवाही दी हो वह रोग पीडित तथा महापातक त्रादिसे दूषित लोगोंको साक्षी न बनावे ॥ ६४ ॥ न सान्ती नृपतिः कार्यो न कारुककुशीलवौ । न स्रोत्रियो न लिङ्गस्थो न सङ्गेभ्यो विनिर्गतः ॥ ६४ ॥

राजा, कारीगर (पाचक, बढई, लोहार श्रादि), नट-भाट श्रादि, वैदिक, ब्रह्मचारी तथा संन्यासी—इनको साक्षी न बनावे॥ ६५॥

नाध्यधीनो न वक्तव्यो न दश्युर्न विकर्मकृत्। न वृद्धो न शिशुर्नैको नान्त्यो न विकतेन्द्रियः॥ ६६॥

श्रात्यन्त श्रधीन ( गर्भ-दास या कीत दास श्रादि ) लोक निन्दित, कूर कर्म करनेवाला, बूढा, वालक, श्रकेला, चण्डाल श्रीर विकलेन्द्रिय इनको साक्षी नहीं बनाना चाहिये॥ ६६॥

नार्तो न मत्तो नोन्मत्तो न क्षुत्तृष्णोपपीडितः। न श्रमार्तो न कामार्तो न कृद्धो नापि तस्करः॥ ६७॥

( बान्धवादिके विनाशादिके कारण ) दुःखी, मत्त, पागल, भृख-प्याससे पीडित, थका, कामी, कोधी और चोर—इनको साक्षी नहीं बनावे॥ ६७॥

> स्त्री श्रादिके मुकदमेमें स्त्री श्रादिको साक्षी बनाना— स्त्रीणां साद्यं स्त्रियः कुर्युद्धिजानां सदृशा द्विजाः। शूद्राश्च सन्तः शूदाणामन्त्यानामन्त्ययोनयः॥ ६८॥

स्त्रियोंके (व्यवहार मुकदमेमें ) स्त्रियोंको, द्विजोंके (व्यवहारमें) सदश द्विजोंको, श्रूद्रोंके (व्यवहारमें ) श्रूद्रोंको तथा चण्डालोंके (व्यवहारमें ) चण्डालोंको साक्षी वनाना चाहिये॥ ६८॥

विमर्श—परस्पर व्यवहारमें समान जातिवाले साचीके मिल सकनेपर यह विधान है, नहीं मिल सकनेपर विजातीय साची भी बनाया जा सकता है।

> धन-प्रहणादिसे भिन्न व्यवहारमें साक्षी— अनुभावी तु यः कश्चित्कुर्यात्साद्दयं विवादिनाम् । श्चन्तर्वेशमन्यरएये वा शरीरस्यापि चात्यये ॥ ६६॥

घरके भीतर, वन आदिमें, चौर आदिके द्वारा शरीरमें चोट आने या मारे जानेपर, जो भी कोई मिल जाय, उसे ही वादी और प्रतिवादी ( मुद्दई और मुद्दालह )—दोनों पक्षका साक्षी बनाना चाहिये ( किन्तु ऋण आदिके लेन-देनमें जिस किसीको साक्षी नहीं बनाना चाहिये )॥ ६९॥

श्रभावमें वालक श्रादिको साक्षी बनाना— स्त्रियाऽप्यसम्भवे कार्य बालेन स्थिवरेण वा । शिष्येण बन्धुना वाऽिप दासेन भृतकेन वा ॥ ७०॥ उक्त स्थानों (८१६९) में दृसरे साक्षी नहीं मिलनेपर वालक, दृद्ध, शिष्य, बन्धु, दास श्रीर कर्मकर (नौकर) को साक्षी बनाना चाहिये॥ ७०॥ बालदृद्धातुराणां च साद्येषु वदतां मृधा। जानीयादस्थिरां वाचमुत्सिक्तमनसा तथा॥ ७१॥

गवाहीमें श्रमस्य बोलनेवाले बालक, स्त्री, वृद्ध और श्रम्थिर चित्तवालोंकी बातें श्रम्थिर होती हैं (श्रत एव श्रम्थिर बात कहनेपर न्यायाधीश उनकी गवाहीको श्रमस्य माने )॥ ७१॥

साहसादि कार्योंमें साक्षिपरोक्षाका निषेध— साहसेषु च सर्वेषु स्तेयसंग्रहणेषु च। बाग्द्रख्योख्य पारुक्ये न परीचेत साच्चिणः॥ ७२॥

साहस कार्य (घर या गल्ले आदिमें आग लगाना आदि ), चोरी, आचार्य-स्री-संग्रहण, वचन तथा दण्डकी कठोरता-इनमें साक्षियोंकी परीक्षा (८।६२-६९ के अनुसार ) नहीं करनी चाहिये (किन्तु ८।६९-७० के अनुसार स्री-बालक आदि साक्षियोंको भी स्वीकृत कर लेना चाहिये )॥ ७२॥

साक्षियों के परस्पर विरुद्ध कहनेपर कर्तव्य— बहुत्वं परिगृह्णीयात्स्वाचिद्वेचे नराधिपः। समेषु तु गुणोत्कृष्टान्गुणिद्वेचे द्विजोत्तमान्।। ७३।।

साक्षियों के परस्पर विरुद्ध वचन कहने पर राजा (या राजाद्वारा नियुक्त न्यायाधीश) बहुमतको तथा दोनोंके समान होनेपर श्रेष्ठ गुणवालोंको श्रौर उन (गुणियों) में भी विरोध श्रानेपर क्रियानिष्ठोंको (गोविन्दराजके मतसे ब्राह्मणोंको) अमाणित माने ॥ ७३ ॥

साक्षीको सत्यभाषण करना— समज्ञदर्शनात्साद्यं श्रवणाच्चैव सिद्धचितं । तत्र सत्यं श्रुवनसाची धर्मार्थाभ्यां न हीयते ॥ ७४ ॥ देखने योग्य विषयमं प्रत्यक्ष देखने तथा सनने योग्य विषयमं स्व

देखने योग्य विषयमें प्रत्यक्ष देखने तथा सुनने योग्य विषयमें स्वयं सुननेसे साक्षित्व (गवाही ) ठीक होता है, उस विषयमें सत्य कहनेवाला साक्षी धर्म प्रार्थसे होन नहीं होता है ( श्रन्यथा श्रसत्य कहनेवाला साक्षी धर्मच्युत तो होता ही है, श्रर्थ दण्ड ( जुर्माना श्रादि ) होनेसे श्रर्थच्युत भी होता है )॥ ७४॥

त्रसत्य साक्षित्वमें दोष--साची दृष्टश्रुताद्न्यद्विज्ञुवन्नार्यसंसदि । त्र्यवाङ्नरकमभ्येति प्रेत्य स्वर्गाच्च हीयते ॥ ७४॥

यदि साक्षी देखे या छने हुए विषयको न्यायालयमें श्रास्त्य कहता है, तो वह अधोमुख ( उल्टा होकर नीचे मुख किये ) नरकमें गिरता है तथा ( श्रान्य पुण्य कर्मोंसे प्राप्त होनेवाला स्वर्ग भी उसे नहीं मिलता है ॥ ७५॥

श्रुतसाक्षी--

यत्रानिबद्धोऽपीचेत श्रृगुयाद्वाऽपि किञ्चन । पृष्टस्तत्रापि तद् त्रूगद्यथादृष्टं यथाश्रुतम् ॥ ७६ ॥

वादी या प्रतिवादीके द्वारा साक्षी नहीं बनाये जानेपर ('मेरा साक्षी बनी' ऐसा उनके नहीं कहने पर ) भी वह जैसा देखे तथा छुने, न्यायाधीशके पूछनेपर वैसा ही कहे ॥ ७६ ॥

निर्लोभ साक्षीकी श्रेष्ठता--

एकोऽलुब्धस्तु सात्ती स्याद् बह्वयः शुच्योऽपि न स्त्रियः। स्त्रीबुद्धेरस्थिरत्वात्तु दौषैश्चान्येऽपि ये वृताः॥ ७७॥

निर्लोभ एक भी साक्षी ठीक होता है, स्त्री-बुद्धिके श्राह्थर होनेसे श्रात्मशुद्धि-युक्त भी बहुत-सी स्त्रियां ठीक साक्षी नहीं होतीं; तथा चोरी श्रादिके दोषोंसे युक्त साक्षी भी ( चाहे वे पुरुष ही क्यों न हों ) ठीक नहीं होते॥ ७७॥

विमर्श—मेधातिथि तथा गोविन्द्राजने 'एको लुब्धस्त्वसाची स्यात्' ऐसा पाठ मानकर 'छोभी एक न्यक्ति साची नहीं होता है, अछोभी गुणवान् एक भी किसी अवस्थामें साची हो सकता है, ऐसा अर्थ किया है। इस पाठमें एकका प्रतिचेध निर्छोभीके प्रति ये सबके छिए किया गया है, अतः एक भी साचीके सत्यवादी निश्चित हो जानेपर उसका साचित्व प्रमाणित मानना चाहिये। छी बुद्धिके स्वभावतः चक्चल होनेसे प्रमादादि दोषके कारण वे शुद्ध होकर भी अन्यथा कह सकती हैं, अतः उनका साचित्व उस निर्छोभ एवं सत्यवादी पुरुषकी अपेचा ठीक नहीं है।

साक्षीके स्वाभाविक वचनकी प्रामाणिकता--स्वभावेनैव यद् त्रयुस्तद्पाद्धां व्यावहारिकम् । स्रातो यद्नयद्वित्रयुधंमार्थं तद्पार्थकम् ॥ ७८॥ साक्षी (भय या दबाव आदि न होनेपर) स्वभावतः जो कुछ कहे, न्यायाधीशको उसे ही ठीक मान ना चाहिये; अन्य किसी कारण (भय, दबाव, शील या सङ्कोच आदि) से धर्मविकद्ध निष्प्रयोजन बातें वह कहे तो उसे ठीक नहीं मानना चाहिये॥ ७८॥

> साक्षीसे प्रश्न करनेकी विधि— सभान्तः सान्तिणः प्राप्तानिथप्रत्यर्थिसन्निधौ । प्राड्विवाकोऽनुयुद्धीत विधिना तेन सान्त्वयन् ॥ ७६ ॥

वादी तथा प्रतिवादी ( मुद्दई तथा मुद्दालह ) के सामने न्यायालयमें उपस्थित साक्षियोंसे न्यायाधीश प्रियभाषण करता हुआ इस विधिसे (८।८०-८६) प्रश्न करे।।

यद् द्वयोरनयोर्वेत्थ कार्येऽस्मिश्चेष्टितं मिथः। तद् त्रृत सर्वं सत्येन युष्माकं ह्यत्र सान्तिता॥ ८०॥

तुम लोग इन दोनों ( श्रर्थी-प्रत्यर्थियों) के व्यवहार ( मुकदमें ) में जो कुछ जानते हो, उन्हें सत्य-सत्य कहो, क्योंकि तुम लोगोंकी यहां गवाही है ॥ ८० ॥

> साक्षियोंको सत्य बोलना--सत्यं साद्त्ये ब्रुवन्साची लोकानाप्नोति पुष्कलान् । इह चानुत्तमां कीर्तिं वागेषा ब्रह्मपूजिता ॥ ८१ ॥

गवाहीमें सत्य कहनेवाला साक्षी मरनेपर श्रेष्ठ लोकों (स्वर्ग आदि) को पाता है और इस लोकमें श्रेष्ठ यश (नामवरी) पाता है, क्योंकि यह सत्यभाषण ब्रह्मासे पूजित है।। ८९।।

[ विक्रियाचो धनं किक्किद् गृह्णीयात्कुलसन्निधौ। क्रमेण स विशुद्धं हि न्यायतो लभते धनम् ॥ ४ ॥ ]

जो व्यक्ति व्यापारि—समृहके सामने किसी वस्तुको वेचे या खरीदे, वह व्यक्ति उस निर्दोष धनको न्यायानुसार प्राप्त करता है ॥ ५ ॥

साच्येऽनृतं वद्न्पाशैर्वध्यते वारुणैर्भृशम् । विवशः शतमाजातीस्तस्मात्साच्यं वदेदतम् ॥ ५२ ॥

गवाहीमें श्रसत्य बोलता हुश्रा मनुष्य वरुणके पाश (सर्परूप रस्सी) से बाँघा जाता है तथा जलोदर रोगके परवश होकर सौ जन्मतक पीडित होता है; इस कारण गवाहीमें सत्य बोलना चाहिये॥ ८२॥ सत्यकी श्रेष्ठता--

्त्रिहाणो वे मनुष्याणामादित्यस्तेजसां दिवि । शिरो वा सर्वगात्राणां धर्माणां सत्यमुत्तमम् ॥ ६ ॥ मनुष्योंमें ब्राह्मण, श्राकाशीय तेजोंमें सूर्य श्रोर सम्पूर्ण शरीरोंमें मस्तकके समान सब धर्मोंमें सत्य श्रेष्ठ है ॥ ६ ॥

नास्ति सत्यात्परो धर्मो नानृतात्पातकं परम् । साज्ञिधर्मे विशेषेण तस्मात्सत्यं विशिष्यते ॥ ७ ॥ सत्यसे बढ़कर दूसरा धर्म श्रोर श्रसत्यसे बढ़कर दूसरा पाप नहीं है, इस कारण गवाहीमें विशेष रूपसे सत्य श्रेष्ठ माना जाता है ॥ ७ ॥

> एकमेवाद्वितीयं तु प्रबुवन्नावबुध्यते । सत्यं स्वर्गस्य सोपानं पारावारस्य नौरिव ॥ = ॥ ]

जो केवल सत्य हो बोलता है, दूसरा ( असत्य ) नहीं बोलता, वह कदापि भूलता नहीं है, समुद्रको नावके समान सत्य स्वर्गको सीढ़ी है ॥ = ॥

> सत्येन पूर्यते साची धर्मः सत्येन वर्धते । तस्मात्सत्यं हि वक्तव्यं सर्ववर्णेषु साचिभिः ॥ ८३ ॥

गवाह सत्यसे पिवत्र होता (पापसे छूट जाता ) है, सत्यसे उसका धर्म बढ़ता है, इस कारण गवाहोंको सब वर्णों के विषयमें सत्य ही बोलना चाहिये ॥ ८३ ॥

> साक्षिरूप स्वात्माके श्रपमानका निषेध— श्रात्मेव ह्यात्मनः साची गतिरात्मा तथाऽऽत्मनः । माऽवसंस्थाः स्वमात्मानं नृणां साच्चिणमुत्तमम् ॥ ८४ ॥

श्रात्मा ही ग्रुभ श्रौर श्रग्धभ कर्मों का साक्षी (गवाह ) है श्रौर श्रात्माकी गित भी श्रात्मा ही है, इस कारण मनुष्यों के श्रेष्ठ साक्षी श्रात्माका (श्रसत्य बोल कर ) श्रपमान मत करो ॥ ८४॥

मन्यन्ते वै पापकृतो न कश्चित्पश्यतीति नः । तांस्तु देवाः प्रपश्यन्ति स्वस्यैवान्तरपूरुषः ॥ ५४ ॥

पापी पुरुष समम्मते हैं कि 'हमको कोई नहीं देखता'; (किन्तु) उनको अप्रिम श्लोकमें कहे जानेवाले देवता देखते हैं तथा अपने ही अन्तःकरणमें स्थित पुरुष देखता है।। ८५॥

द्यौर्भूमिरापो हृदयं चन्द्राकिंग्नियमानिलाः। रात्रिः संध्ये च धर्मश्च वृत्तज्ञाः सर्वदेहिनाम्॥ ६६॥

श्राकाश, भृमि, जल, हृदय, चन्द्रमा, सूर्य, श्रामि, यम, वायु, रात्रि, दोनों सन्ध्याएं (प्रातः सन्ध्या तथा सार्यसन्ध्या ) श्रीर धर्म-ये शरीरधारियोंके व्यवहार (श्रुभाशुभ कर्म ) को जानते हैं ॥ ८६ ॥

व्राह्मणादि साक्षीसे प्रश्नविधि— देवब्राह्मणसान्निध्ये साद्यं पृच्छेट्तं द्विजान् । उद्रुसुसान्प्राङ्मुसान्वा पूर्वाह्मो वे सुचिः सुचीन् ॥ ८७॥

शुद्ध हृदय न्यायकर्ता देवताकी अतिमा श्रीर ब्राह्मणके पासमें पूर्व या उत्तर की श्रीर मुख करके खड़े हुए सत्यवक्ता द्विजोंसे (या श्रम्य जातीय साक्षियोंसे भी) पूर्वीक समयमें (दोपहरके पहले) गवाही लेवे ॥ ८७॥

> ब्रहीति ब्राह्मणं प्रच्छेत्सत्यं ब्रहीति पार्थिवम् । गोबीजकाञ्चनैवैरयं शूद्रं सवैंस्तु पातकैः ॥ ८८ ॥

न्यायाधीश ब्राह्मणोंसे 'कहो', क्षत्रियोंसे 'सत्य कहो', वैश्योंसे 'गौ वीज श्रोर सोना चुराना पाप है वह पाप तुम्हें श्रसत्य गवाही देनेपर लगेगा' तथा श्रद्धोंसे 'तुम्हें सब पाप लगेंगे, यदि तुम श्रसत्य गवाही दोगे' ऐसा (८।८९-१०१) कहकर गवाही लेवे ॥ ८८॥

> श्रमत्य गवाही देनेसे दोष— त्रह्मात्रो ये स्मृता लोका ये च स्त्रीबालघातिनः । मित्रद्रुहः कृतन्नस्य ते ते स्युर्त्रुवतो मृषा ॥ ८६॥

त्राह्मण, स्त्री तथा बालककी हत्या करनेवाले, मित्रद्रोही तथा कृतप्तको जो नरक ग्रादि लोक प्राप्त होते हैं; वे सब ग्रसत्य बोलते हुए तुम्हें प्राप्त होवें ॥८९॥

जन्मप्रभृति यत्किञ्चित्पुर्ण्यं भद्र ! त्वया कृतम् । तत्ते सर्व शुनो गच्छेद्यदि त्र्यास्त्वमन्यथा ॥ ६०॥

हे भद्र ! यदि तुम अन्यथा अर्थात् असत्य बोलो तो जन्मसे लेकर जो कुछ तुमने पुण्य किया है, वह सब कुत्तोंको प्राप्त हो अर्थात् वह सब पुण्य नष्ट हो जाय ॥

एकाऽहमस्मीत्यात्मानं यत्त्वं कल्याण ! मन्यसे । नित्यं स्थितस्ते हृद्येषः पुरयपापेचिता मुनिः ॥ ६१ ॥ हे कल्याणकारी चरित्रवाले ! जो तुम 'में श्रकेला हूं' ऐसा श्रात्मा ( जीवात्मा ) को मानते हो (वैसा मत मानो, क्योंकि ) पुण्य-पापको देखनेवाला सर्वज्ञ (पर-मात्मा ) तुम्हारे हृदयमें सर्वदा वर्तमान रहता है ॥ ९१ ॥

सत्यकी प्रशंसा— यमो वैवस्वतो देवो यस्तवैष हृदि स्थितः। तेन चेदविवादस्ते मा गङ्गां मा कुरून् गमः॥ ६२॥

तुम्हारे हृदयमें रहनेवाला जो यह यम अर्थात् दण्डकर्ता परमात्मा रहता है, उसके साथ यदि तुम्हारा विवाद नहीं है, तब तुम (असत्य—भाषणरूप पाप कर्म का प्रायिक्षत्त करनेके लिये) गङ्गाजी और कुरुचेत्र मत जावो अर्थात् सस्य बोलने पर पाप नहीं लगनेके कारण तुम्हें गङ्गाजी या कुरुचेत्र जाकर प्रायश्चित्त करनेकी आवश्यकता नहीं है। ९२॥

विमर्श—दण्ड देनेवाला यमाख्य परमात्मा सबके अन्तःकरणमें निवास करता है—किसोसे दूर नहीं है—अतः यह जीवके द्वारा किये गये समस्त कर्मोंको साजात् देखता है, इस अवस्थामें असत्य बोलना उस परमात्माके साथ एक प्रकारसे महान् विवाद अर्थात् विरोध (पाप) करना है, और इसके दूर करनेके लिये गङ्गाजी तथा दुक्तेत्रमें जानेकी आवश्यकता नहीं, यदि तुम सत्य भाषण करो। ऐसा कहे।

श्रसत्यकी निन्दा-

नग्नो मुण्डः कपालेन भिचार्थी श्चित्पिपासितः। अन्धः रात्रुकुलं गच्छेद्यः साद्त्यमनृतं वदेत् ॥ ६३ ॥

गवाहीमें जो व्यक्ति असत्य बोलता है, वह अगले जन्ममें नङ्गा, शिर मुड़ाया, अन्धा, भृख-प्याससे युक्त और कपाल (फूटा ठिकरा) लिये हुए भीख मांगनेके लिए शत्रुआ़ेंके यहां जाता है ॥ ९३॥

श्रवाक्शिरास्तमस्यन्धे कित्विषी नरकं ब्रजेत् । यः प्रश्नं वितथं ब्र्यात्पृष्टः सन् धर्मनिश्चये ॥ ६४ ॥ धर्मनिर्णय (गवाही ) में न्यायाधीशके सामने पूछनेपर जो श्रसत्य बोलता है, वह पापी श्रधोमुख होकर घोर श्रन्थकारवाले नरकको जाता है ॥ ९४ ॥

श्रम्धो मत्स्यानिवाश्नाति स नरः करटकैः सह । यो भाषतेऽर्थवैकल्यमप्रत्यत्तं सभां गतः ॥ ६४ ॥

जो न्यायालयमें जाकर बातको अस्तव्यस्तकर (गड़बड़ करके असत्य)

बोलता है या विना देखी हुई बात कहता है, वह मनुष्य कांटे सहित मछलीको खानेवाले अन्धेके समान दुःखी होता है ॥ ९५ ॥

पुनः सत्यको प्रशंसा—

यस्य विद्वान् हि वदतः चेत्रज्ञो नाभिशङ्कते । तस्मान्न देवाः श्रेयांसं लोकेऽन्यं पुरुषं विदुः ॥ ६६ ॥

गवाहीमें बोलते हुए जिस मनुष्यका सर्वज्ञ अन्तर्यामी ( 'यह असत्य बोलता है या सत्य' ऐसी शङ्का नहीं करता, किन्तु यह सत्य ही बोलता है, ऐसा ) निशङ्क रहता है अर्थात् गवाही देनेवाले मनुष्यके मनमें कोई शङ्का नहीं होती; संसारमें उससे अधिक श्रेष्ठ किसी दूसरेको देवता लोग नहीं मानते हैं ॥ ९६ ॥

विषयमेदसे सत्यका फल-

यावतो बान्धवान् यस्मिन् हन्ति साद्येऽनृतं वद्न् । तावतः संख्यया तस्मिञ्छृणु सौम्यानुपूर्वशः ॥ ६७॥

हे सौम्य ! गवाहीमें श्रसत्य कहकर मनुष्य जितने वान्धवोंको नरकमें डालता है ( या जित ने वान्धवोंकी हत्या करनेका फल पाता है ), उनकी सङ्ख्या कमशः मुभसे सुनो— ॥ ९७॥

[ एवं संबन्धनात्तस्मान्मुच्यते नियतावृतः । पश्नुन्गोश्वपुरुषाणां हिरएयं भूर्यथाक्रमम् ॥ ६ ॥ ] पश्च पश्चनृते हन्ति दश हन्ति गवानृते । शतमश्वानृते हन्ति सहस्रं पुरुषानृते ॥ ६८

पशुके विषयमें श्रसत्य बोलनेपर पांच, गौके विषयमें श्रसत्य बोलनेपर दश, घोड़ेके विषयमें श्रसत्य बोलनेपर सौ तथा मनुष्यके लिये श्रसत्य बोलनेपर सहस्र बान्धवोंको नरकमें डालता ( या उनकी हत्या करनेका फल पाता ) है ॥ ९८॥

हन्ति जातानजातांश्च हिरण्यार्थेऽनृतं वदन् । सर्वं भूम्यनृते हन्ति मा स्म भूम्यनृतं वदीः ॥ ६६ ॥

हुवर्णके विषयमें श्रासत्य बोलता हुत्रा मनुष्य उत्पन्न (पिता, दादा श्रादि ) तथा नहीं उत्पन्न हुए (पुत्र पौत्र श्रादि ) को नरकमें डालता (या उनकी हत्या करनेका फल पाता ) है श्रीर पृथ्वीके विषयमें श्रासत्य बोलनेपर सबको नरकमें डालता (या उनकी हत्या करनेका फल पाता ) है, इस कारणसे भूमिके विषयमें श्रासत्य (कभी ) मत बोलो ॥ ६६ ॥ [ पशुवत्त्तौद्रघृतयोर्यज्ञान्यत्पशुसंभवम् । गोवद्वस्त्रहिरएयेषु धान्यपुष्पफलेषु च ॥ श्रायवत्सर्वयानेषु खरोष्ट्रवतरादिषु ॥ १०३॥ ]

सहद तथा वृत और पशुसे उत्पन्न श्रन्य वस्तु (दूध, दही, मक्खन श्रादि) के विषयमें श्रसत्य बोलनेपर पशुके विषयमें श्रसत्य बोलनेके समान, कपड़ा, सोना, धान्य (गन्ना), फूल और फलके विषयमें श्रसत्य बोलनेपर गौके विषयमें श्रसत्य बोलनेके समान; गधा-ऊँट, नाव श्रादि सवारियोंके विषयमें श्रसत्य बोलनेके समान; गधा-ऊँट, नाव श्रादि सवारियोंके विषयमें श्रसत्य बोलनेपर घोड़ेके विषयमें श्रसत्य बोलनेके समान मनुष्य पापी होता है श्रर्थात् कमशः पांच, दश श्रीर सौ बान्धवोंको नरकोंमें डालता (या उनकी हत्या करनेके समान फल पाता) है ॥ १०३ ॥

श्रप्तु भूमिवदिस्याहुः स्त्रीणां सोगे च मैथुने। अन्जेषु चैव रत्नेषु सर्वेष्त्रश्ममयेषु च॥ १००॥

पानी (तालाब, कूआँ, नहर आदि), स्त्री-भोग मैथुन, कमल, रत्न और पत्थरकी बनी सब प्रकारकी वस्तुओं के विषयमें असत्य बोलने पर भूमिके विषयमें असत्य बोलनेके समान पाप लगता है अर्थात् वह ममुख्य सब बान्धवोंको नरकमें डालता (या उनकी हत्या करनेके समान फल पाता) है ॥ १००॥

> [ पशुनत्सीद्रघृतयोर्यानेषु च तथाश्वनत् । गोवद्रजतवस्त्रेषु घान्ये ब्राह्मणवद्विधिः ॥ ११ ॥ ]

शहद तथा घृतके विषयमें असत्य बोलनेपर पशुके विषयमें असत्य बोलनेके समान, सवारियोंके विषयमें असत्य बोलनेपर घोड़ेके विषयमें असत्य बोलनेके समान, चांदी तथा कपड़ोंके विषयमें असत्य बोलनेपर गौके विषयमें असत्य बोलनेके समान और धान्यके विषयमें असत्य बोलनेपर बाह्मणके विषयमें असत्य बोलनेके समान पाप लगता है अर्थात पशु आदिके विषयमें असत्य बोलनेपर जितने—जितने बान्धवोंको नरकमें डालता (या उनके मारनेके समान फल पाता है), शहद ची आदिके विषयमें असत्य बोलकर उतने उतने बान्धवोंको नरकमें डालता (या उनके हिष्यमें असत्य बोलकर उतने उतने बान्धवोंको नरकमें डालता (या उनकी हत्या करनेके समान फल पाता ) है। १९॥

एतान्दोषानवेदय त्वं सर्वाननृतभाषणे । यथाश्रुतं यथादृष्टं सर्वभेवाञ्जसा वद् ॥ १०१ ॥ (न्यायाधीश साक्षी (गवाह) से कहे कि—) तुम श्रसत्य बोलनेपर इन (८।८०-१००) सब दोषोंको देख (जान) कर जैसा देखा श्रोर जैसा सुना है, वैसा ही सब कहो ॥ १०१॥

निन्दित ब्राह्मणसे श्रह्नवत् प्रश्न—
गोर स्कान्वाणिजिकांस्तथा कारुकुशीलवान् ।
प्रेड्यान्वार्धुषिकांश्चेव विप्रान् शृदवदाचरेत् ॥ १०२ ॥

गोरक्षा, व्यापार, बढ़ ई-लोहार या सूप-डाला श्रादि बनाने, नाचने-गाने, दास (सन्देश पहुंचाने) श्रीर निन्दित कर्म करने (या सूद लेने) की जीविका करनेवाले ब्राह्मणोंसे (साक्षीके विषयमें प्रश्न करते समय राजा) श्रूद्रके समान वर्ताव करे ॥ १०२॥

> [ येऽप्यतीताः स्वधर्मेभ्यः परिपण्डोपजीविनः । द्विजत्वमभिकाङ्कन्ति तांश्च शुद्रानिवाचरेत् ॥ १२ ॥ ]

जो श्रपने घर्मसे श्रष्ट होकर भोजनके लिए दूसरोंके श्राश्रित हों तथा ब्राह्मण बनना चाहते हों; उनके साथ भी (साक्षीके विषयमें राजा) श्रुद्रके समान वर्तीव करे ॥ १२ ॥

धर्मबुद्धिसे त्रसत्य सिक्षमें दोषाभाव— तद्वदन्धर्मतोऽर्थेषु जानम्राप्यन्यथा नरः । न स्वर्गाच्च्यवते लोकाहेवीं वाचं वदन्ति ताम् ॥ १०३॥

वातको जानता हुआ भी धर्म (दया, जीवरक्षा आदि) के कारण आगे वद्यमाण विषयों में अन्यथा कहनेवाला मनुष्य स्वर्गलोकसे अष्ट नहीं होता अर्थात धर्मबुद्धिसे असत्य साक्षी देनेवालेका स्वर्ग नहीं विगड़ता है (मनु आदि महर्षि गण) उस वाणीको दैवी (देव-सम्बन्धिनी) वाणी कहते हैं ॥ १०३॥

शूद्रविट्चत्रविप्राणां यत्रतींकी भवेद्रधः। तत्र वक्तव्यमन्तं तद्धि सत्याद्विशिष्यते ॥ १०४॥

जहां सत्य कहनेपर शृद्ध, वैश्य, क्षत्रिय या ब्राह्मणको प्राणदण्ड (फांसी) होते; वहां श्रसत्य कहना (गनाही देना) चाहिये, क्योंकि वह (श्रसत्य कहना) सत्य कहनेसे श्रेष्ठ है।। १०४॥

विभर्श-प्रमादादिके कारण शृदादिसे अपराध हो जानेपर साचीको सत्य बातको जानते हुए भी असत्य कहकर उस प्रमादापराधीकी प्राणरचा करनी चाहिये, किन्तु ऐसे असत्य बोलनेपर दोष तो लगता ही है अत एव उसके निवारणार्थ अग्निम (८१९०५) रलोकोक्त प्रायश्चित्त कहा गया है, द्वेषवश जान- बूझकर अपराध करनेवालेकी प्राणरचाके लिए अपराधको जानते हुए झूठ नहीं वोलना चाहिये। यद्यपि वषयमाण 'न जातु ब्राह्मणं हन्यात्' (८१६८०) वचनके हारा ब्राह्मणको प्राणदण्ड देनेका निषेध होनेसे उसके वधकी सम्भावना नहीं है, तथापि बड़ा अपराध होनेपर कठिन दण्ड देना भी सम्भव है, अतः इस रलोकमें 'ब्राह्मणके वध उपस्थित होनेपर असत्य साचय देकर उसकी प्राणरचाका आदेश दिया गया है। वधका अमङ्गल होनेसे 'वर्णानामानुपूर्व्येण' वार्तिकसे ब्राह्मणादि कमसे 'विश्वचत्रविद्शुद्राणां' कहना उचित था, किन्तु वध कार्यके अमङ्गल होनेसे शुद्रादि प्रतिकृत वर्णक्रमसे कहा गया है।

उक्त श्रसत्य बोलनेपर प्रायिश्वत— वाग्दैवत्यैश्च चरुभिर्यजेरंस्ते सरस्वतीम् । श्चनृतस्यैनसस्तस्य कुर्वाणा निष्कृतिं पराम् ॥ १०४॥

उस श्रासत्यका निवारण करते हुए वे ( श्रासत्य कहनेवाले साक्षी ) चक्रश्रोंसे वाणी हैं देवता जिसकी ऐसा सरस्वतीका याग करें ॥ १०५ ॥

> कूष्मारहैर्वापि जुहुयाद् घृतममी यथाविधि। उदित्यृचा वा वारुएया तृचेनाब्हैवतेन वा।। १०६॥

श्रथवा ( उक्त श्रसत्य कहनेवाला साक्षी उक्त दोषके निवारणार्थ ) कुष्माण्ड ( यहेवा देवहेडनम् यज् ० २०११४ ) मन्त्रोंसे, या वरुण देवताको ( वरुण है देवता जिसका ऐसे ) 'उदुत्तमं वरुणपाशम् ( यज् ० १२१२ )' मन्त्रसे श्रथवा जल है देवता जिसका ऐसे 'श्रापो हि छा मयो भुवः ( यज् ० १२१५० )' मन्त्रसे विधिपूर्वक ( स्वगृह्योक्त परिस्तरणादिके साथ ) श्राग्निमें हवन करे ॥ १०६ ॥

तीन पक्षतक साक्षीके साद्य नहीं देनेपर पराजय— त्रिपद्मादबुवन्साद्यमृणादिषु नरोऽगदः । तदृणं प्राप्तुयात्सर्वं दशबन्धं च सर्वतः ॥ १०७॥

यदि स्वस्थ रहता हुआ भी साक्षी तीन पक्ष (डेढ़ मास) तक ऋणके मुकदमेमें साद्य गवाही न दे तो ऋणी मनुष्य ऋणदाता (महाजन) को सब लिया हुआ धन देवे तथा राजाको दण्डस्वरूप उक्त ऋणद्रव्यका दशवां भाग देवे ॥१००॥ विमर्श-यहां तीन पत्तसे तीन तारीखों अर्थात् पेशियोंको समझना चाहिये।

साक्षीके यहां त्रापत्ति त्रानेपर--यस्य दृश्येत सप्ताहादुक्तवाक्यस्य सान्तिणः । रोगोऽग्निर्ज्ञातिमरणमृणं दाप्यो दमं च सः ॥ १०५॥

गवाही देनेवाले गवाहके यहां ( गवाही देनेके बाद ) एक सप्ताहमें रोग, श्राग लगना, श्रथवा बान्धवों ( पुत्रादि निकट सन्बन्धियों ) का मरण हो जाय तो ऋणी महाजनको सब धन देवे तथा राजाको दण्डस्वरूप (ऋणद्रव्यका दशांश धन) देवे ॥

> साक्षीके श्रभावमें शपथसे निर्णय— श्रसान्तिकेष त्वर्थेषु मिथो विवदमानयोः । श्रविन्दंस्तत्त्वतः सत्यं शपथेनापि लम्भयेत् ॥ १०६ ॥

विना साक्षीवाले मुकदमोंमें परस्पर विवाद करते हुए वादी तथा प्रतिवादी ( मुद्दे तथा मुद्दालह ) से ठीक ठीक सचाई नहीं मालूम पड़नेपर राजा ( न्याया-श्रीश ) शपथ करके सचाईको मालूम करे ॥ १०९॥

> शपथद्वारा निर्णय करनेमें सहेतुक दृष्टान्त— महर्षिभिश्च देवैश्च कार्यार्थ शपथाः कृताः । वसिष्ठश्चापि शपथं शेषे पैजवने नृषे ॥ ११०॥

महर्षियों तथा देवोंने सन्दिग्ध कार्यके निर्णयार्थ शपथको बनाया। ('इस वसिष्ठ मुनिने सौ पुत्रोंको भक्षण किया है' ऐसा विश्वामित्रके कहनेपर वसिष्ठने अपनेको निर्दोष बनानेके लिए) पैजनन (पिजनके पुत्र) 'सुदास्' नामक राजाके यहां शपथ किया था॥ १९०॥

श्रसत्य शपथमें दोष— न वृथा शपथं कुर्यात्स्वल्पेऽप्यर्थे नरो बुधः । वृथा हि शपथं कुर्वन्प्रेत्य चेह च नश्यति ॥ १११ ॥

विद्वान् ( समम्मदार ) मनुष्य छोटे कामके लिए भी श्रसत्य शपथ न करे, क्यों कि श्रसत्य शपथ लेता हुआ मनुष्य परलोकमें ( मरकर नरक षानेसे ) तथा इस लोकमें भी ( श्रपयश बदनामी पानेसे ) नष्ट होता है ॥ १११ ॥

> त्रसस्य शपथका प्रतिप्रसव— कामिनीषु विवाद्देषु गवां भद्दये तथेन्धने । ब्राह्मणाभ्युपपत्ती च शपथे नास्ति पातकप् ॥ ११२ ॥

कामिनीके विषयमें ( अनेक अपनी श्रियोंके रहनेपर 'में तुमसे ही बहुत प्रेम करता हूं दूसरीसे नहीं' ऐसा शायथकर रित आदि करनेके विषयमें ), विवाहोंमें ( मैं दूसरी श्लीके साथ विवाह नहीं कर्हगा ऐसा, अथवा—कन्यादिके विवाहके विषयमें अर्थात् बहुत गुणवती एवं सुन्दरी है' इत्यादि कहकर कन्याके विवाह करानेमें ), गौओंके भूसा-घास आदिके विषयमें, होमके लिए लकड़ी लेनेके विषयमें तथा बाह णरक्षार्थ स्वीष्टत धनादिके विषयमें असत्य शपथ करनेमें पाप नहीं होता है।

> ब्राह्मणादिसे सत्यादिका शपथ— सत्येन शापयेद्विप्रं चात्रियं वाहनायुधैः । गोबीजकाक्कनैवैरियं शूदं सर्वेस्तु पातकैः ।। ११३ ॥

ब्राह्मणको सत्यकी, क्षत्रियको नाहन (हाथी घोड़ा ख्रादि) तथा शस्त्रकी; नैश्यको गौ, न्यापार तथा सुवर्ण ख्रादि धनकी ख्रीर शुद्धको सब पापीका शपथ करावे॥

विमर्श—न्यायाधीश शपथ कराते समय ब्राह्मणसे 'यदि मैं असत्य शपथं करू तो मेरे अवतक किये गये सम्पूर्ण सत्यभाषणसे उत्पन्न पुण्य नष्ट हो जाय' ऐसा कहलाकर; चित्रयसे 'यदि मैं असत्य शपथ करूं तो मेरे वाहन मर जांय तथा हथियार निष्क्रिय हो जांय' ऐसा कहलाकर, वैश्यसे 'यदि मैं असत्य शपथ करूं तो मेरे गौ आदि पशु, बीज अर्थात् खेती तथा सुवर्णादि धन नष्ट हो जांय' ऐसा कहलाकर और शृद्धसे' यदि मैं असत्य शपथ करूं तो मुझे सब पाप लगें ऐसा कहलाकर और शृद्धसे' यदि मैं असत्य शपथ करूं तो मुझे सब पाप लगें ऐसा कहलाकर शौर श्रू हसे' यदि मैं असत्य शपथ करूं तो मुझे सब पाप लगें ऐसा

कार्यापेक्षासे श्रद्धादिसे शपथ— त्रिमिं वाहारयेदेनमप्सु चैनं निमज्जयेत्। पुत्रदारस्य वाष्येनं शिरांसि स्पर्शयेत्पृथक्।। ११४॥

अथवा ( मुकदमेके बड़ा या छोटा होनेकी अपेक्षा ) इस शहरसे अपिन लेकर सात कदम चलावे, जोंक आदिसे रहित पानीमें डुबावे अथवा इसके पुत्र तथा स्त्रीके शिरका पृथक्-पृथक् स्पर्श करावे ॥ ११४॥

विमर्श—तौछमें पचास पछ ( ढाईसेर ) छोहेके आठ अङ्गुछ छम्बे गोलेको अग्निके समान छाछ तपाकर पीपछके सात पत्तोंको उसके हाथपर रखके उन्हें खेत सात स्तोंसे बाँधकर फिर सात पत्तोंको रखकर उनके ऊपर उस तपाये छोहेको रखकर साची करनेवाछे उस श्रूद्रको 'त्वमग्ने—' ( याज्ञ ०२।१०४ ) रछोकको कहते हुए सात पग चछनेको कहे तथा ऐसा करनेपर यदि उसके हाथ नहीं जहें तो उसके साचीको सत्य माने तथा यदि बीच मार्गमें ही वह छोहा गिर

पड़े तो पुनः वैसे ही तपे छोहेको छेकर दुवारा चळनेको कहे। हाथके अतिरिक्त दूसरे अङ्ग या वस्त्र यदि प्रमादादिसे जळ जांय तो भी उसके साचीको सत्य ही माने। अथवा अन्य स्मृतियोंमें कही गयी विधिसे जळमें दूबाकर उसकी साचीके सत्यासत्यत्वका ज्ञान करे।

शपथमें शुद्धिका ज्ञान— यमिद्धो न दहत्यिप्ररापो नोन्मज्जयन्ति च । न चार्तिमृच्छिति चिप्रं स ज्ञेयः रापथे शुच्चः ॥ ११४ ॥

(वैसा करनेपर) जिस साक्षी करनेवालेको अग्नि (तपाया हुआ लौह) नहीं जलावे, पानी ऊपरको नहीं फेंके तथा शीघ्र वह दुःख नहीं पावे; उस साक्षी करनेवालेको शपथमें सच्चा सममना चाहिये॥ ११४॥

> उक्तं विषयमें प्राचीन दृष्टान्त— वत्सस्य द्यमिशस्तस्य पुरा भ्रात्रा यवीयसा । नामिद्दाह रोमापि सत्येन जगतः स्पशः ॥ ११६ ॥

पूर्वकालमें ( सौतेले ) छोटे भाईके द्वारा 'तुम ब्राह्मण नहीं हो, शूद्रकी सन्तान हो' ऐसा दूषित वत्स ऋषिके रोमको ( भी संसारके शुभाशुभ जाननेमें ) गुण्तचर रूप अभिनने सत्यके कारणसे नहीं जलाया॥ ११६॥

> श्रमत्य प्रतीत होनेपर पुनर्विचार— यस्मिन्यस्मिन्विवादे तु कीटसाद्यं कृतं भवेत् । तत्तत्कार्यं निवर्तेत कृतं चाप्यकृतं भवेत् ॥ ११७ ॥

जिस-जिस विवाद ( मगड़े- मुकंदमे ) में असत्य गवाही हो, ( न्यायाधीश ) उस-उस विवादको फिरं विचार करे और जिस विवादमें दण्ड-विधानादि ( जुर्माने आदिका फैसला ) हो जुका हो, वह समाप्त होकर भी नहीं समाप्तके समान है ( अतः उस पर भी पुनर्विचार करे ) ॥ १९७॥

लोभादिसे साच्यकी श्रसत्यता— लोभान्मोह।द्भयान्मैत्रात्कामात्कोधात्तथैव च । अज्ञानाद्वालभावाच साच्यं वितथमुच्यते ॥ ११८॥

लोभ, मोह ( विपरीत ज्ञान श्रर्थात् उल्टा समम्मना ), भय, ग्रेम, काम, कोध, श्रज्ञान तथा श्रसावधानी ( या लड़कपन ) से साक्षी श्रसत्य माना जाता है ॥११८॥

२६ मनु०

लोभादिसे साद्य देनेपर दण्डविशेष—
एषामन्यतमे स्थाने यः साद्यमनृतं वदेत्।
तस्य द्राडविशेषांस्तु प्रवद्याम्यनुपूर्वशः॥ ११६॥

( मृगु मुनि ऋषियोंसे कहते हैं कि— ) उक्त ( =1992 ) लोभादिमं-से किसी एकके कारणसे (भी ) जो असत्य गवाही दे, उसके दण्डिवशेषको हम कमशः कहते हैं—॥ १९६॥

लोभात्सहस्रं दण्ड्यस्तु मोहात्पूर्वं तु साहसम् । भयाद् द्वौ मध्यमौ दण्डौ मैत्रात्पूर्वं चतुर्गुणम् ॥ १२०॥ कामादशगुणं पूर्वं क्रोधात्तु त्रिगुणं परम् । ष्यज्ञानाद् द्वे शते पूर्णे बालिश्याच्छतमेव तु ॥ १२१॥

लोभसे असत्य गवाही देनेपर १००० पण, मोहसे असत्य गवाही देनेपर प्रथम साहस, भयसे असत्य गवाही देनेपर दो मध्यम साहस, मित्रता (प्रेम) से असत्य गवाही देनेपर चौगुना अर्थात् चार प्रथम साहस, कामसे असत्य गवाही देनेपर चौगुना अर्थात् चार प्रथम साहस, कामसे असत्य गवाही देनेपर दश गुना प्रथम साहस, कोधसे असत्य गवाही देनेपर तिगुना मध्यम साहस, आज्ञानसे असत्य गवाही देनेपर दो सौ पण और असावधानीसे असत्य गवाही देनेपर सौ पणका 'दण्ड' (जुर्माना, न्यायाधीश उस असत्य गवाही देनेवालेपर) करे।

विमर्श-प्रथम साहस = २५० पण। मध्यम साहस = ५०० पण। पण= १ पैसा ( तांवेका ) विस्तृत प्रमाणका विचार आगे ( ८।१३१-१३८ ) कहेंगे।

> एतानाहुः कौटसाद्ये प्रोक्तान्द्र्डान्मनीषिभिः। धर्मस्याव्यभिचारार्थमधर्मनियमाय च ॥ १२२॥

( मनु श्रादि ) विद्वानोंने धर्मके स्थापन तथा श्रधर्मके निवारणके लिए श्रसस्य गवाहियोंमें इन ( ८।१२०-१२१ ) दण्डोंको बतलाया है ॥ १२२ ॥

> वार-वार श्रसत्य गवाही देनेपर दण्ड— कौटसाद्यं तु कुर्वाणांस्त्रीन्वर्णान्धार्मिको नृपः। प्रवासयेहण्डयित्वा ब्राह्मणं तु विवासयेत्॥ १२३॥

धार्मिक राजा बार-बार श्रासत्य गवाही देनेवाले तीन वर्णों (क्षत्रिय-वैश्य तथा श्रुद्ध ) को उक्त (८।१२०-१२१) प्रकारसे दण्डित कर राज्यसे निकाल दे श्रीर ब्राह्मणको केवल राज्यसे निकाल दे श्रार्थीत् उसे दण्डित न करे॥ १२३॥ विमर्श—उक्त वचनानुसार वार-वार असत्य गवाही देनेवाले ब्राह्मणको उसके भन सिहत राज्यसे निकाल देना चाहिये। गोविन्दराजके मतसे 'ऐसे ब्राह्मणको बार-बार उक्त (८।१२०-१२१) दण्डसे दण्डितकर नम्न कर दें यह अर्थ है तथा। मेघातिथिके मतसे ऐसे ब्राह्मणको नग्न कर दे या उसका घर उहवाकर गृहहीन कर दें यह अर्थ है।

दण्डके दश स्थान-

दश स्थानानि दण्डस्य मनुः स्वायंभुवोऽत्रवीत् । त्रिषु वर्णेषु यानि स्युरत्ततो त्राह्मणो त्रजेत् ॥ १२४ ॥

ब्रह्माके पुत्र मनुने तीन वर्णी (क्षत्रिय, वैश्य तथा ग्रुह्र) के विषयमें दण्डके दश स्थानोंको (८।१२५) कहा है ख्रीर ब्राह्मण तो पीडारहित ख्रर्थात् विना किसी प्रकार दण्डित किये केवल राज्यसे निकाल दिया जाता है। १२४॥

दश दण्ड-स्थानींके नाम— उपस्थमुद्रं जिह्वा हस्ती पादी च पञ्चमम् । चक्षुनीसा च कर्णों च घनं देहस्तथैव च ॥ १२४॥

उपस्थ ( मूत्रमार्ग ), पेट, जीभ, हाथ, पैर, नेत्र, नाक, कान, धन और देह । ( ये दण्डके दश स्थान हैं ) ॥ १२५ ॥

विमर्श—उक्त अङ्गांसे महापातकादि बड़े अपराध करनेपर उक्त अङ्गांका पीइन या छेदन अपराधके छोटे-बड़े अनुसार करना चाहिये, किन्तु साधारण अपराध करनेपर तो केवळ अर्थदण्ड ही करना चाहिये।

> श्रपराधादिके श्रनुसार दण्डविधान— श्रनुबन्धं परिज्ञाय देशकाली च तत्त्वतः। सारापराधी चालोक्य दण्डं दण्डखेषु पातयेत्॥ १२६॥

(न्यायाधीश या राजा) वार-वार किये गये अपराध, देश (प्राम, वन आदि), काल (रातदिन आदि), अपराधीकी शारीरिक तथा आर्थिक शक्ति और अपराधके । गौरव-लाघवका वास्तविक विचार कर दण्डनीय व्यक्तिको दण्डित करे॥ १२६॥

धर्मविरुद्ध दण्डकी निन्दा— अधर्मदृष्डनं लोके यशोध्नं कीर्तिनाशनम् । अस्वर्ग्यं च परत्राणि तस्मात्तत्परिवर्जयेत् ॥ १२७॥ धर्मविरुद्ध दिया गया दण्ड (राजा) के यश (जीवित अवस्थामें प्रसिद्धि) तथा कीर्ति (मरनेपर प्रसिद्धि ) का नाश करनेवाला तथा परलोकर्में भी दूसरे धर्मसे प्राप्त होनेवाले स्वर्गका प्रतिबन्धक है; अतएव उसका त्याग करना चाहिये।।

श्रदण्ड्यके दण्ड तथा दण्ड्यके त्यागसे हानि— श्रदण्ड्यान्द्डयन् राजा दण्ड्यांश्चैवाप्यद्ण्डयन् । श्रयशो महदाप्नोति नरकं चैव गच्छति ॥ १२८॥

श्रदण्डनीयको दण्डित करता हुआ तथा दण्डनीयको छोड़ता हुआ राजा बङ्गा अयश पाता है तथा नरकको भी जाता है ॥ १२८॥

> वाग्दण्ड, धिग्दण्डादि— वाग्दण्डं प्रथमं कुर्योद्धिग्दण्डं तदनन्तरम् । तृतीयं धनदण्डं तु वधदण्डमतः परम् ॥ १२६ ॥

राजा गुणियोंको प्रथम वार अपराध करनेपर वाग्दण्ड, उसके बाद (दूसरी वार अपराध करनेपर) धिग्दण्ड, तीसरी वार आर्थिक दण्ड (जुर्माना) और इसके बाद वधदण्ड (अपराधानुसार शरीरताडन अर्थात् कोड़े बेंतसे मारना या अजन्छेद आदि या प्राणदण्ड ) से दण्डित करे।। १२९॥

विमर्श-वाग्दण्ड तुमने यह अच्छा काम नहीं किया, सावधान फिर कभी ऐसा दुष्कर्म मत करना आदि। धिग्दण्ड—जात्म तुग्हें धिकार है आदि। वधदण्ड— अपराधके गौरव लाघवके अनुसार बेंतकोड़े आदिसे मारनेका दण्ड, जिस अङ्गसे अपराध किया है उसके काटनेका दण्ड या प्राणदण्ड।

वधेनापि यदा त्वेतान्निप्रहीतुं न शक्नुयात्। तदेषु सर्वमप्येतत्प्रयुक्षीत चतुष्टयम् ॥ १३०॥

यदि ( राजा या न्यायाघीश ) वध ( शरीरताडनच्छेदन ग्रादि ) से भी इसे ( अपराघीको ) वशमें नहीं कर सके तो इन चारों ( =19२९ ) प्रकारके दण्डोंसे एक साथ उसे दण्डित करे ॥ १३० ॥

त्रसरेणु त्रादि का परिमाण (तौल )— लोकसंव्यवहारार्थं याः संज्ञाः प्रथिता भुवि । ताम्ररूप्यसुवर्णानां ताः प्रवच्याम्यशेषतः ॥ १३१ ॥

( मृगुमुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि—) लोगोंके व्यवहारके लिए तांबे, चांदी तथा मुनर्ण ( सोने ) की जो संज्ञायें ( प्रमाण-विशेष ) प्रसिद्ध हैं; उन सभीको मैं कहूंगा ॥ १३१॥

जालान्तरगते भानौ यत्सूहमं दृश्यते रजः। प्रथमं तत्त्रमाणानां त्रसरेगां प्रचत्तते ॥ १३२ ॥

खिड़की आदिके छिद्रसे सूर्थ किरणके प्रवेश करते रहनेपर जो सूचम धूलि ( चमकता हुआ धूलिकण ) दिखलायी पड़ती है, उसे ( दिखलायी पड़नेवाले धृति-कणको ) प्रमाणोंके वीचमें प्रथम प्रमाण 'त्रसरेखु' कहते हैं ॥ १३२ ॥

> त्रसरेणवोऽष्ट्रौ विज्ञेया लिचेका परिमाणतः । ता राजसर्घपस्तिस्रस्ते त्रयो गौरसर्घपः ॥ १३३ ॥

श्राठ त्रसरेगुका एक लिक्षा, तीन लिक्षाश्रोंका एक 'राजसर्षप', तीन राज-सर्पपोंका एक 'गौरसर्षप' जानना चाहिये ॥ १३३ ॥

> सर्वपाः षट् यवो मध्यस्त्रियवं त्वेककृष्णलम्। पञ्चकृष्णलको मावस्ते सुवर्णस्तु षोडश ॥ १३४॥

छः गौर सर्षपोंका एक 'मध्ययव' ( न श्रत्यन्त मोटा श्रौर न श्रत्यन्त महीन ), तीन मध्ययवोंका एक 'कृष्णल' (रत्ती ), पांच कृष्णलों (रित्तयों ) का एक 'मासा' ( मासा अर्थात् एक आना भर ) सोलह मासों ( मासाओं = १६ आने भर ) का एक सुवर्ण ऋर्यात् एक रुपया भर = ८० रत्तीभर (जानना चाहिये) ॥ १३४ ॥

> पलं सुवर्णाश्चत्वारः पलानि धरणं दश । द्वे कृष्णले समधृते विज्ञेयो रौत्यमाषकः ॥ १३४ ॥

चार सुवर्णों ( इपये भर ) का एक 'पल' ( छुटाक, ) दश पलोंका एक 'घरण' तथा दो कृष्णल ( रत्तिश्रों ) को काँटे ( तराज् ) पर रखनेपर उनके बराबर एक 'हौप्यमाषक' जानना चाहिये ॥ १३५॥

> ते षोडश स्याद्धरणं पुराणश्चेव राजतः। कार्षापग्रस्तु विज्ञेयस्ताम्निकः कार्षिकः पणः ॥ १३६ ॥

उन सोलह रौप्य मापकोंका एक 'रौप्यधरण' तथा 'राजत' श्रर्थात नांदी का 'पुराण' और तांबेके कर्ष (पैसे) को 'कर्ष' तथा 'पण' कहते हैं ॥ १३६॥

घरणानि दश ज्ञेयः शतमानस्तु राजतः। चतुःसीवर्णिको निष्को विज्ञेयस्तु प्रमाणतः ॥ १३७ ॥

दश रौप्य ( चांदीका ) घरणोंका एक राजत ( चांदीका ) 'शतमान' जानना चाहिये और प्रमाणसे चार सुवर्णीका एक 'निष्क' (अशर्फी) जानना चाहिये ॥१३७॥ प्रथम ग्रादिसाहसका प्रमाण— पणानां द्वे शते सार्धे प्रथमः साहसः स्मृतः। मध्यमः पञ्च विज्ञेयः सहस्रं त्वेव चोत्तमः॥ १३८॥

ढाइ सौ पणोंका 'प्रथम (पहला) साहस' कहा गया है, पांच सौ पणोंका 'मध्यम साहस' तथा एक सहहा पणोंका एक 'उत्तम साहस' जानना चाहिये॥१३८॥

ऋण लेनेपर दण्डनियम— ऋगो देये प्रतिज्ञाते पञ्चकं शतमहैति। अपहृदे तद् द्विगुणं तन्मनोरनुशासनम् ॥ १३६॥

( न्यायालयमें ऋण लेनेवालेके ) ऋण लेना स्वीकार कर लेनेपर ऋण द्रव्यका पांच प्रतिशत श्रीर श्रसत्यतासे ऋण लेना स्वीकार नहीं करनेपर उसे दश प्रतिशत दण्डित करना चाहिये, ऐसा मनु भगवानका श्रादेश है ॥ १३६ ॥

> स्द ( न्याज ) का प्रमाण— / विसष्ठविहितां वृद्धिं सृजेद्वित्तविवर्धिनीम् । अशीतिभागं गृह्णीयान्मासाद्वाधुषिकः शते ॥ १४० ॥ र्

(सूद (व्याज) पर ऋण देनेवाला महाजन) वसिष्ठ मुनिद्वारा प्रतिपादित धनवर्द्ध सूद ले वह ऋणद्रव्यका है अग अर्थात् सवा रुपया प्रतिशत मासिक सूद लेना चाहिये॥ १४०॥

> द्विकं शतं वा गृह्णीयात्सतां धर्ममनुस्मरन्। द्विकं शतं हि गृह्णानो न भवत्यर्थकिल्विषी ॥ १४१ ॥

श्रथवा सज्जनोंके धर्मको स्मरण करता हुआ ऋणदाता दो प्रतिशत श्रर्थात् दो रुपये सैकड़ा प्रतिमास सूद ले, दो प्रतिशत सूद लेनेवाला ऋणदाता पापभगी नहीं होता है ॥ १४१ ॥

> वर्णके श्रनुसार सृद लेना— द्विकं त्रिकं चतुष्कं च पक्षकं च शतं समम् । मासस्य दृद्धि गृह्णीयांद्वणीनामनुपूर्वशः ॥ १४२ ॥

श्रथवा वर्णों अनुसार दो, तीन, चार श्रीर पांच प्रतिशत मासिक सूद ले श्रथीत ब्राह्मणसे दो रुपये सैकड़ा, क्षत्रियसे तीन रुपये सैकड़ा वैश्यसे चार रुपये सैकड़ा श्रीर श्रद्भसे पांच रुपये सैकड़ा सूद ले॥ १४२॥

विमर्श-गोविन्दराज तथा मेघातिथिका मत है कि-'सवा तथा दो प्रतिशत मासिक सूद ब्राह्मणसे छेनेवर प्रथम पद्म अत्यल्प तथा द्वितीय पत्त अत्यधिक होता है, अत एव यदि प्रथम पच सवा प्रतिशत सूद छेने से निर्वाह होना सम्भव नहीं हो तब दो प्रतिशत सृद लेना चाहिये। परन्तु महर्षि याज्ञवस्वयके मतको आधार मानकर मन्वर्थमुक्तावलीकारका मत है कि-कोई वस्तु (आभूषण आदि) बन्धक ( गिरवी ) रखनेपर सवा प्रतिशत और अन्यथा दो प्रतिशत मासिक सूद ब्राह्मणसे लेना चाहिये। याज्ञवल्क्य श्लोक ब्याख्याता 'मितासराकार' के सतसे हैराशिक क्रमसे बाह्यणसे २ में १९ अर्थात् सवा तो चत्रिय, वैश्य और शूद्रसे ३, ४ और ५ में क्रमज्ञः १७, २१ और ३३ अर्थात् बन्धक रखनेपर सी रुपयेपर ब्राह्मणसे सवा रुपया, चत्रियसे एक रुपया चीदह आना, वैश्यसे ढाई रुपया और शुद्धसे तीन रुपये दो आना (प्रतिशत) मासिक सूद छेना चाहिये। किन्तु 'नेने' शास्त्रीका मत है कि 'समम्' पद होनेसे उक्त क्रम चित्रयादिके साथ बन्धक रखनेपर भी नहीं लागू होगा अत एव बन्धक नहीं रखनेपर चित्रय वैश्य तथा शुद्रसे क्रमशः तीन, चार और पांच प्रतिशत ही सूद लेना चाहिये। 'समाम्' पाठान्तर होनेपर यह वृद्धि-वैषम्य केवल एक ही वर्षतक मानना चाहिये बादमें नहीं।।

रेहन रखनेपर सद लेनेका निषेध-

न त्वेवाघी सोपकारे कौसीदीं वृद्धिमाप्नुयात्। न चाघे: कालसंरोधान्निसर्गोऽस्ति न विकयः ॥ १४३॥

भूमि ( घर या खेत ) तथा गौ आदि रेहन ( गिरधी ) रखकर ऋण लेनेपर उनका उपभोग करता हुआ ऋणदाता ऋणी (ऋण लेनेवाले ) से सूद नहीं लेता तथा अधिक समय बीत जानेपर ( मूल धनराशिके दुगुना हो जानेपर ) भी ऋण-दाता रेहन रक्खी हुई सम्पत्ति ( भूमि, गोधन आदि ) को न तो किसी दूसरेको देनेका अधिकारी है और न बेचनेका ॥ १४३॥

विमर्श-मेघातिथि तथा गोविन्दराजने इस उत्तराई श्लोकका अर्थ 'रेहनकी वस्तुके बहुत दिनों तक ऋणदाताके यहां रहनेपर भी वह ऋणदाता उस वस्तु ( सूमि आदि ) को न तो किसीको बन्धक ( रेहन ) देनेका अधिकारी है और न बेचनेका' ऐसा किया है। परन्तु 'बन्धक रक्खे हुए भूमि आदिका दूसरेके पास बन्धक रखनेका व्यवहार देखे जानेसे उक्त मत शिष्टाचारसे विरुद्ध हैं ऐसा मन्दर्थ-

<sup>&#</sup>x27;अशीतिभागे वृद्धिः स्यान्मासि मासि सवन्धके। वर्णक्रमाच्छतं द्वित्रिचतुष्पञ्चकमन्यथा ॥' ( या० व० २।३७ )।

मुकावळीकारका मत है। इस विषयमें विशेष निर्णयके।जिज्ञासुओंको 'काशी सं. प्रनथमाळा, बनारससे' प्रकाशित 'मन्वर्धमुक्तावळी' व्याख्याकी 'नेने' शास्त्रीकृत टिप्पणी देखनी चाहिये।

> गोप्य बन्धकके भोगका निषेध— न भोक्तन्यो बलादाधिर्मुखानो वृद्धिमुत्सृजेत् । मूल्येन तोषयेच्चैनमाधिस्तेनोऽन्यथा भवेत् ॥ १४४ ॥

ऋणदाता बन्धकमें रक्खी हुई वस्तु (वल्ल, श्राभूषण श्रादि) का भोग न करे श्रीर यदि भोग करे तो वह ऋगीसे उस वस्तुके ऋणका (८।१४०-१४२) में कथित सूद न ले तथा यदि बन्धक रक्खी हुई वस्तु नष्ट-श्रष्ट हो (टूट-फूट) जाय तो उसका मृल्य देकर ऋणीको सन्तुष्ट करे श्रम्यथा ऋण देनेवालेको बन्धक रक्खी हुई वस्तुकी चोरीका पाप लगता है ॥ १४४॥

> वन्धक तथा मंगनीमं ली गई वस्तुका परावर्तन् — श्राधिश्चोपनिधिश्चोभौ न कालात्ययमहृतः। श्रवहायौं भवेतां तौ दीर्घकालमवस्थितौ॥ १४४॥

बन्धक रक्खी हुई या श्रेमसे भोगके लिए अर्थात् मंगनी दी हुई वस्तु समय अधिक बीत जानेपर भी समय बीतने के नियन्त्रणके योग्य नहीं होती हैं, अत एव नियत समय बीत जानेपर भी उन वस्तुओंको देनेवाला जब मांगे तभी वे बस्तुएँ वापस कर देनी चाहिये॥ १४५॥

> गौ त्रादिके भोगनेपर भी त्राधिकारका निषेध— संप्रीत्या अुज्यमानानि न नश्यन्ति कदाचन । घेनुरुष्ट्रो वहन्नश्वो यश्च दम्यः प्रयुज्यते ॥ १४६ ॥

प्रेमसे उपभोगमें लायी जाती हुई ( दूधके लिए ) गो, ( सवारी करने या बोफ ढोने ( लादने ) के लिए ) ऊंट तथा घोडा हल, आदिमें जोत ने योग्य बैल आदि परसे स्वामीका अधिकार कभी भी नष्ट नहीं होता अर्थात् प्रहण करने वालेके उपभोगमें आनेपर भी उनपर मालिकका ही अधिकार रहता है ॥ १४६॥

विमर्श—यह रहोक अग्रिम (८११४६) का अपवाद है। दश वर्ष भोगनेपर स्वामित्वनाश— यत्किं व्विह्रश वर्षाण सन्निधी प्रेचते धनी। भुज्यमानं परैस्तूष्णीं न स तल्लब्धुमहिति॥ १४७॥ श्रपनी सम्पत्तिको दूसरेके द्वारा श्रपने काममें लायी जाती हुई देखता हुआ भी स्वामी यदि दश वर्षों तक कुछ नहीं कहता श्रर्थात् नहीं रोकता तो वह स्वामी उस सम्पत्तिको पानेका श्रधिकारी नहीं है ॥ १४७॥

अजडरचेदपोगरहो विषये चास्य भुज्यते । भग्नं तद्यवहारेण भोक्ता तद् द्रव्यमर्हति ॥ १४८ ॥

यदि किसी सम्पत्तिका स्वामी जड (पागल आदि ) या सोलह वर्षसे कम आयुवाला (नावालिग) न हो और उसके सामने अर्थात् जानकारोमें ही उसकी सम्पत्ति (भूमि आदि का ) उपभोग दूसरा कोई व्यक्ति दश वर्षसे कर रहा हो, तब व्यवहारके अनुसार उस सम्पत्तिपर उसके स्वामीका अधिकार नष्ट हो जाता (नहीं रहता) है तथा भोग करनेवाला व्यक्ति उस सम्पत्तिको पाता है ॥ १४८॥

> उक्त वचनका श्रपनाद− श्राधिः सीमा बालधनं नित्तेपोपनिधिः स्त्रियः । राजस्वं श्रोत्रियस्वं च न भोगेन प्रणश्यति ॥ १४६ ॥

बन्धक, सीमा (सरहद), बच्चे (नावालिग) का धन, धरोहर, किसी वक्स आदिमें रखकर मुहरबन्द करके रक्षार्थ सौंपी गयी वस्तु, स्त्री (दासी आदि), राजा तथा श्रोत्रियका धन इनका दूसरेके भोग करनेपर भी उनका स्वामित्व नष्ट नहीं होता आर्थात् उनको पानेका अधिकार उनके स्वामीको ही रहता है ॥ १४९ ॥

तीन पीढ़ियोंतक बन्धकके भोगनेपर— [ यद्विनाऽगममत्यन्तं भुक्तपूर्वेक्षिभिभेवे । न तच्छक्यमपाहर्तुं क्रमात्त्रिपुरुषागतम् ॥ १३ ॥ ]

[ श्रागमके विना तीन पीढ़ियोंसे भोग किये गये धनको लेनेका श्रधिकारी उसका स्वामी नहीं होता है ॥ १३ ॥ ]

बन्धक भोगनेपर त्राधा स्र — यः स्वामिनाननुज्ञातमाधि सुङ्क्तेऽविचन्तणः। तेनार्धवृद्धिभीक्तव्या तस्य भोगस्य निष्कृतिः॥ १४०॥

बन्धक रक्खी हुई (वस्न, भूषण आदि) वस्तुओंका भोग जो नासमक (व्यवहार ज्ञानशून्य) स्वामीकी आज्ञाको नहीं पाकर करता हो, उसे उन वस्तुओंके भोगके बदलेंमें आधा सूद लेना चाहिये॥ १५०॥ विमर्श—बलाकारपूर्वक बन्धकके भोग व रनेपर पूरा सूद देनेका निषेध पहले (८।१४४) कर चुके हैं।

हुगुनेसे श्रधिक सूदका निषेध— कुसीदृष्टिद्वेंगुग्यं नात्येति सकुदाहृता । धान्ये सदे लवे वाह्ये नातिकामति पञ्चताम् ॥ १४१ ॥

मूल धनके एक साथ लिया गया स्द मूल धनके दुगुनेसे अधिक नहीं होता और अन्न, वृक्षका फल, ऊन, भारवाहक जीव (बैल ऊंट गधा आदि बहुत दिनोंके बाद भी) मूलके पंचगुनेसे अधिक नहीं होते॥ १५१॥

सूदका प्रकार—

कृतानुसाराद्धिका व्यतिरिक्ता न सिद्धचित । कुसीद्पथमाहुस्तं पञ्चकं शतमहिति ॥ १४२ ॥

पूर्वोक्त ( ६।१३६-१४२ ) प्रमाणसे अधिक सूद नहीं लेना चाहिये तथा शृद्धसे पांच प्रतिशत सूद लेनेका जो प्रमाण है, उतना सूद द्विजोंसे लेना भी ( मनु आदि महर्षि ) निन्दित बतलाते हैं ॥ १५२ ॥

विमर्श—विना मांगे यदि ऋणी अपना नियत सूद ऋणदाताको प्रसन्नतासे यथासमय दे दे तो उक्त क्रमसे अधिक सूद नहीं छेना चाहिये; किन्तु मांगनेपर भी ऋणी ऋणदाताको सूद नहीं दे तो पांच प्रतिशत तक सूद छेना चाहिये।

नातिसांवत्सरीं वृद्धिं न चादृष्टां पुनहरेत्। चक्रवृद्धिः कालवृद्धिः कारिता कायिका च या ॥ १४३ ॥

ऋणदाता ऋणींसे पहले ही 'प्रतिमास, प्रति दो मास, प्रति तीन मास तुम सूद दिया करना' ऐसा एक वर्ष तकका सूद चुकता कर देनेका निर्णय करा ले, किन्तु एक वर्षसे ऋधिक समयका सूद एक वारमें लेनेका नियम कभी भी न करे और शास्त्रमें (८।१३१-१४२) कहे हुये प्रमाणसे ऋधिक सूद भी कभी मत ले; चक्रवृद्धि, कालवृद्धि कारित तथा कायिक सूद भी न ले।। १५३॥

विमर्श—सूद्का सूद् 'चक्रवृद्धि' प्रतिमास बढ़ाया गया सूद् 'कालिक', ऋणीके आपित्तकालमें ही उसपर द्वाव डालकर बढ़ाया या लिया गया सूद 'कारित' और अधिक बोझ ढोवाने या अधिक दूध दूहनेसे वसूल किया गया सूद कायिक सृद है।

[ त्रथ शक्तिविहीनः स्याद्यणी कालविपर्ययात् । प्रेच्यश्च तमृणं दाप्यः काले देशे यथोद्यम् ॥ १४ ॥ ] [ यदि ऋणी समयफे वदलनेसे शक्तिहीन हो जाय तव उसको देशकालमें उसकी उन्नतिके श्रनुसार ऋण दिलवाना चाहिये॥ १४॥]

कागज (हैण्डनोट आदि ) बद्तना--

ऋणं दातुमशक्तो यः कर्तुमिच्छेत्पुनः क्रियाम्। स द्त्वा निर्जितां वृद्धिं करणं परिवर्तयेत्॥ १४४॥

निर्धारित समय पर ऋण चुकानेमें श्रसमर्थ ऋणी यदि फिर (हैण्डनोट श्रादि लिखना) चाहे तो वह वास्तविक सूद देकर हैण्डनोट श्रादिको वदल दे (नया लिख दे)॥

श्रदरीयत्वा तत्रैव हिरएयं परिवर्तयेत्। यावती संभवेद् वृद्धिस्तावतीं दातुमईति ॥ १४४॥

यदि ऋणी सूद भी देनेमें असमर्थ हो तो स्दको मूल धनमें जोड़कर जो धन-राशि हो उतनेका कागज (हैण्डनोट आदि) तिख दे, ऐसा करनेपर उस धन (सूद सहित मूल धन) का सूद भी ऋणीको (ऋणदाताके लिए) देना होगा॥

स्थान तथा समयका भाड़ा— चक्रवृद्धिं समारूढो देशकालव्यवस्थितः। त्रातकामनदेशकालौ न तत्फलमवाप्नुयात् ॥ १४६॥

देश तथा कालकी वृद्धि ( भाड़ा—ग्रमुक स्थान तक यह वोम्म पहुंचानेका ग्रथवा श्रमुक समयतक काम करनेका इतना धन लूंगा इस प्रकार ) निश्चय करनेके वादमें देश या समयका उछाङ्चन करें ( उस नियत स्थानतक वोम्म नहीं पहुचावे या उतने समय तक कार्य नहीं करें ) तब वह उसका भाड़ा पानेका श्रधिकारी नहीं होता है। १५६।।

समुद्रयानकुशला देशकालार्थदर्शिनः। स्थापयन्ति तु यां वृद्धि सा तत्राधिगमं प्रति ॥ १५७॥

जलमार्ग तथा स्थलमार्गके जानकार तथा इतने स्थान या इतने समयमें इस विक्रेय वस्तु (सौदे) को पहुंचानेसे इतना लाभ होगा इसका यथावत समम्भने वाले व्यापारी त्यादि उस नियत स्थानतक पहुंचाने या उतने समय तक काम करने से जो वृद्धि (भाड़ा ) निश्चित कर दे, उस स्थान तक वस्तु त्यादि पहुंचाने या उतने समयतक काम करनेकी वही वृद्धि (भाड़ा ) प्रमाणित मानी जाती है ॥१५७॥ दर्शक प्रतिभू रहनेपर— यो यस्य प्रतिभूस्तिष्ठेदर्शनायेह मानवः। अदर्शयन्स तं तस्य प्रयच्छेत्स्वधनादणम्॥ १४८॥

जो व्यक्ति ऋण लेनेमें ऋणीका प्रतिभू (जमानतदार ) रहे, वह यदि (समय-पर) उस ऋणीको उपस्थित नहीं करे तो अपनी सम्पत्तिसे उस ऋणको चुकता करे ॥

प्रतिभू त्रादिका ऋण पुत्र न देवे— प्रातिभाव्यं वृथादानमान्तिकं सौरिकं च यत् । द्रस्डशुल्कावरोषं च न पुत्रो दातुमहति ॥ १४६ ॥

प्रतिभू (जमानतदार) होनेसे दिया जानेवाला, हँसी-मजाक ग्रादिमें भंड आदिको देनेके लिये कहा गया, जुन्ना खेलनेमें हारा या लिया गया, मयपानमें लिया गया, राजदण्ड (जुर्माने) का श्रीर नाव गाड़ी श्रादिके भाड़ेका वाँकी धन उसके पुत्रको नहीं देना पड़ता है॥ १५९॥

ऋण देना स्वीकारकर प्रतिभू होनेपर— दर्शनप्रातिभाव्ये तु विधिः स्यात्पूर्वचोदितः । दानप्रतिभुवि प्रेते दायादानिष दापयेत् ॥ १६०॥

उक्त विधान (ज्ञयानतदार होनेके कारण दिया जानेवाला ऋणदाताका धन जमानतदारके पुत्रको नहीं देना पड़ता) ऋणीको धनीके पास उपस्थित करनेमात्रके लिए (जमानतदार) होनेकी अवस्थाके लिए है, किन्तु यदि पिताने यह कहकर अतिभू बना हो कि (यह ऋणी ऋण चुकता नहीं करेगा तो इससे चुकता करवा दूंगा या मैं चुकता कर दूंगा) ऐसी अवस्थामें ऋणीके द्वारा धनी (ऋणदाता) का ऋण नहीं देनेपर पिताके मरनेपर भी वह ऋण उस (प्रतिभू) के पुत्रको देना पड़ता है॥ १६०॥

श्रदातरि पुनर्तता विज्ञातप्रकृतावृणम् । पश्चात्प्रतिभुवि प्रेते परीष्सेत्केन हेतुना ॥ १६१ ॥

अदाता (जो ऋण देनेकी जमानत नहीं लिया हो, किन्तु केवल ऋणीको ऋणदाताके सामने नियत समयपर उपस्थित करनेकी ही जमानत ली हो, तथा यह) अतिभूकी अतिज्ञा (शर्त ) ऋणदाताको मालूम हो उस अतिभूके मरनेपर (ऋण-दाता ) किस कारण (उसके पुत्र आदिसे ) ऋण लेनेकी इच्छा करेगा अर्थाद नहीं करेगा (ऐसे जमानतदार पिताके मरनेपर उसके पुत्रको वह ऋण देना नहीं पड़ता)॥ निर्दिष्ट प्रतिभूके मरनेपर— निरादिष्टधनश्चेतु प्रतिभूः स्यादलंधनः । स्वधनादेव तद्दद्यान्निरादिष्ट इति स्थितिः ॥ १६२ ॥

पूर्व (८।१६१) श्लोकोक्त प्रतिभूको यदि ऋणीने ऋणका धन दे दिया है तथा ऋणदाता धन वापस देनेको नहीं कहा है, ऐसी अवस्थामें यदि वह प्रतिभू मर जाय और उसका पुत्र उस ऋणके घनको अपनी सम्पत्तिमें से चुकानेमें समर्थ हो तो वह ऋणीके ऋणको चुकता कर दे, ऐसी शास्त्रमर्थादा है ॥ १६२ ॥

मत्त ब्रादिके ऋणकी ब्रादेयता— मत्तोन्मत्तार्ताध्यधीनैर्बालेन स्थविरेण वा । असंबद्धकृतश्चैव व्यवहारो न सिद्ध-यति ॥ १६३ ॥

मत्त ( मिदरा श्रादिके नशेसे मतवाला ), उन्मत्त ( पागल ), रोगी, सेवक, वालक ( १६ वर्षसे कम श्रायुवाला अर्थात् नावालिग ), श्रीर बृढा-इनको पिता-भाई श्रादि सम्बन्धियोंकी सम्मतिके विना दिया गया ऋण व्यवहार (शास्त्र-मर्यादा) के प्रतिकृत्त होता है ॥ १६३ ॥

सत्या न भाषा भवति यद्यपि स्यात्प्रतिष्ठिता । बहिरचेद्भाष्यते धर्मान्नियताद्व-वावहारिकात् ॥ १६४ ॥

'में ऐसा करू गा' इस प्रकारकी बात लेख आदिके द्वारा निर्णीत करनेपर भी यदि धर्म (शास्त्रमर्थादा), कुलपरम्परा और व्यवहारसे प्रतिकृत कही गयी हो तो वह सत्य (प्रामाणिक) नहीं होती ॥ १६४॥

योगाधमनविक्रीतं योगदानप्रतिग्रहम् । यत्र वाऽप्युपधिं पश्येत्तत्सर्वं विनिवर्तयेत् ॥ १६४॥

जो वस्तु कपटसे बन्धक रक्खी गयी हो, बेची गयी हो, दी गयी हो या दान ली गयी हो, श्रथवा जहांपर कपट व्यवहार देखा गया हो; वह सब नहीं कियेके बरावर हो जाता है श्रर्थात श्रमान्य होता है ॥ १६५ ॥

कुटुम्बार्थ गृहीत ऋणकी देयता— प्रहीता यदि नष्टः स्यास्कुटुम्बार्थं कृतो व्ययः । दातव्यं बान्धवैस्तत्स्यात्प्रविभक्तैरपि स्वतः ॥ १६६ ॥ ऋणी यदि मर जाय तथा उसने ऋणद्रव्यको खलग हुए या सम्मिलित परि-

वार्के लिए व्यय किया हो तो वह ऋण उस स्त ऋणीके अलग हुए या सम्मिलित परिवारवालोंको चुकाना चाहिये ॥ १६६ ॥

कुदुम्बार्थेऽध्यधीनोऽपि व्यवहारं यमाचरेत्। स्वदेशे वा विदेशे वा तं ज्यायात्र विचालयेत् ॥ १६७ ॥ स्वामी (घरके मालिक) के देश या विदेशमें रहनेपर अधीनस्वरूप सेवक आदिने भी कुटुम्बके पालन-पोषणादिके लिए जो ऋण लिया हो, उसे स्वामी चुकता कर दे ॥

> वलात्कारसे किये गयेकी श्रमान्यता-बलाइनं बलाद् भुक्तं बलादाबापि लेखितम्। सर्वान्बलकृतानर्थानकृतान्मनुरव्रवीत् ॥ १६८ ॥

बकात्कारसे जो ( नहीं देने योग्य वस्तु ) दिया गया हो, जो ( भूमि, भूषण आदि ) भोगा गया हो, अथवा ( ऋण लेने या चक्रवृद्धि आदि सम्बन्धी ) लेख (हैण्डनोट, दस्तावेज आदि ) लिखवाया गया हो; वलात्कारसे कराये गये उन सव कार्योंको मनुने नहीं किया गया अर्थात् अमान्य वतलाया है ॥ १६८ ॥

प्रातिभाव्यादिका निषेध-

त्रयः परार्थे क्लिश्यन्ति सान्तिणः प्रतिभूः कुलम् । चस्वारस्तूपचीयन्ते विप्र आढचो विष्कृ नृपः ॥ १६६ ॥

(धर्म, अर्थ तथा न्यवहार अर्थात् मुकदमे देखनेवाले क्रमशः) गवाह, जमानतदार तथा कुल अर्थात् स्वजन दूसरोंके लिए क्लेश पाते हैं ग्रौर ( दान लेने, ऋण देने, विकय करने और व्यवहार देखनेसे कमशः ) ब्राह्मण, ऋणदाता ( महाजन ), व्यापारी और राजा-ये चारों धनकी वृद्धि करते हैं ॥ १६९ ॥

विमर्श—उक्त कारणसे बलास्कारपूर्वक गवाही देने, जमानत लेने और व्यवहार देखनेके लिए स्वीकार नहीं कराना चाहिये तथा ब्राह्मणदाताको, ऋणदाता ऋणीको, व्यापारी क्रयकर्ता (खरीददार) को भीर राजा व्यवहार (मुकदमे) वालेको बलाकार पूर्वक प्रवृत्त नहीं करे॥

श्रमाद्य धन लेनेका निषेध-अनादेयं नाद्दीत परिज्ञीणोऽपि पार्थिवः। न चादेयं समृद्धोऽपि सूच्ममप्यर्थमुत्सृजेत् ॥ १७०॥ धनादिसे क्षीण भी राजाको अप्राह्य धन नहीं लेना चाहिये तथा समृद्धिमान् होते हुए भी ( राजाको ) प्राह्म थोड़ा भी धन नहीं छोड़ना चाहिये ॥ १७० ॥

श्रमाह्य श्रथंके लेने श्रादिमें दोष— श्रनादेयस्य चादानादादेयस्य च वर्जनात्। दौर्बल्यं ख्याप्यते राज्ञः स प्रेत्येह च नश्यति ॥ १७१ ॥ श्रमाह्य धनके लेने तथा प्राह्य धनके छोड़नेसे (नागरिकों प्रजाश्रोंमें ) राजाको

अमाह्य धनक लन तथा माह्य धनक छाड़नस (नागरिका प्रजाद्यांसे ) राजाका असमर्थ समका जाता है तथा वह राजा अधर्मके कारणसे मरकर तथा अपयशके कारणसे यहांपर अर्थात् जीता हुआ नष्ट होता है ॥ १७१ ॥

> श्राह्य धन लेने त्रादिसे लाभ— स्वादानाद्वर्णसंसर्गात्त्वबलानां च रत्त्वणात्। बलं संजायते राज्ञः स प्रेत्येह च वर्धते ॥ १७२ ॥

(शास्त्रीय वचनातुसार) प्राह्म धनको लेने तथा सजातीयोंके साथ (विवाहादि-) सम्बन्धसे और दुर्बलोंको रक्षासे राजाकी शक्ति बढ़ती है और वह मरकर (स्वर्गादि लाभसे) तथा यहांपर अर्थात जीते हुए (ख्याति आदिसे) समृद्धिमान् होता है।।

समानभावसे शासन— तस्माद्यम इव स्वामी स्वयं हित्वा प्रियाप्रिये । वर्तेत याम्यया वृत्त्या जितक्रोधो जितेन्द्रियः ॥ १७३॥

इस लिए राजा क्रोध तथा इन्द्रियोंको वशमें करके श्रौर श्रपने प्रिय तथा श्रिप्रियका त्यागकर यमराजके समान सर्वत्र समन्यवहार रखते हुए वर्तावकरे ॥१७३॥

श्रवर्भ पूर्वक शासनसे हानि— यस्त्वधर्मेण कार्याणि मोहात्कुर्यान्नराधिपः। श्रविरात्तं दुरात्मानं वशे कुर्वन्ति शत्रवः॥ १७४॥

जो राजा लोभादिके कारण श्रधर्म कार्यों को करता है, उस दुरात्मा राजाको शत्रुलोग शीघ्र वशमें करलेते हैं ॥ १७४॥

> धर्मपूर्वक शासनसे लाम— कामकोधौ तु संयम्य योऽर्थान्धर्मेण पश्यति । प्रजास्तमनुवर्तन्ते समुद्रमिव सिन्धवः ॥ १७४॥

जो राजा काम और कोधको छोड़कर धुर्मपूर्वक कार्यों ( व्यवहारों - मुकदमों ) को देखता है; प्रजा उस राजाका अनुगमन इस प्रकार करती है, जिस प्रकार नदियां समुद्रका ॥ १७५ ॥ विमर्श—इसका गृहाशय यह है कि जिस प्रकार निदयां समुद्रमें मिलकर फिर वहांसे वापस नहीं लौटती, किन्तु तद्रूप होकर उस समुद्रकी मर्यादाकी वृद्धि तथा रक्षा करती हैं; उसीप्रकार प्रजा भी तद्रूप होकर राजाकी मर्यादाकी वृद्धि तथा रक्षा करती हैं।

स्वेच्छासे धन लेनेपर दण्ड— यः साधयन्तं छन्देन वेद्येद्धनिकं नृपे । स राज्ञा तचतुर्भागं दाष्यस्तस्य च तद्धनम् ॥ १७६ ॥

('मैं राजाका प्रियपात्र हूं' इत्यादि श्रिभमानसे ) धन वस्ल करते हुए ऋण-दाताको जो ऋणी निवेदन (शिकायत ) करे, राजा उसे ऋण धनके चतुर्थीश धनसे दिल्दित करे तथा उसका वह धन भी दिलवा दे ॥ १७६ ॥

> धनाभाव होनेपर कामसे ऋणपूर्ति— कर्मणाऽपि समं कुर्याद्धनिकायाधमर्णिकः । समोऽवकृष्टजातिस्तु दद्याच्छ्रेयांस्तु तच्छनैः ॥ १७७॥

यदि ऋणी ऋणको देनेमें श्रासमर्थ हो तथा ऋणदाताकी जातिवाला या उससे छोटी जातिवाला हो तो वह ऋणी उस ऋणदाताके यहां (श्रापनी जातिके श्रामुख्य ) काम करके ऋणको बराबर (चुकता ) करे तथा यदि ऋणी ऋणदातासे बड़ी जातिवाला हो तो ऋणको धीरे धीरे (किस्तोंमें ) चुकता करे॥ १७७॥

विमर्श—'हीनांस्तु दापयेत्' इस कात्यायनोक्त वचनके अनुसार बाह्मण भिन्न समान जातिवाला ऋणी हो तभी वह ऋणदाताके यहां अपनी जातिके अनुरूप कार्य करके ऋण चुकता करे, बाह्मण जातिका ऋणी हो तो नहीं।

अनेन विधिना राजा मिथो विवदतां नृणाम्। साद्मिप्रत्ययसिद्धानि कार्याणि समतां नयेत्॥ १७८॥

इस प्रकार त्रापसमें विवाद करते हुए मनुष्यों ( वादियों तथा प्रतिवादियों ) के साक्षियों तथा लेख त्रादिसे निर्णीत कार्यको पूरा करे॥ १७८॥

घरोहर रखना— कुलजे वृत्तसंपन्ने धर्मझे सत्यवादिनि । महापत्ते धनिन्यार्थे नित्तेषं नित्तिपेद् बुधः ॥ १७६॥

कुलीन, सदाचारी, घर्मज्ञाता, सत्यवादी, बहुत परिवारवाले, धनी श्रीर सज्जनके पास विद्वान् मनुष्य धरोहर रक्खे ॥ १७६ ॥ लेनेके प्रकारसे घरोहर वापस देना— यो यथा निचिपेद्धस्ते यमर्थं यस्य मानवः। स तथेव प्रहीतच्यो यथा दायस्तथा प्रहः॥ १८०॥

जो मनुष्य जिसप्रकार ( मुहर बन्द या बिना मुहर बन्द, गवाहके सामने या एकान्तमें इत्यादि ) से जिसके हाथमें जो धन ( धरोहरके रूपमें ) रक्खे, उस धनको उसी प्रकार ( मुहरबन्द या बिना मुहरबन्द, गवाहके सामने या एकान्तमें ) उसी लेनेवालेके हाथसे वह ( धरोहर रखनेवाला ) वापस ले; क्योंकि जिस रूपमें दिया जाता है, उसी रूपमें लेना न्यायसङ्गत है ॥ १८०॥

विमर्श— मुहर बन्दकर रक्षे हुए सुवर्णादिको उसी प्रकार मुहरवन्द वापस छेनेके बाद उसे मुहरको तोडकर घरोहर रखनेवाला यदि कहे कि—'मेरा द्रव्य तील या गिनकर दो' तो वह दण्डनीय होता है।

> साक्षीके श्राभावमें धरोहरका निर्णय— यो नित्तेपं याच्यमानो नित्तेष्तुर्न प्रयच्छति । स याच्यः प्राङ्विवाकेन तिन्नत्तेष्तुरसन्निधौ ॥ १८१ ॥

यदि धरोहर लेनेवालेसे धरोहर देनेवाला स्वामी अपना धरोहर वापस मागे और वह वापस नहीं दे तो न्यायधीश धरोहर देनेवाले स्वामीसे परीक्षमें धरोहर रखनेवालेसे (इस वच्यमाण (८१९८९) प्रकारसे ) धरोहरको वापस मांगे ।।१८९॥

साद्यभावे प्रणिधिभिवयोरूपसमन्वितैः । अपदेशैक्ष संन्यस्य हिरएयं तस्य तत्त्वतः ॥ १८२ ॥

दिये गये घरोहरके साक्षी नहीं होनेपर न्यायाधीश वय ( वचपनको छोड़कर युवा वृद्ध आदि ) तथा हप ( सौन्दर्य आदि ) से युक्त गुप्तचरों से चोरी होने या राजाके छीन लेने आदि उपद्रचोंका बहाना कराकर वास्तिषक सुवर्ण ( या रुपया आदि ) को उसी घरोहर लेनेबालेके यहां घरोहरके रूपमें रखवा दे तथा उस घरोहर लेनेबालेसे उस घरोहरको मांगे अर्थात उन गुप्तचरोंसे मांगनेको कहे ॥ १८२ ॥

स यदि प्रतिपद्येत यथान्यस्तं यथाकृतम् । न तत्र विद्यते किंचिद्यत्परैरभियुज्यते ॥ १८३ ॥

फिर यदि घरोहर लेनेवाला वह व्यक्ति ज्योंका त्यों उसे वापस कर दे तो न्यायाधीश समझे कि पहले घरोहर वापस नहीं देनेकी शिकायत करनेवाले व्यक्तिने उसके यहां घरोहर नहीं रक्खा था ॥ १८३ ॥ तेषां न दद्याद्यदि तु तद्धिरण्यं यथाविधि । इभौ निगृह्य दाप्यः स्यादिति धर्मस्य धारणा ॥ १८४ ॥

श्रीर यदि उन गुप्तचरोंके दिये हुए सुवर्णादि धरोहरको लेनेवाला व्यक्ति ज्योंका त्यों वापस नहीं दे तो न्यायाधीश ताडन श्रादि दण्डसे उसे (धरोहर लेनेवाले व्यक्तिको) वशमें करके धरोहरके उन दोनों धनोंको दिलवावे, यह धर्मका निर्णय है।। १८४॥

पुत्रादिको घरोहर देनेका निषेध— निच्चेपोपनिधी नित्यं न देयौ प्रत्यनन्तरे । नश्यतो विनिपाते तावनिपाते त्वनाशिनौ ॥ १८४ ॥

निच्चेप तथा उपनिधि विताके जीवित रहनेपर उसके पुत्र या अन्य उत्तराधि-कारीको नहीं देना चाहिये, क्योंकि उसको देनेवालेके मर जानेपर वे (निच्चेप तथा उपनिधि) नष्ट हो जाते हैं और जीवित रहनेपर कभी नष्ट नहीं होते (इस कारण अनर्थ होनेके अयसे वैसा न करे)।। १८५॥

विमर्श—गिनकर या विना मुहरवन्द किये जो द्रव्य दिया जाता है, उसे 'निचेप' कहते हैं तथा विना गिने या मुहरवन्दकर जो द्रव्य दिया जाता है, उसे

'उपनिधि' कहते हैं।।

धरोहर स्वयं लौटानेपर राजादिका कर्तन्य— स्वयमेव तु यो दद्यान्मृतस्य प्रत्यनन्तरे । न स राज्ञा नियोक्तन्यो न निचेष्तुश्च बन्धुभिः ॥ १८६ ॥

धरोहर देनेवाले के मर जानेपर यदि उसके पुत्र या उत्तराधिकारोके लिये उस धरोहरको लेने वाला स्वयं वापस लौटा दे तो राजा या धरोहर देनेवाले स्वामीके उत्तराधिकारी बान्धवादि (या पुत्र ) को धरोहर वापस करनेवाले उस व्यक्तिपर अन्य द्रव्यके बाकी रह जानेका आचीप नहीं करना चाहिये ॥ १८३॥

अच्छलेनेव चान्त्रिच्छेत्तमर्थं त्रीतिपूर्वकम् । विचार्य तस्य वा वृत्तं साम्नेव परिसाधयेन् ॥ १८७ ॥

( उस घरोहर वापस लौडानेवालेपर त्रौर घरोहर वाकी रह जानेका सन्देह होने पर उस घरोहर देनेवाले व्यक्तिका वान्धवादि उत्तराधिकारो ) निष्कपः होकर त्रिमपूर्वक ही उस शेष बचे हुए घरोहरका निश्चय करे तथा उसके व्यवहारको विचारकर स्त्रर्थात 'यह घर्मात्मा है' ऐसा मानकर सामके प्रयोगसे हो निर्णय करे ॥ मुहरबन्द घरोहर देनेपर— निच्चेपेष्वेषु सर्वेषु विधिः स्यात्परिसाधने । समुद्रे नाप्नुयात्किक्कियदि तस्मान्न संहरेत् ॥ १८८ ॥

सव प्रकारके धरोहरोंके देनेको अस्वीकार करनेपर उसका निर्णय करनेके लिए उक्त विधान ('साच्यभावे–' (८१९८२ ) आदि ) कहा गया है। यदि मुहर-बन्द धरोहर लेनेवाला ज्योंका त्यों (ठीक-ठीक मुहरबन्द ) धरोहरको वापस कर दे तथा उसे खोलनेपर उसमें से कुछ नहीं ले तो धरोहर देनेवाले स्वामीको कुछ नहीं मिलता है। १८८॥

घरोहरके चोरी त्रादि होनेपर— चौरैहेंतं जलेनोढमिंग्रना दग्धमेव वा। न द्याद्यदि तस्मात्स न संहरति किञ्चन ॥ १८६॥

घरोहर रक्खे हुए द्रव्यमं-से घरोहरको लेनेवाला स्वयं कुछ नहीं ले श्रौर वह धरोहरका द्रव्य चोरी हो जाय, पानीकी वादमें वह जाय या श्राग लगनेसे जल जाय, तो धरोहर लेनेवालेसे घरोहर देने वाला कुछ नहीं पाता है ॥ १८६ ॥

धरोहर नहीं वापस करने आदिपर सामादिसे निर्णय तथा दण्ड---

निचेपस्यापहर्तारमनिचेप्तारमेव च । सर्वेष्तायरन्विच्छेच्छपथैरचैव वैदिकैः ॥ १६० ॥

धरोहरका अपहरण करनेवाले (लेकर वापस नहीं दैनेवाले) और बिना धरोहर दिये ही मांगनेवाले व्यक्तियोंका निर्णय सामादि उपायों तथा वेदोक्त शपथोंके द्वारा न्यायाधीशको करना चाहिये॥ १९०॥

यो नित्तेपं नार्पयति यश्चानित्तिष्य याचते । तावुभी चौरवच्छास्यौ दाप्यौ वा तत्समं दमम् ॥ १६१ ॥

जो दिये हुए घरोहरोंको वापस नहीं करता तथा जो घरोहरको विना दिये ही मांगता है। उन दोनोंको न्यायाधीश (सोना, मोती श्रौर मणि (जवाहारात) श्रादि उत्तम द्रव्यका विषय होनेपर) चोरके समान दण्डित करे तथा (तांबा श्रादि सामान्य द्रव्यका विषय होनेपर) उसके बराबर श्रर्थदण्डसे दण्डित करे श्रर्थात् उतना रुपया जुर्माना करे ॥ १९१॥

निज्ञेपस्यापहर्तारं तत्समं दापयेदमम् । तथोपनिधिहर्तारमविशेषेण पार्थिवः ॥ १६२ ॥ राजा (या न्यायाधीश) निद्येपका हरण करने (नापस नहीं देने) नाले मनुष्यसे उतना ही घन दिलवादे तथा उपनिधिको हरण करनेवाले मनुष्यको भी नहीं (उतना हो) दण्ड दे अर्थात् धरोहरके बराबर धन दिलवादे ॥ १९२॥

विमर्श—पूर्वश्लोक (८।१९१) में निचेष तथा उपनिधिको अपहरण करने (लेकर बापस नहीं देने) वाले बाह्मणेतर न्यक्तिको चोरके समान दण्डित करनेका विधान बताकर शारीरिक दण्डादिकी आज्ञा दी गयी है, वर्योकि उक्त अपराध करनेवाले बाह्मणसे इस रलोक हारा 'दापयेत्' इस पदसे धरोहरके बराबर धन दिल्लवानेकी आज्ञा दी गयी है। इसी प्रकार इस रलोकमें कहा गया दण्ड-विधान पहली वार अपराध करनेपर और पूर्व रलोक (८।१९१) में कहा गया दण्ड-विधान बार-वार अपराध करनेपर कहनेसे पूर्व रलोक (८।१९१) के साथ इस रलोककी पुनरुक्ति नहीं समझनी चाहिये। यदि बिना धरोहर दिये ही कोई व्यक्ति किसी व्यक्तिसे धरोहर मांगने लगे तो समान न्यायसे उसे भी धरोहरके समान धन दिल्लवानेका दण्ड देना चाहिये। निचेष तथा उपनिधिका लच्चण पहले (८।१८५) विमर्शमें कह आये हैं।

छत्तसे दूसरेका धन हरण करनेपर दण्ड— डपधाभिश्च यः कश्चित्परद्रव्यं हरेन्नरः । ससहायः स हन्तव्यः प्रकाशं विविधैवधैः ॥ १६३ ॥

जो मनुष्य कपटसे ( तुमपर राजा कुद्ध हैं, इतना धन मुफ्ते दोगे तो मैं तुम्हारी रक्षा कर दूंगां इस प्रकार कहकर या धनादिका लोभ देकर ) दूसरेक धनहरण करे, उसे इस काममें सहायता देनेवालोंके साथ सब लोगोंके सामने राज अनेक प्रकारके वधों ( हाथ-पैर काटने बांधने था कीड़े या वेंतोंसे मारने ) से मारे

विमर्श—यहांपर अपराधानुसार दण्डविधान राजाको करना चाहिये। उक्त धरोहरके विषयमें असत्य बोलने मर दण्ड— निच्चेपो यः कृतो येन यावांश्च कुलसन्निधौ। तावानेव स विज्ञेयो विज्ञवन्द्रस्डमहीत ॥ १६४॥

साक्षीके सामने जिसने जितना घरोहर रक्छ। है, ( दस विषयके परिणाम विषयमें विवाद उपस्थित होनेपर साक्षी जितना कहे) उतना ही वह घरोहर सममन चाहिये और उसके विषद्ध कहनेवाला दण्डके योग्य है ॥ १६४ ॥

धरोहर देने तथा वापस करने का प्रकार— मिथो दायः कृतो येन गृहीतो मिथ एव वा । मिथ एव प्रदातक्यो यथा दायस्तथा प्रहः ।। १६४ ॥

जिसने जिस प्रकार एकान्तमें घरोहर दिया है श्रीर जिसने एकान्तमें ही लिया है, उसे एकान्तमें ही लेना तथा वापस करना चाहिये; क्योंकि जिस प्रकार दिया जाता है, उसी प्रकार वापस किया जाता है ॥ १९५॥

विमर्श-'यो यथा निविषेत्-' (८।१८०) श्लोकमें केवल धरोहर देनेका विधान कहा गया है तथा इस श्लोकमें वापस करनेका; अत एव उक्त श्लोकके

साथ इसकी पुनरुक्ति नहीं होती।।

निचित्रस्य धनस्यैवं त्रीत्योपनिहितस्य च । राजा विनिर्णयं कुर्योदिच्चिण्वन्न्यासधारिगाम् ॥ १६६ ॥

राजा ( या न्यायाधीश ) मुहरबन्द या विना मुहरबन्द दिये गये घरोहरका अथवा भोगार्थ प्रेमपूर्वक दी गयी ( धन, वल्ल-आभूषणादि ) मंगनीकी वस्तुओंका निर्णय लेनेवालेको यथासम्भव अपीडित करता हुआ करे ॥ १९६ ॥

विना स्वामित्वके वेचनेपर दण्ड-

विक्रीणीते परस्य स्वं योऽस्वामी स्वाम्यसंमतः। न तं नयेत साद्यं तु स्तेनमस्तेनमानिनम् ॥ १६७ ॥

जो मनुष्य ( किसी वस्तुका स्वामी नहीं होता हुआ भी उस वस्तुके ) स्वामीकी आज़ा लिये विना ही दूसरेकी कोई वस्तु बेंच दे। श्रीर (इस प्रकार) चोर होता हुआ भी वह अपनेको चोर नहीं माने तो राजा उसके साक्षीको प्रमाणित नहीं माने ॥

> अवहार्यो भवेचचैव सान्वयः षट्शतं दमम्। निर्न्वयोऽनपसरः प्राप्तः स्याच्चौरिकेल्बिषम् ॥ १६८ ॥

यदि दूसरेकी वस्तु उक्त प्रकार (८।१९३) से बेचनेवाला (उस बेची गयी वस्तुके स्वामीके ) वंशका ( पुत्र आदि सबन्धी ) हो तो उसे राजा ६०० पण दण्ड (जुर्माना) करे श्रीर उस बेची गयी वस्तुके स्वामीके वंशका नहीं हो, श्रीर उस वस्तुके स्वामी या उसके पुत्र आदिसे वह (बेची गयी ) वस्तु दानमें या बेचनेसे नहीं मिली हो तो उस वस्तुको वेचनेवाला वह मनुष्य चोरके पापको प्राप्त करता है अर्थात् राजाको उसे चोरके समान दण्डित करना चाहिये ॥ १९८ ॥

अस्वामिना कृतो यस्तु दायो विक्रय एव वा।

त्रकृतः स तु विज्ञेयो व्यवहारे यथा स्थितिः ॥ १६६ ॥

स्वामी नहीं होनेपर भी जो किया जाय, दिया जाय या बेचा जाय; उसे किया हुन्ना, दिया हुन्ना या वेचा हुन्ना नहीं मानना चाहियेः क्योंकि व्यवहारमें जैसी मर्यादा है, वैसा नहीं किया गया है ॥ १९९ ॥ [अनेन विधिना शास्ता कुर्वन्नस्वामिविकयम् । अज्ञानाज्ज्ञानपूर्वं तु चौरवद्दण्डमहीत ॥ १४ ॥]

शासक (शासन करनेवाला राजा या न्यायाधीश) किसी वस्तु के स्वामी नहीं होनेपर भी उस वस्तुको अज्ञानपूर्वक वेचनेवालाका शासन (दण्डित) करे और ज्ञानपूर्वक (जान-ब्रुभकर) वेचनेवाले व्यक्तिको चोरके समान दण्डित करे॥

> श्रागमसहित भोगकी प्रमाणता— सम्भोगो दश्यते यत्र न दश्येतागमः क्वचित्। आगमः कारणं तत्र न संभोग इति स्थितिः॥ २००॥

जिस किसी वस्तुका उपभोग देखा गया हो श्रीर उसके मिलनेका साधन नहीं देखा जाय अर्थात् यह वस्तु इस मनुष्यके यहां खरोदनेसे श्रायी या दानादिसे, ऐसा कोई प्रमाणीभृत साधन नहीं देखा जाय तो उस वस्तुके श्रानेके कारणको ही मुख्य मानना चाहिंगे, उपभोग को नहीं, ऐसी शास्त्रमर्थादा है।। २००॥

सर्वप्रत्यक्ष खरीदनेपर मूलप्राप्ति— विक्रयाद्यो धनं किञ्जिद् गृह्णीयात्कुलसन्निधौ। क्रयेण स विशुद्धं हि न्यायतो लभते धनम् ॥ २०१॥

जो कोई वस्तु विकय (बेंचनेके) स्थान (बाजार या दूकान आदि) से बेचनेवालों अर्थात् अनेक व्यापारियोंके प्रत्यक्षमें खरीदी जाती है, उसी दोषरहित धनको न्याय-पूर्वक खरीदनेवाला बेचनेवालेसे प्राप्त करता है अर्थात् वस्तुका स्वामी नहीं होनेपर सर्वप्रत्यक्ष बेची गयी उस वस्तुका मूल्य खरीददारको बेचनेवालेसे प्राप्तव्य होता है।

अथ मृलमनाहार्यं प्रकाशक्रयशोधितः । श्रद्रण्डचो मुच्यते राज्ञा नाष्ट्रिको लभते धनम् ॥ २०२ ॥

स्वामी नहीं होनेपर किसी वस्तुको वेचनेवालेसे निश्चित रूपसे सर्व प्रत्यक्ष (बाजारमें) खरीदनेवाला यदि उस वेचनेवालेको परदेश चल जाने या मर जाने आदिके कारण नहीं ला सक तो खरीदनेवाले श्रदण्डनीय उस व्यक्तिको राजा छोड़ दें (दण्डित न करें), किन्तु वेचे हुए उस वस्तुको, खरीदनेवालेसे उस वस्तुका स्वामी प्राप्त करता है।। २०२॥

विमर्श—इस श्लोकके चतुर्शपादके विषयमें बृहस्पतिका मत है कि उस वस्तुका

स्वामी उस प्रकार खरीदनेवालेको आधामूल्य देकर वह वस्तु प्राप्त करे, ऐसा करके दोनों (वस्तुका स्वामी तथा उक्त रूपमें अस्वामीसे खरीदनेवाला) अपने आधे-आधे मूल्यको अपहृत ( चोरी गया ) समझें (म॰ मु॰ )। मिलावटी वस्तु वेचनेपर दण्ड---

नान्यदन्येन संसृष्टरूपं विक्रयमहेति। न चासारं न च न्यूनं न दूरेण तिरोहितम्॥ २०३॥

श्रधिक मूल्यवाली वस्तुमें थोड़े मूल्यवाली वस्तु ( यथा-कुङ्कुममें कुसुम्भ, घोमें वनस्पति, इत्यादि ) को मिलाकर साधारण वस्तुको अत्युत्तम वतलाकर तौलमें कम और दूर या श्रन्धकार श्रादिके कारण जिसका वास्तविक रूप नहीं मालूम पड़ता ऐसी वस्तुएं नहीं बेची जा सकतीं ॥ २०३॥

विमर्श-उक्त रूपसे मिलावटी भादि वस्तुको बेचनेवाला दूसरेकी वस्तुको

बेचनेवालेके समान दण्डनीय होता है।

दूसरी कन्याको दिखाकर उससे दूसरीके साथ विवाह करानेपर-अन्यां चेद्दर्शियत्वाऽन्या वोद्धः कन्या प्रदीयते । उभे त एकशुल्केन वहेदित्यव्रवीनमनुः ॥ २०४॥

दूसरी सुन्दरी या विदुषी कन्याको दिखाकर वादमें यदि उससे भिन्न दूसरी कन्याके साथ ( विवाह कराकर उसे ) विवाह करनेवाले ( पति ) के लिए दी जाय तो वह (विवाह करनेवाला पित ) उसी मूल्यमें उन दोनों कन्यात्रोंसे विवाह करे ऐसा मनुने कहा है ॥ २०४॥

विमर्श- मृत्य देकर कन्याके साथ विवाह करना एक प्रकारसे खरीदना ही

है, अतएव उसका दण्डविधान इस प्रकरणमें कहा गया है।

पगली आदि कन्याके साथ विवाह करानेपर-नोन्मत्ताया न कुष्टिन्या न च या स्पृष्टमेथुना। पूर्व दोषानभिख्याप्य प्रदाता द्राडमहिति ।। २०४।।

पगली, कुछ रोगवाली और क्षतयोनि (विवाहसे पहले मैधुन की हुई) कन्याके दोषोंको पह ले बतलाकर कन्यादान करनेवाला दण्डभागी नहीं होता ॥ २०५॥

विमर्श-किन्तु कन्याके दोषको विना बतलाये उस कन्याका दान करनेवाला भागे वच्यमाण (८।२२४) वचनसे दण्डभागी होता ही है।।

प्रोहितकी दक्षिणा देनेमें -ऋत्विग्यदि वृतो यज्ञे स्वकर्म परिहापयेत्। तस्य कर्मानुरूपेण देयोंऽशः सह कर्तृभिः ॥ २०६॥

यज्ञमें यदि वरण किया हुआ ऋत्विक् (रोगादिके कारण) अपना काम नहीं करावे तो उसके किये गये कामके अनुसार वाकी कामको पूरा करनेवालोंको उसका भाग देना चाहिये॥ २०६॥

दक्षिणा देनेके बाद काम छोड़नेपर— दिल्णासु च दत्तासु स्वकर्म परिहापयन् । छत्स्नमेव लभेतांशमन्येनैव च कारयेत् ॥ २०७॥

(माध्यन्दिन यज्ञादिमें) सब दक्षिणा लेकर अपने कामको (रोगादिके कारण-राठतादि दुर्भीवनाके कारण नहीं) छोड़ता हुआ ऋत्विक् सब दक्षिणा का भागी होता है (इस अवस्थामें यज्ञकर्ताको) बाकी कार्य दूसरोंसे करवाना तथा) अलग दूसरी दक्षिणा उसको देनी चाहिये॥ २०७॥

यस्मिन्कर्मणि यास्तु स्युक्काः प्रत्यङ्गद्विणाः । स एव ता त्राद्दीत भजेरन्सर्वे एव वा ॥ २०५ ॥

त्राधानादि जिन कर्मोंमें प्रत्येक श्रङ्गकी जो दक्षिणा बतलायी गयी है, उनको वही ( उस श्रङ्गका कार्य करानेवाला ही ) ऋतिक ्ले श्रथवा उन सब श्रङ्गोंकी दक्षिणाश्रोंको विभक्तकर सब ऋतिक परस्परमें बांट लें ॥ २०८ ॥

श्रम्बर्यु श्रादिकी दक्षिणा— रथं हरेत चाम्बर्युब्रह्माधाने च वाजिनम् । होता वाऽपि हरेदश्वमुद्गाता चाप्यनः क्रये ॥ २०६॥

किन्हीं शाखावालोंके त्राधानमें त्रध्यर्यु रथको, ब्रह्मा तेज घोड़ेको, होता घोड़ेको तथा उद्गाता सोमलताको खरीदनेपर उसे वहन करने (ढोने या लाने) वाली गाड़ीको प्राप्त करता है ॥ २०९॥

विमर्श—यह दिच्चणा प्राप्त करनेकी ब्यवस्था आम्नायविशेषानुसार है, पश्चान्तर यह है कि जिसके छिए जो दिच्चणा शास्त्रोंमें कही गयी है, उसे वे अध्वर्यु आदि प्राप्त करें।।

> सर्वेषामर्धिनो मुख्यास्तद्धेनार्धिनोऽपरे । तृतीयिनस्तृतीयांशाश्चतुर्थाशाश्च पादिनः ॥ २१० ॥

सब ऋत्विजोंमें प्रथम मुख्य चार ऋत्विज् सब दक्षिणाका श्राघा भाग, द्वितीय चार ऋत्विज् उन प्रथम चार ऋत्विजोंसे श्रधौंश, तृतीय चार ऋत्विज् तृतीयांश श्रौर चतुर्थ चार ऋत्विज् चतुर्थाश दक्षिणा प्राप्त करते हैं ॥ २९०॥

विमर्श-इसका स्पष्ट आशय यह है-१ होता, २ अध्वर्यु, ३ ब्रह्मा, ४ उद्गाता, प मैत्रावरुण, ६ प्रतिप्रस्थाता, ७ ब्राह्मणाच्छंसी, ८ प्रस्तोता, ६ अच्छावाक, १० नेष्ठा, ११ आग्नीध्र, १२ प्रतिहर्ता, १३ प्रावस्तुत् , १४ उन्नेता, १५ पोता और १६ सुब्रह्मण्य, ये १६ ऋत्विज होते हैं। इनमें 'होता' आदि प्रथम चार मुख्य ऋत्विज् सम्पूर्ण द्विणाका आधा भाग अर्थात् ४८ गार्ये ( ४८ ÷ ४ = १२, इस प्रकार प्रत्येक ऋत्विज १२-१२ गायें), 'मैत्रावरुण' आदि द्वितीय चार ऋत्विज् उन प्रथम चार ऋत्विजींका आधा भाग अर्थात् ४८÷२=२४ गायें (२४÷४=६, इस प्रकार प्रत्येक ऋत्विज् ६-६ गायें); 'अच्छावाक' आदि तृतीय चार ऋतिज् प्रथम चार ऋतिजोंका नृतीय भाग (तिहाई) अर्थात् ४८÷३=१६ गार्ये (१६÷४=४, इस प्रकार प्रत्येक ऋत्विज् ४-४ गायें ), तथा 'प्रावस्तुत्' आदि अन्तिम चार ऋत्विज् प्रथम चार ऋत्विजोंका चौथा भाग (चौथाई) अर्थात् ४८ ÷ ४ = १२ गायें, ( १२ ÷ ४ = ३, इस प्रकार प्रत्येक ऋरिवज् ३-३ गायें ) दिचणामें प्राप्त करते हैं । इसके अनुसार ( ४८+२४ + १६ + १२ = १०० ) कुळ १०० गायें दिल्लामें उन १६ ऋखि जोंको दी जाती हैं। यही बात 'तं शतेन दीचयित' इस श्रुतिसे भी प्रमाणित होती है। यद्यपि 'सर्वेषामर्थिनो मुख्याः' 'होता' आदि प्रथम चार मुख्य ऋत्विजीको सब द्त्रिणाका आधा भाग कहनेसे (१००÷२=५०) ५० गायें द्त्रिणामें मिलनी चाहिये, तथापि ४८ सङ्ख्याको ५० सङ्ख्याके समीपवर्ती होनेसे आधा कहा गया है।

सम्मिलित कार्य करनेपर-

सम्भूय स्वानि कर्भाणि कुर्वद्विरिंह मानवैः। अनेन विधियोगेन कर्तव्यांशप्रकल्पना।। २११॥

मिलकर काम करनेवाले ममुन्यों (कारीगर आदि ) को इसी विधि (पूर्वोक्त यज्ञ-दक्षिणा भाग ) के अनुसार (विज्ञान, व्यापार, कला आदिकी कुरालताका ध्यान रखते हुए ) हिस्सेका बटवारा कर लेना चाहिये ॥ २११ ॥

्र दानद्रव्यको लौटानेका नियम— धर्मार्थं येन दत्तं स्यात्कस्मैचिद्याचते धनम् । पश्चाच न तथा तत्स्यात्र देयं तस्य तद्भवेत् ॥ २१२ ॥

धर्मार्थ (यज्ञादि कार्यके लिये) मांगनेवाले किसीको धन दे दिया गया हो (अथवा देनेका वचन दिया गया हो) और वह धन धर्मकार्यमें नहीं लगाया जाय तो दाता उस दिये गये धनको वापस ले लेवे (अथवा देनेका वचन दिया हो तो मत देवे)॥ २१२॥

उक्त नियमानुसार वापस नहीं देनेपर दण्ड— यदि संसाधयेत्तत्तु दण्णील्लोभेन वा पुनः।

राज्ञा दाप्य: सुवर्ण स्यात्तस्य स्तेयस्य निष्कृति: ॥ २१३ ॥
यदि धर्मार्थ कहकर लिया हुया धन वह (याचक धर्मकार्यमें नहीं लगाते हुए
भी ) दाताको मांगनेपर मद या लोभके कारण वापस नहीं लौटावे (त्र्र्थात् स्वीकृतः
धनको दातासे बलपूर्वक प्रहण करे ) तो राजा उस चोरीके पापकी निवृत्ति (दूर करने ) के लिए उसे (उक्त धन नहीं लौटानेवालेको ) एक सुवर्ण (८।१३४) से दिण्डित करे (और दाताको उक्त धन तो दिलवा ही दे )॥ २१३॥

दत्तस्यैषोदिता धर्म्या यथावदनपिक्रया । श्रत ऊर्ध्व प्रवद्यामि वेतनस्यानपिक्रयाम् ॥ २१४ ॥

(महर्षि मगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि—) दिये गये धनको नहीं लौटानेपर यह धर्मयुक्त विधान कहा, इसके बाद वेतन नहीं देनेपर विधानको मैं कहूंगा।।

स्वस्थ कर्मचारीको काम नहीं करनेपर दण्ड-

भृतो नार्तो न कुर्याद्यो द्पीत्कर्म यथोदितम्।

स दरङ्यः कृष्णलान्यष्टौ न देयं चास्य वेतनम् ॥ २१४ ॥

वेतन पानेवाला जो कर्मचारी स्वस्थ रहता हुआ भी कहनेके अनुसार काम नहीं करे तो राजा उसे आठ कृष्णल (रत्ती) सुवर्ण आदिसे दण्डित करे और उसका वेतन नहीं दिलवावे॥ २१५॥

श्रातस्तु कुर्यात्वस्थः सन् यथाभाषितमादितः । स दीर्घस्यापि कालस्य तक्षभेतैव वेतनम् ॥ २१६ ॥

वेतन पानेवाला जो कर्मचारी रोगी रहता हुआ काम नहीं करे तथा पुनः स्वस्थ होकर कहनेके अनुसार करने लगे तो वह बहुत समयके बाद भी आरम्भसे वेतन पाता है ॥ २१६॥

यथोक्तमार्तः सुस्थो वा यस्तत्कर्म न कारयेत् । न तस्य वेतनं देयमल्पोनस्यापि कर्मणः ॥ २१७॥

जो कर्मचारी कहे हुए कामको स्वयं रोगी होकर दूसरेसे नहीं करावे तथा स्वस्थ होकर स्वयं भी नहीं करे तो वह कुछ किये गयेकामका भी वेतन नहीं पाता है ॥

> एव धर्मोऽखिलेनोक्तो वेतनादानकर्मणः। इत ऊर्ध्वं प्रवद्यामि धर्मं समयभेदिनाम् ॥ २१८॥

(महर्षि चगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि—) वेतन लेनेके कामका यह (८१२१४-२१७) सम्पूर्ण धर्म मैंने कहा, खब खागे समय-भङ्ग करने ( शर्त तोड़ने ) वालोंका धर्म ( दण्डादिकी व्यवस्था ) कहता हूं ॥ २१८ ॥

समय ( शर्त ) भन्न करनेपर दण्ड— यो प्रामदेशसङ्घानां छत्वा सत्येन सम्बिद्म् । विसम्बदेश्वरो लोभात्तं राष्ट्राद्विप्रवासयेत् ॥ २१६ ॥

श्रामवासी, देशवासी या व्यापारी श्रादिके समुदाय (कम्पनी श्रादि ) का जो व्यक्ति सत्यादिके शपथपूर्वक किये गये समय ('यह काम में इतने दिनोंमें पूरा कर्हगा' इत्यादि रूपमें शर्त-ठेका ) को लोभ श्रादिके कारण भङ्ग करे; उसे देशसे निकाल दे—॥ २९९॥

निगृह्य दापयेच्चेनं समयव्यभिचारिणम् । चतुःसुवर्णोन्षरिनद्कांश्छतमानं च राजतम् ॥ २२० ॥

श्रथवा उक्त समय-भन्न करने (शर्त तोड़ने) वालेको राजा निग्रहकर उससे चार 'सुवर्ण' (८।१३४), छः 'निष्क' (८।१३७) या 'शतमान' (८।१३७) श्रार्थात् ३२० रत्ती चांदीका दण्ड (जुर्माना) दिलवावे॥ २२०॥

विमर्श—इन तीन प्रकारके दण्डोंसे अपराध के अनुसार पृथक्-पृथक् या सम्मिछित तीनों दण्डोंसे राजा अपराधीको दण्डित करे।।

एतद्दर्रडविधि कुर्योद्धार्मिकः पृथिवीपतिः । श्रामजातिसमूद्देषु समयर्व्यासचारिणाम् ।। २२१ ।।

( महिष भगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि— ) धर्मात्मा राजा प्राप्त या जाति-समूहमें समय-भक्तकरने ( शर्त तोड़ने ) वालोंके लिए यह ( ८।२१९-२२० ) दण्ड-विधान करे ॥ २२१ ॥

क्रय-विक्रय करनेपर मूल्य वापस लेना या देना— क्रीत्वा विक्रीय वा किञ्जियस्येहानुशयो अवेस् । सोऽन्तर्रशाहात्तद् द्रव्यं द्याच्चैवादद्दीत वा ॥ २२२ ॥

कोई वस्तु (शोघ्र नष्ट होनेवाली श्रयल सम्पत्ति या बहुत समयवाद नष्ट होनेवाली भूमि, घर, वगीचा श्रादि श्रयल सम्पत्ति ) खरीदकर या बेचकर जिसको पश्चात्ताप होने लगे तो वह दश दिनके भीतर (यदि सामान खरीदा हो तो ) वापस कर दे तथा (यदि बेचा हो तो ) वापस ले ले ॥ २२२॥ परेण तु दशाहस्य न दद्यान्नापि दापयेत्।
आद्दानो दद्ज्येव राज्ञा द्रख्यः शतानि षट् ॥ २२३ ॥
[स्याचतुर्विशतिपसे दर्ण्डस्तस्य व्यतिक्रमे ।
पणस्य दशमे भागे दाप्यः स्यादतिपातिनि ॥ १६ ॥
क्रीत्वा विक्रीय वा पर्ण्यमगृह्णन्न द्दतस्तथा ।
पणा द्वादश दाप्यश्च मनुष्याणां च वत्सरान् ॥ १७ ॥
पणा द्वादश दाप्यश्च मनुष्याणां च वत्सरान् ॥ १७ ॥
पणा द्वादश दाप्यः स्यात्प्रतिबोधे न चेद्भवेत् ।
पश्चामण्यनाख्याने त्रिपदादर्पणं भवेत् ॥ १८ ॥

दश दिनके वाद तो (खरीदी हुई वस्तुको ) नहीं वापस दे श्रीर बेची (हुई वस्तुको राजा ) नहीं वापस दिलवाने। (वेची हुई वस्तुको ) बलात्कारसे लेता हुश्रा श्रीर (खरीदी हुई वस्तुको ) देता हुश्रा ६०० पण (८।१३६ ) से राजाद्वारा दण्डनीय होता है ॥ २२३ ॥

विना कहे दोषयुक्त कन्याका दान करनेपर दण्ड— यस्तु दोषवतीं कन्यामनाख्याय प्रयच्छति । तस्य कुर्यान्नुपो द्गडं स्वयं षरणवतिं पणान् ॥ २२४॥

जो दोषयुक्त कन्याके दोषको नहीं कहकर उस कन्याका दान कर दे अर्थात् उसके साथ विवाह करा दे, राजा उसको स्वयं ९६ पण (८।१३६) दण्डित करे ॥

कन्याके असरय दोष कहनेपर दण्ड— अकन्येति तु यः कन्यां ब्र्याद् द्वेषेण मानवः। स शतं प्राप्नुयाइराडं तस्या दोषमदर्शयन्।। २२४।।

जो मनुष्य द्वेषसे कन्याको 'यह कन्या नहीं है' श्रर्थात् क्षतयोनि हो गयी है ऐसा कहे, (श्रौर पूछनेपर) वह उस कन्या का दोष नहीं प्रमाणित करे तब उसको राजा सौ पण (८।१३६) से दण्डित करे॥ २२५॥

दोषयुक्त कन्याकी निनदा—

पाणित्रहणिका मन्त्राः कन्यास्वेव प्रतिष्ठिताः । नोकन्यामु कचिन्नृणां लुप्तधर्मिक्रया हि ताः ॥ २२६ ॥

विवाह-सम्बन्धो मन्त्र कन्यांश्रों के ही विषयमें नियत हैं, श्रकन्याश्रों के (क्षत-योनि होनेसे दृषित कन्याश्रों ) के विषयमें कहीं (किसी शास्त्रों में ) भी नहीं; क्योंकि वे (दूषित कन्याएं ) धर्मकार्यसे हीन हैं ॥ २२६॥ विमर्श—दृषित कन्याका विवाह मन्त्रोंसे करनेपर भी वह विवाह धर्मयुक्त नहीं माना जाता है। गान्धर्व विवाह (३।३२) में हवन, मन्त्रादिका विधान शास्त्रसम्मत माना गया है और चतयोनिपूर्वक भी होनेवाले उस विवाहको मनुने चित्रयके लिए धार्मिक विवाह माना है (३।२३, २५,२६); अतएव 'सामान्य-विशेष' न्यायसे चतयोनि-विषयक यह अधार्मिक विवाह सम्बन्धी वचन दूसरेके लिए है।।

सप्तपदी-

पाणित्रहणिका मन्त्रा नियतं दारलज्ञणम्। तेषां निष्ठा तु विज्ञेया विद्वद्भिः सप्तमे पदे।। २२७॥

विवाह-सम्बन्धी मन्त्र भार्यात्व (सहधर्मिणीपन ) में निश्चित रूपसे कारण हैं, उन (विवाह सम्बन्धी मन्त्रों ) की सिद्धि विद्वानोंको सप्तपदी होनेपर जाननी चाहिये॥ २२७॥

यस्मिन्यस्मिन्छते कार्ये यस्येहानुशयो भवेत्। तमनेन विधानेन धर्मे पथि निवेशयेत्॥ २२८॥

जिस जिस कार्यके करनेके बाद मनुष्यको पक्षात्ताप हो, उस उस कार्यमें इसी प्रकार (दश दिनोंके भीतर—८।२२२) धर्मगुक्त मार्गमें राजा उसे स्थापित करे।

पशुके स्वामी तथा रक्षकका विवाद—
पशुषु स्वामिनां चैव पालानां च व्यतिक्रमे ।
विवादं सम्प्रवच्यामि यथावद्धर्मतत्त्वतः ॥ २२६ ॥

( स्गुमुनि ऋषियों से कहते हैं कि— ) अब मैं पशुश्रों के मालिकों तथा रक्षकों ( रखवाली करनेवालों या चरवाहों ) में मतभेद होनेपर धर्म-तत्त्वके अनुसार यथोचित व्यवहार ( मतभेद दूर करनेके मार्ग ) को कहूंगा ॥ २२९ ॥

दिवा वक्तव्यता पाले रात्री स्वामिनि तद्गृहे । योगचेमेऽन्यथा चेतु पालो वक्तव्यतामियात् ॥ २३०॥

स्वामी द्वारा ( रखवालोंको सौंपे गये पशुत्रोंके योगचेंमकी निन्दा दिनमें रख-वालोंकी तथा रखवालों द्वारा स्वामीको घरमें सौंपे गये पशुत्रोंके योगचेंमकी निन्दा रातमें स्वामीकी होती है, श्रन्थथा ( स्वामीके घरमें पशु रखवालों द्वारा नहीं सौंपे गये हों श्रर्थात रखवालोंके जिम्मे ही रातमें भी वे पशु हों तब ) उनके योगचेंमकी निन्दा रखवालोंकी ही होती है ॥ २३०॥ विमर्श—यहां योगचेम' शब्दका अभिप्राय यह है कि—रखवालोंके प्रमादसे पशुओंको अथवा पशुओं द्वारा किसीके खेत आदिके चरनेसे किसी दूसरे व्यक्तिको कोई हानि नहीं पहुंचे। स्वामी या रखवालेकी निन्दा होनेका तालुर्य पूर्वोक्त हानि होनेपर वे दोषी समझे जाते हैं।

हुग्ध वेतनका निर्णय— गोपः चीरभृतो यस्तु स दुह्याद्दशतो वराम्। गोस्वाम्यनुमते भृत्यः सा स्यात्पालेऽभृते भृतिः॥ २३१॥

जो गोरक्षक गायोंके स्वामीसे वेतनके स्थानमें धन नहीं लेकर दूध लेता हो वह दश गायोंमें एक अच्छी गौ चुनकर वेतनके बदले उसीका दूध लिया करे।।

विमर्श—ऐसे गोरचक (रखवाले) को वेतनके बदले दश गायों में से इच्छा-जुसार चुनी हुई श्रेष्ठ गौका केवल दूध ही मिलता है, अन्न या रुपया-पैसा नहीं मिलता इस प्रकार एक गाबके दूध लेनेसे दश गायोंकी रखवाली करनेका उत्तर-दायित्व उस पर रहता है।

> पशुके नष्ट होनेपर दण्ड— नष्टं विनष्टं कृमिभिः श्वहतं विषमे मृतम् । हीनं पुरुषकारेण प्रदद्यात्पाल एव तु ॥ २३२ ॥

यदि कोई पशु भूल जाय, कृमि आदिसे, कुत्तेके काटनेसे, ऊंचे-नीचे स्थान या मार्गमें गिरनेसे या फंसनेसे मर जाय, अथवा रखवालेकी ( उपेक्षाजेन्य ) पुरुषार्थ-शून्यतासे मर या भाग जाय तो उस पशुका देनदार रखवाला ही होता है ॥२३२॥

पशुका श्रपहरण होनेपर— विघुष्य तु हतं चौरने पालो दातुमहीत । यदि देशे च काले च स्वामिनः स्वस्य शंसति ॥ २३३ ॥

यदि घोषणाकर पशुकी चोरी होनेके स्थानके पासमें रहनेपर रखवाला स्वामी-को उसकी चोरी होनेकी उसी समय सूचना दे दे (अथवा—जोरसे चिक्काकर स्वामी-को सूचित कर दे ), तब वह उस चुराये गये पशुका देनदार नहीं होता है ॥२३३॥

बिमर्श—घोषणा करनेसे चोरोंकी प्रबळता तथा अधिकता समझी जाती है ऐसी अवस्थामें विवश होनेके कारण तथा चिक्छाकर सृचित करनेपर भी सहाय-तार्थ स्वामी या समीपके छोगोंको सृचित कर देनेके कारण रखवाळा पशुरचाके उत्तरदायित्वसे मुक्त हो जाता है।। स्वयं मरे पशुके कान श्रादि दिखाना —
कर्णों चर्म च बालांश्च बस्ति स्नायुं च रोचनाम् ।
पशुषु स्वामिनां द्यान्मृतेष्वङ्कानि दर्शयेत् ॥ २३४॥
पशुश्चों ( या एक पशु ) के स्वयं मरनेपर रखवाला उस ( पशु ) के कान,
चमड़ा, वाल ( पृंछुके वाल ), चर्वी, गोरोचन, श्चौर श्चन्य चिह ( खुर, सींग श्चादि )
लाकर गो-स्वामीको दिखलावे ॥ २३४॥

भेड़-बकरोके भेंड़िया द्वारा धपहरण करनेपर— अजाविके तु संरुद्धे वृकेः पाले त्वनायति । यां प्रसद्ध वृको हन्यात्पाले तत्किल्बिषं भवेत् ॥ २३४ ॥

बकरी या भेंड़को, भेंड़िया द्वारा रोके जानेपर यदि रखवाला वचानेके लिए नहीं स्रावे स्रोर उस बकरी या भेंड़को भेड़िया ले जाय बलात्कार पूर्वक तो उसका दोषी रखवाला होता है ॥ २३५॥

तासां चेदवरुद्धानां चरन्तीनां मिथो वने । यामुरुतुत्य वृको हन्यान्न पालस्तत्र किल्विषी ॥ २३६ ॥

रखनालेके द्वारा घेरनेपर बनमें फुण्ड बनाकर चरती हुई बकरी या भेंडको यदि छलांग मारता हुन्ना ( या चुपचाप त्र्यात् घोरेसे एकाएक ) आकर भेंड़िया मार डाले ( या ले जाय ) तो उसका दोषी चरवाहा नहीं होता है ॥ २३६॥

प्रामादिके पास त्याज्य गोचर भूमिका प्रमाण— धनुःशतं परीहारो प्रामस्य स्थात्समन्ततः । शम्यापातास्त्रयो वाऽपि त्रिगुणो नगरस्य तु ॥ २३७॥

प्रामके चारो तरफ १०० धनुष प्रार्थात् ४०० हाथ तक या तीनवार छड़ी रेंकनेसे जितनी दूर जाय उतनी दूर तक और नगरके चारों तरफ प्रामसे तिगुनी भूमि पशुओं के घूमने फिरनेके लिए छोड़नी चाहिये ( उतनी दूरीतक कोई पौघ या फसल नहीं बोनी चाहिये )॥ २३०॥

उक्त गोचर सूमिमें फसल नष्ट करनेपर— तत्रापरिवृतं घान्यं विहिंस्युः पशबो यदि । न तत्र प्रणयेह्राडं नृपतिः पशुरित्तणाम् ॥ २३८ ॥

उतनी (८।२३७) भूमिके भीतर कांटे श्रादिका धेरा बनाकर बोये गये धान्य श्रादिको यदि कोई पशु नष्ट कर दे तो राजा पशुके रखवालेको दण्डित न करे॥ वृतिं तत्र प्रकुर्वीत यामुष्ट्रो न विलोकयेत्। छिद्रं च वारयेत्सर्वे अस्करमुखानुगम् ॥ २३६ ॥

उतनी (८।२३७) भूमिके भीतर धान्य आदि बोए गये खेतका घेरा यदि इतना ऊंचा हो कि बाहरसे ऊंट घान्यको नहीं देख सके तथा उस घेरेके छिद्रसे कुत्ते या स्आरका मुह भीतर नहीं जा सके इस प्रकार खेतका स्वामी छिद्रोंको बन्द कर दे॥

> पथि चेत्रे परिवृते मामान्तीयेऽथवा पुनः । सपातः शतद्रखाही विपातान्वारयेत्पशून् ॥ २४० ॥

रास्ते या प्राम वा नगरके पास उक्त (=1२३९) घेरेवाले खेतके धान्यादि फसल को पशु रखवालेके रोकनेसे किसीप्रकार घुसकर चरने लगें तो राजा उस रखवालेको सौ पण (८११३६) से दिण्डित करे तथा यदि रखवालेके नहीं रहनेपर उक्त खेतमें पशु चरने लगे तो खेतका स्वामी उसे भगा दे॥ २४०॥

श्रन्य खेतमें पशुके चरनेपर दण्ड विधान— चेत्रेष्वन्येषु तु पशुः सपादं पणमहिति । सर्वत्र तु सदो देयः चेत्रिकस्येति धारणा ॥ २४१ ॥

रास्ता तथा प्राम या नगरके दूर (८।२३७) प्रमाणके बाद) खेतमें पशुके चरनेपर रखवालेको सवा पण (८।१३७) से दिण्डित करना चाहिये तथा सम्पूर्ण (या अत्यधिक) खेतके पशुद्वारा चरे जानेपर (अपराधके अनुसार) रखवालेसे या पशुस्वामीसे पूरी क्षतिको खेतके स्वामीके लिये दिलवाना चाहिये ऐसा निखय है।।

> सांड् श्रादिके चरनेपर दण्डाभाव— श्रानिद्शाहां गां सूतो वृषान्देवपश्रूस्तथा। सपालान्वा विपालान्वा न दण्डचान्मनुरत्रवीत्॥ २४२॥

दश दिनके भीतरकी व्याई हुई गाय, ( चक्रत्रिश्रुलसे चिह्नितकर हृषोत्सर्गमें छोड़ा गया ) सांड, और ( काली, शिव या विष्णु त्रादि ) देवताओं के उद्देश्यसे छोड़ा गया पशु रखवालेके साथ हो या विना रखवालेके हों और खेतको चरजांय तो रखवाला दण्डनीय नहीं होता है ऐसा मनु भगवानने कहा है ॥ २४२ ॥

राजदेय भागकी हानि करनेपर— लेत्रियस्यात्यये द्रण्डो भागादशगुणो भवेत् । ततोऽर्घद्र्डो भृत्यानामज्ञानात्त्रेत्रिकस्य तु ॥ २४३ ॥

किसानके दोषसे उसीके पश्रद्वारा खेत चरे जानेके कारण अथवा असमयमें बोनेके कारण जितने राजदेय भाग ( राजाको कररूपमें देनेयोग्य श्रन्न ) की हानि हो, उसका दशगुना दण्ड उस किसानको होता है तथा यदि किसानको अज्ञानकारीमें उसके नौकरोंके दोषसे उक्त प्रकारकी हानि हो तो उस हानिका पांचगुना दण्ड उस किसानको होता है ॥ २४३॥

विमर्श-पूर्वकाटमें राजाको खेतोंसे अन्नके रूपमें मालगुजारी (लगान) मिलती थी, जैसा कि अब भी कहीं-कहीं सिकमी खेत किसानको देकर उससे अन लेनेकी प्रथा है। अहांपर नगद रूपया लगान मिलता है, वहांपर यह विधान लागू नहीं होता. क्योंकि वहां तो अन्न पैदा नहीं होनेपर भी किसानसे राजकर्मचारी नियत लगान प्रायः वस्त कर ही लेता है।

> एतद्विधानमातिष्टेद्धार्मिकः पृथिवीपतिः। स्वामिनां च पश्ननां च पालानां च व्यतिक्रमे ।। २४४ ।।

घर्मीत्मा राजा पशुत्रोंके स्वामी तथा रखवालोंमें पशु-रक्षा नहीं होनेके श्रवराध तथा खेत श्रादि चरनेके व्यतिक्रम होनेपर उस नियम (८।२३०-२४३) को लागु करे।। २४४॥

> सीमाका विवाद होनेपर-सीमां प्रति समुत्पन्ने विवादे प्रामयोर्द्धयोः। ज्येष्ठे मासि नयेत्सीमां सुप्रकाशेषु सेतुषु ॥ २४४ ॥

(राजा) दो गांवोंमें सीमाका विवाद होनेपर ज्येष्ठ मासमें सीमाके चिह्नोंके स्पष्ट हो जानेपर उसका निर्णय करे ॥ २४५ ॥

> सीमावृत्तांश्च क्वीत न्यप्रोधाश्वश्यकिंशुकान्। शाल्मलीन्सालतालांश्च चीरिणश्चेव पादपान् ॥ २४६ ॥

( राजा ) सीमापर बड़, पीपल, पलाश ( ढाक ), सेमल, साल, ताड़ और दूध वाले (गूलर त्रादि) पेड़ोंको (सीमाके चिह्नको स्थिर वने रहनेके लिये) लगवावे ॥

गुल्मान्वेग्ण्र्य विविधाब्छमीवल्लीस्थलानि च। शरान्कुञ्जकगुल्मांश्च तथा सीमा न नश्यति ॥ २४७ ॥

(राजा) गुल्म, अनेक प्रकारके बांस, शमी, लता, ऊ चे-ऊँ चे मिट्टीके टीले. मूंज, कुडज क गुल्मोंको सीमापर करे ( यथायोग्य लगावे या बनावावे ); वैसा करनेसे सीमा नष्ट नहीं होती है ॥ २४७ ॥

तडागान्युद्पानानि वाष्यः प्रस्नवणानि च । सीमासन्धिषु कार्याणि देवतायतनानि च ॥ २४८ ॥

(राजा) तडाग, कूंए; बावड़ी, भरने श्रीर देवोंके मन्दिरोंको दो सीमाश्रोंके सन्धिल बनवावे॥ २४८॥

विमर्श—इन स्थानींपर जल या पूजादिके लिए आनेवालींसे वार्तीको सुननेकी परम्पराष्ट्रारा लोग विवाद पड़नेपर साची हो सकते हैं, जिससे निर्णय देनेमें राजाको सरलता होगी।

गुप्त वस्तुत्र्योंको सीमापर रखना-

डपच्छन्नानि चान्यानि सीमालिङ्गानि कारयेत्। सीमाज्ञाने नृणां वीदय नित्यं लोके विपर्ययम्॥ २४६॥

संसारमें सीमाके विषयमें मनुष्योंका मतमेद सर्वदा देखकर (राजा) दूसरे प्रकारके (श्रागे कहे गये) गुप्त (नहीं दिखलायी पड़नेवाले) सीमाचिह्नोंको भी बनवावे॥ २४९॥

अश्मनोऽस्थीनि गोवालाँन्स्तुषान्मस्म कपालिकाः। करीषिमष्टकाङ्गारांश्चर्करा बालुकास्तथा।। २४०।।

पत्थर, हिंडुयां, गौ (पद्य)श्चोंके वाल, भुसा, राख, खोपिंड्यां, स्खा गोबर, इंट, कोयला, कङ्कड श्रौर रेत—॥ २५०॥

यानि चैवं प्रकाराणि कालाद्भूमिर्न भन्नयेत् । तानि सन्धिषु सीमायामप्रकाशानि कारयेत् ॥ २४१ ॥

तथा इस प्रकारकी जिन वस्तु श्रोंको पृथ्वी बहुत दिनों तक गलाकर श्रपनेमें न मिला ले, श्रथीत जो वस्तु पृथ्वीमें बहुत दिनों तक गड़े रहनेपर भी गलकर मिहो न बन जाय (जैसे उक्त वस्तुश्रोंके श्रतिरिक्त-कपास श्रथीत रूई, काला श्रजन इस्यादि ); उन्हें सीमापर श्रप्रकट रूपमें स्थापित करे श्रथीत भूमिके नीचे गाड़ दे॥

विमर्श—'बड़े-बड़े पत्थरोंको छोड़कर शेष हड्डी आदिको घड़ोंमें रखकर पृथ्वीमें गाड़ना चाहिये ऐसा बृहस्पतिका बचन है' यह मन्वर्थ मुक्तावळीकारने कहा है॥

उपभोगके द्वारा सीमानिर्णय— एतैर्लिङ्गेनेयेत्सीमां राजा विवद्मानयोः। पूर्वभुक्तया च सतत्रमुद्कस्यागमेन च ॥ २४२॥

राजा परस्परमें विवाद करते हुए दो आमींकी सीमाका निश्चय इन (=|२४४-२५१ ) चिह्नोंसे, लोगोंको उपभोगसे श्रौर नदी नाला श्रादिके प्रवाहसे करे ॥२५२॥ सीमाके साक्षियोंकी प्रामाण्यता— यदि संशय एव स्याह्मिङ्गानामपि दर्शने । सान्तिप्रत्यय एव स्यात्सीमावादविनिर्णयः ॥ २४३॥

यदि सीमाके ( वाहरी ८।२४६-२४८ ) तथा भीतरी (८।२५०-२५१ ) ये चिक्षोंके देखने पर भी सन्देह ही बना रहे तो साक्षीका कहना ही सीमाके विवादमें निर्णय ( प्रमाण ) होता है ॥ २५३ ॥

विमर्श—िकसी एक पत्तके द्वारा दूसरे पत्तपर यहां पृथ्वीके भीतर गाड़े गये पत्थर तथा हड्डी, गौओंके बाल आदिसे भरे चड़ोंको चुपकेसे उलाइ कर दूसरे स्थानमें गाइ देनेका आरोप करने तथा वृत्त आदि बाहरी चिह्नोंका नष्ट होना कहनेसे सीमाके चिह्नोंके देखनेपर भी सन्देह वना रह सकता है ॥

प्रामीयककुलानां च समन्नं सीम्नि सान्निणः। प्रष्टव्या सीमलिङ्गानि तयोश्चैव विवादिनोः॥ २४१॥

( राजा ) श्रामवालों तथा सीमाके विषयमें विवाद करनेवाले वादियों एवं प्रति-वादियोंके सामने साक्षियोंसे सीमाके विह्नोंको पूछे ॥ २५४॥

सीमाके साक्षियों वेकथनको लिखना—
ते प्रष्टास्तु यथा त्रूयुः समस्ताः सीम्नि निश्चयम् ।
निवध्नीयात्तथा सीमां सर्वास्तांश्चेव नामतः ॥ २४४ ॥
(राजाके) पूछने पर वे साक्षी सीमाके विषयमें जैसा निश्चय कहें, (राजा)
उस सीमा तथा उन गवाहोंके नामोंको लिख ले ॥ २५५ ॥

सीमाके साक्षियोंसे शपथ कराना— शिरोभिस्ते गृहीत्वोर्वी स्विग्वणो रक्तवाससः। सुकृतैः शापिताः स्वैः स्वैनयेयुस्ते समञ्जसम्।। २४६॥

लाल फूलोंकी माला तथा लाल कपड़ा पहने हुए वे साक्षी शिरपर मिट्टी (के ढेलों) को रखकर अपने-अपने पुण्योंकी शपथ (यदि मैं असत्य वचन इस सीमा निर्णयके विषयमें कहूं तो मेरे आज तक उपार्जित सब पुण्य नष्ट हो जांय इस प्रकार शपथ) कर उस सीमाका यथाशक्ति निर्णय करें ॥ २५६॥

त्रसत्य कहनेपर दण्ड— यथोक्तेन नयन्तस्ते पूयन्ते सत्यसाद्मिणः। विपरीतं नयन्तस्तु दाप्याः स्युर्द्विशतं दमम् ॥ २४७ ॥ शास्त्रानुसार सत्य कहनेवाले वे साक्षी निर्दोष होते हैं तथा श्रसत्य कहनेवालों पर (राजा) दो सौ पण ( =19३७ ) दण्ड करे ॥ २५७ ॥

उक्त साक्षीके ग्राभावमें कर्तव्य-

साद्यभावे तु चत्वारो त्रामाः सीमन्तवासिनः। सीमाविनिर्णयं कुर्युः प्रयता राजसन्निधौ॥ २४८॥

सोमाके साक्षीके नहीं मिलनेपर समीपस्थ चार प्रामोंके निवासी शुद्धचित्त होकर राजाके सामने सीमाका निर्णय करें ॥ २५८॥

सामन्तानामभावे तु मौलानां सीम्नि सार्त्विणाम् । इमान्यनुयुद्धीत पुरुषान्वनगोचरान् ॥ २४६ ॥

समीपस्थ चार प्रामोंमें तथा प्राम निर्माणके समयसे वंश-परम्परा द्वारा निवास करनेवालोंके प्रभावमें (साक्षी करनेके लिए उपस्थित नहीं होनेपर) राजा इन (८।२६० में कथित) वनेचर (सर्वदा या प्रायः वनमें ही रहनेवाले) पुरुषोंसे भी पूछे॥

उन वनेचरोंके नाम-

व्याधाव्छाकुनिकान्गोपान्कैवर्तान्मृलखानकान् । व्यालप्राहानुब्छवृत्तीनन्यांख्य वनचारिणः ॥ २६०॥

व्याघा, बहेलिया (चिड्यामार), गायों (या भैंस आदि पशुआं) का रखवाला, मल्लाह, जड खोदकर जीविका करनेवाला आर्थात कन्द्र-मूल (या जड़ी बूटी बेचने-वाला सर्परा ) शिल तथा उञ्छ (४।५) करनेवाला तथा दूसरे प्रकारके भी वन-वासी, इनसे-राजा सीमाके विषयमें प्रश्न करे॥ २६०॥

ते वृष्टास्तु यथा ब्र्युः सीमासन्धिषु तत्त्वणम् । तत्त्रथा स्थापयेद्राजा धर्मेण ब्रामयोद्देयोः ॥ २६१ ॥

(राजाके) पूछने पर वे लोग दो प्रामोंकी सीमाकी सन्धि (मिलनेका स्थान) पर जैसा विह्न बतलावें, राजा उस सीमाको धर्मानुसार उसी प्रकार स्थापित करे।।

एकप्रामवासियोंमें सीमा-विवाद होनेपर—

त्तेत्रकृपतंडागानामारामस्य गृहस्य च । सामन्तप्रत्ययो ज्ञेयः सीमासेतुविनिर्णयः ॥ २६२ ॥

एक प्राममें ही खेत, कुंग्रा, तालाब, बगीचा तथा घरकी सीमाका विवाद उप-स्थित होनेपर राजा उस प्राममें रहनेवाले सब लोगोंके कहनेके श्रवुसार ही सीमाके चिह्न निश्चय करे ॥ २६२ ॥ श्रसत्यवक्ता प्राप्त-सामन्तींको दण्ड— सामन्ताश्चेन्मधा ब्रूयुः सेतौ विवदतां नृणाम् । सर्वे पृथकपृथग्दण्ड्या राज्ञा मध्यमसाहसम् ॥ २६३ ॥ दो प्राप्त-वासियोंमें परस्पर सीमाविषयक विवाद उपस्थित होनेपर सामन्त (समीपस्थ ग्राप्तवासी) यदि श्रसत्य कहें तो राजा उनमें-से प्रत्येकको मध्यम साहस (८।१३८) से दण्डित करे ॥ २६३॥

वलसे गृहादिके स्वाधीन करनेपर दण्ड—
गृहं तडागमारामं लेत्रं वा भीषया हरन्।
श्वानि पद्ध द्ग्ड्यः स्याद्झानाद् द्विश्वातो द्मः ॥ २६४॥
यदि कोई भय दिखाकर घर, तडाग, वगीचा श्रीर खेत ले ले (स्वाधीन कर ले ), तो राजा उसे ५०० पणोंसे दण्डित करे तथा श्रज्ञानसे स्वाधीन करनेपर
२०० पणों (८।१३६) से दण्डित करे॥ २६४॥

सबके त्राभावमं राजाद्वारा सीमानिर्णय— सीमायामनिषद्यायां स्वयं राजैव धर्मिनत् । प्रदिशेद्धमिमेतेषामुपकारादिति स्थितिः ॥ २६४ ॥

चिह्नों (८।२४४-२५१) तथा साक्षियोंके श्रभावसे सीमाका निर्णय नहीं होने पर धर्मज्ञ राजा ही प्रामवासियोंके उपकारका लच्यकर स्वयं सीमाका निर्णय कर दे, ऐसी शास्त्रमर्यादा है ॥ २६५ ॥

सीमाके पांच भेद— [ध्वजिनी मित्सिनी चैव निधानी भयवर्जिता । राज्शासननीता च सीमा पञ्चविधा स्मृताः ॥ १६ ॥] [ध्वजिनी, मित्सिनी, निधानी, भयवर्जिता श्रीर राजशासननीता—सीमाके ये पांच भेद हैं ॥ १९ ॥]

कटु वचन कहनेपर दण्ड—
एषोऽखिलेनाभिहितो धर्मः सीमाविनिर्णये ।
श्रत उर्ध्व प्रवत्त्यामि वाक्पारुष्यविनिर्णयम् ॥ २६६ ॥
(महर्षि भगुजी ऋषियोंसे कहते है कि—) सीमाके निश्चय करनेमें सब धर्मों
को मैने कहा, श्रव कठोर वचनके निश्चयको कहूंगा ॥ २६६ ॥

ब्राह्मणसे कटु वचन कहनेपर दण्ड— शतं ब्राह्मणमाकुश्य चित्रयो दण्डमहीत । वैश्योऽप्यर्धशतं द्वे वा शूद्रस्तु वधमहीत ॥ १६७ ॥

ब्राह्मणसे ('तुम चोर हो' इत्यादि) कडु वचन कहनेवाला क्षत्रिय सौ पण, वैश्य डेट् सौ या दो सौ पण और शुद्ध (ताडन-मारण ख्रादि) वधसे दण्डनीय होते हैं॥

क्षत्रियादिसे कडु वचन कहनेपर ब्राह्मणको दण्ड— पञ्चाशद् ब्राह्मणो दण्ड्यः ज्ञियस्याभशंसने । वैश्ये स्यादर्धपञ्चाशच्छूद्रे द्वादशको दमः ॥ ३६८ ॥

ब्राह्मण ('तुम चोर हो' इत्यादि ) कटु वचन क्षत्रियसे कहे तो पचास पण, वैश्यसे कहे तो पचीस पण श्रीर श्रुद्धसे कहे तो बारह पणसे वह दण्डनीय होता है ॥

समवर्णवालोंसे कटु वचन कहनेषर दण्ड— समवर्णे द्विजातीनां द्वादशैव व्यतिक्रमे । वादेष्ववचनीयेषु तदेव द्विगुणं भवेत् ॥ २६६ ॥

समान वर्णवालेसे ('तुम चोर हो' इत्यादि) करु वचन कहनेवाला द्विज (ब्राह्मण, क्षत्रिय श्रीर वैश्य) वारह पणसे दण्डनीय होता है तथा निन्दनीय करु वचन (मां-बहन श्रादिकी गाली) कहनेपर उक्त दण्डों (८।२६७-२६८३) को दुगुने पणोंसे वह दण्डनीय होता है।। २६९॥

विमर्श—ब्राह्मणको मां-बहन आदिकी गाली देनेवाला चत्रिय दी सी पण, वैश्य तीन सी या चार सी पण तथा शूद्ध दुगुने ताडनादिसे दण्डनीय होता है। इसी क्रमसे आगे (८।२६७-२६८३) वाले दण्डोंके विषयमें दुगुना समझना चाहिये॥

[ विप्रचित्रयवत्कार्यो द्राडो राजन्यवैश्ययोः । वैश्यचित्रययोः सूद्रे विप्रे यः चत्रसूद्रयोः ॥ २०॥

[ क्षत्रिय तथा वैश्यमें ब्राह्मण तथा क्षत्रियके समान शूद्धमें वैश्य क्षत्रियके समान तथा ब्राह्मणमें क्षत्रिय शूद्धके समान दण्ड करना चाहिये॥ २०॥

समुत्कर्षापकर्षास्तु विप्रद्रग्डस्य कल्पनाः । राजन्यवैश्यशुद्धाणां धनवर्जीमति स्थितिः ।। २१ ।।]

ब्राह्मणके लिये दण्ड देनेकी कल्पना ऊंचे या नीचे वर्णके ब्रामुसार ब्राधिक तथा कम दण्ड करना चाहिये। क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्धोंको धनवर्जित दण्ड करना चाहिये ऐसी शास्त्रमर्यादा है।। २९॥]

हिजको कटु वचन कहनेवाले श्र्दको दण्ड—ं एकजातिर्द्विजातींस्तु वाचा दारुणया चिपन्। जिह्वायाः प्राप्नुयाच्छेदं जघन्यप्रभवो हि सः॥ २७०॥

द्विज ( ब्राह्मण तथा क्षत्रिय ) को दारुण वचनसे आचेप करनेवाले श्रद्धकी उसका जीभ काटकर दिण्डित करना चाहिये, क्योंकि वह नीचसे उत्पन्न है ॥ २७०॥

विमर्श—'शूद्रस्तु वधमहित' (८।२६७) इस वचनके साथ प्रकृत वचनका विरोध नहीं होता, वयोंकि उक्त दण्डका सामान्य कटु वचन कहनेपर विधान है तथा इसका दारुण कटु वचन कहनेपर। तथा 'द्विजाति' शब्दसे यहां केवल 'ब्राह्मण और ज्ञिय' वणोंका ही प्रहण है, वैश्यका नहीं; क्योंकि आगे (८।२७०) वैश्वकी पातक सम्बन्धी निन्दा करनेवाले शूद्रपर मध्यम साहस (८।१६८) दण्ड करनेका विधान तथा 'जिह्नालेद' करनेका निषेध 'लेद्वर्जं प्रणयनं दण्डस्येति विनिश्रयः उत्तराई वचनसे किया गया है।

> नाम तथा जाति कहकर कटु वचन कहनेवाले श्रद्रको दण्ड— नामजातित्रहं त्वेषामभिद्रोहेण कुवतः । निचेत्योऽयोमयः शङकुक्वलन्नास्ये दशाङगुलः ॥ २७१॥

इन (द्विजातियों — ब्राह्मणादि तीनों वणों ) के नाम तथा जातिका उचारणकर ( 'रे यज्ञदत्त ! तुम नीच ब्राह्मण हो' ... ) कड वचन कहनेवाले श्रूहके मुखमें जलती हुई दश श्रङ्गल लम्बी लोहेकी कील डालनी चाहिये ॥ २७१ ॥

> श्रभमानसे धर्मोपदेश करनेवाले शहको दण्ड— धर्मोपदेशं दर्पेण विप्राणामस्य कुवतः । तप्रमासेचयेत्तैलं वक्त्रे श्रोत्रे च पार्थिवः ॥ २७२ ॥

राजा श्रमिमानपूर्वक ब्राह्मणोंके लिये धर्मोपदेश ('तुम्हें इस प्रकार या यह धर्म करना चाहिये' .....) करनेवाले शुद्धके मुख तथा कानमें गर्म तेल डलवावे ॥

शास्त्र, देशादिकी निन्दा करनेपर दण्ड— श्रुतं देशं च जाति च कर्म शारीरमेव च । वितथेन ब्रुवन्दर्पाद्दाच्यः स्थात् द्विशतं दमम् ॥ २७३॥

श्रुत ('तुमने यह नहीं छुना या पड़ा'……), देश ('तुम देशमें नहीं पैदा हुए हो'…), जाति ('तुम्हारी यह जाति नहीं है'…), शरीर सम्बन्धी संस्का-राक्ति कर्म (तुम्हारा शरीरसंस्कार-यज्ञोपनीत आदि कर्म नहीं हुआ है'…) को

अभिमानके कारण असत्य कहनेवाले समान वर्णके व्यक्तिको राजा दो सौ पर्णो (८।१३६) से दिन्दित करे॥ २७३॥

> काना, लंगड़ा त्रादि कटु वचन कहनेपर दण्ड — काणं वाऽप्यथवा खञ्जमन्यं वाऽपि तथाविधम् । तथ्येनापि ब्रुवन्दाप्यो दण्डं कार्षापणावरम् ॥ २७४ ॥

किसीको काना, लंगडा या इसी प्रकार और कुछ (यथा—बहरा, अन्धा, छांगुर, ....) यथार्थमें होनेपर भी उसी दूषित नामका उचारणक र कहनेवालेको राजा कमसे कम एक पण (८।१३६) से दण्डित करे॥ २७४॥

माता श्रादिकी निन्दा करनेवालेकी दण्ड — मातरं पितरं जायां भ्रातरं तनयं गुरुप् । श्राचारयञ्ज्ञतं दाप्यः पन्थानं चाद्दद् गुरोः ।। २७४ ॥

(राजा) माता, पिता. स्त्री, भाई, गुरुको पातकादिका दोष लगाकर निन्दा करते हुए तथा गुरुके लिए मार्ग नहीं देते (किनारे होकर मार्ग नहीं छोड़ते) हुए व्यक्तिसे सौ पण (८।१३६) दण्ड दिलवावे ॥ २७५॥

विमर्श—मेधातिथिने 'आचारयन्' शब्दका असत्य बात कहकर परस्पर भेद् करना (फूट डालना) अर्थ माना है, इस प्रकार उनके मतमें—तुम्हारी माता तुम्हें प्यार नहीं करती, दूसरे बचेको प्यार करती है, उसे एकान्तमें मिटाई आदि स्वादिष्ट पदार्थ देती है, इस्यादि असत्य वचन कहकर मातासे तथा इसी प्रकार पिता भाई आदिसे भी असत्य वचन कहनेवाले और गुरुको रास्ता नहीं देनेवाले व्यक्तिसे राजा सौ पण दण्ड दिलवावे यह अर्थ होता है।

ब्राह्मण क्षत्रियोंके परस्पर उक्ताकोश करनेपर दण्ड— ब्राह्मणच्चित्रयाभ्यां तु दण्डः कार्यो विज्ञानता । ब्राह्मणे साहसः पूर्वः चत्रिये त्वेव मध्यमः ॥ २७६॥

दण्डशास्त्रज्ञ (राजा) ब्राह्मण तथा क्षत्रियके परस्परमें पातक-सम्बन्धी निन्दा करनेपर (क्षत्रियकी निन्दा करनेवाले) ब्राह्मणपर एक प्रथम साहस अर्थात् २५० पण यथा (ब्राह्मणकी निन्दा करनेवाले) क्षत्रियपर एक मध्यम साहस (८।१२८) अर्थात् ५०० पण दण्ड करे॥ २७६॥

> वैश्य-शृद्धोंके परस्पर उक्ताकोश करनेपर दण्ड— विट्शूद्रयोरेवमेव स्वजातिं प्रति तत्त्वतः । छेदवर्जं प्रणयनं दण्डस्येति विनिश्चयः ॥ २७७ ॥

वैश्य तथा शुद्रके परस्पर खपनी जातिके प्रति पातक सम्बन्धी निन्दा करने पर जिह्वाच्छेद ( जीभ काटना ) छोड़कर इसी प्रकार ( ८११३८ ) दण्ड देना चाहिये यह शास्त्रनिर्णय है ॥ २७७ )

विमर्श-शृद्धकी पातक-सम्बन्धी निन्द। करनेवाले वैश्यपर एक प्रथम साहस (२५० पण) तथा वैश्यकी पातकसम्बन्धी निन्दा करनेवाले शृद्धपर एक मध्यम साहस (८१९६८) अर्थात् ५०० पण दण्ड राजाको करना चाहिये। इस रलोकमें 'छेदवर्ज प्रपायनं' कहनेसे 'एकजातिर्द्धिजातींस्तु—' (८१९७०) रलोकमें कहा गया जिह्वाच्छेदरूप दण्ड केवल ब्राह्मण तथा चत्रियकी पातक-सम्बन्धो निन्दा करनेवाले शृद्धके लिये कहा गया समझना चाहिये।

[पतितं पतितेत्युक्त्वा चौरं चौरेति वा पुनः । वचनाचुल्यदोषः स्यान्मिध्या द्विद्धितां व्रजेत ॥ २२ ]

[ बास्तविकमें पतितको पतित तथा चोरको चोर परस्परमें कहनेवाला समान दोषी ख्रौर मिथ्या उक्त वचन कहनेवाला दुगुना दोषी होता है ॥ २२ ॥ ]

दण्डपारण्यका निर्णय—

एष द्रग्डिविधिः प्रोक्तो वाक्पारुष्यस्य तत्त्वतः । स्रात अर्ध्व प्रवत्त्यामि द्रग्डपारुष्यनिर्णयम् ॥ २७८ ॥

( महर्षि भगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि ) यह ( ८।२६७–२७७ ) मैंने वाक्पा-रुष्य ( कठोर वचन कहने ) का यथार्थ दण्ड कहा है, इसके आगे दण्डपारुष्य ( मारने-पीटने आदिको कठोरता ) का निर्णय कहूंगा ॥ २७८ ॥

द्विजको मारनेवाले श्रहके लिये दण्ड — येन केनचिदङ्गेन हिंस्याच्चेच्छ्रेष्ठमन्त्यजः । छेत्तव्यं तत्तदेवास्य तन्मनोरनुशासनम् ॥ २७६ ॥

शूद्र जिस किसी श्रङ्ग (हाथ श्रादि ) से द्विजातिको मारे (ताडित करे ); राजा उसके उसी श्रङ्गको कटना डाले, यह ममुका श्रादेश है ॥ २७९ ॥

पाणिमुद्यम्य द्रण्डं वा पाणिच्छेदनमहेति । पादेन प्रहरन्कोपात्पादच्छेदनमहेति ॥ २८० ॥

(राजा) हाथ उठाकर या डण्डे (लाठी या छड़ी त्रादि) से ब्राह्मणको मारने-वाले शहरका हाथ कटवाले तथा पैरसे ब्राह्मणको मारनेवाले शहरका पैर कटवाले ॥. ब्राह्मणके साथ एक।सनपर बैठनेपर श्रृदको दण्ड— सहासनमभित्रेपसुक्तक्रष्टस्यापक्रष्टजः।

कट्यां कृताङ्को निर्वास्यः रिफचं वास्यावकर्तयेत् ॥ २८१ ॥ (राजा) ब्राह्मणके साथ एक ब्रासनपर बैठे हुए सूद्रकी कमरको तपाये गये लोहेसे दगवाकर निकाल दे श्रथवा (जिससे मरने नहीं पावे इस प्रकार) उसके नितम्बको कटवा ले ॥ २८१ ॥

> थुक श्रादिसे बाह्मणका श्रपमान करनेवाले शूदको दण्ड— अवनिष्ठीवतो दुर्पाद् द्वाबोष्टी छेदयेन्नृपः । अवमृत्रयतो मेद्रमवशर्थयतो गुद्म् ॥ २८२ ॥

शूद्र यदि ब्राह्मणका अपमान दर्पके कारण यूक फेककर करे तो राजा उस ( राह्म ) के दोनों आधेष्ठोंको, मूत्र फेंककर करे तो उसके तिक्क ( मूत्रेन्द्रिय ) को तथा अपराब्द ( पाद ) कर करे तो उसके गुदा को कटना ले ॥ २८२ ॥

केरोषु गृह्णीतो हस्तौ छेदयेदविचारयन् । पादयोदांढिकायां च मीवायां वृषणेषु च ॥ २८३ ॥

श्रद्ध यदि श्रिभमानसे ब्राह्मणके वालोंको पकड़ ले तो राजा ( उस ब्राह्मणको इससे कष्ट हुआ है अथवा नहीं, इसका ) विना विचार किये उस श्रद्धके दोनों हाथोंको कटवा ले और अभिमानपूर्वक मारनेके लिए ब्राह्मणके दोनों पैरों, दाढी, गर्दन तथा अण्डकोषको श्रद्ध यदि पकड़ ले तो उसे वही (दोनों हाथ कटवाने) का दण्ड करे॥

चर्ममेदनादिमें दण्ड-विधान—

त्वग्मेद्कः शतं द्रख्यो लोहितस्य च दर्शकः। मांसभेत्ता तु षरिनक्कान्प्रवास्यस्वस्थिभेद्कः॥ २८४॥

समान जातिवाला यदि (मारनेसे) किसीका चमड़ा निकाल दे अर्थात् ऐसा मारे कि आहत व्यक्तिका चमड़ा छूट जाय या रक्त बहने लगे तो सौ पणका दण्ड, मांस निकल आवे तो ६ निष्क (८।१३७) का दण्ड और हड्डी टूट जाय तो राज्यसे बाहर निर्वासनका दण्ड अपराधीको राजा दे॥ २८४॥

> वृक्ष त्रादिके काटनेपर दण्ड-विधान— वनस्पतीनां सर्वेषामुपभोगं यथायथा । तथातथा दमः कार्यो हिंसायामिति धारणा ॥ २८४॥

वृक्ष त्रादि सब पौधोंके फल, फूल, पत्ता तथा लकड़ी त्रादिके द्वारा जैसा जैसा उपयोग होता हो, उनको (काटने त्रादिसे) नष्ट करनेवाले अपराधीको वैसा वैसा हो दण्ड (उत्तम साहस आदि) देना चाहिये ऐसा शास्न-निर्णय है।। २८५॥

विमर्श—इस विषयमें 'विष्णु' का मंत है कि—फल काममें आनेवाले पेरकों काटने वालेपर 'उत्तम साहस' ( १००० पण ) फूल काममें आनेवाले पौधेको काटने-वालेपर 'मध्यम साहस' ( ५०० पण ), वल्ली, गुल्म और लता आदि काटने वालेपर १०० कार्षापण ( एक रूपया नी आने ) तथा तृण काटनेवालेपर एक कार्षापण ( और मनुके मतसे १ पण ) दण्ड करना चाहिये। 'साहस, पण कार्षापण' का प्रमाण पूर्वोक्त क्वनों ( ८।१३६–१३५ ) से ज्ञात करना चाहिये॥

पीडानुसार दण्ड-व्यवस्था-

मनुष्याणां पशूनां च दुःखाय प्रहृते सित । यथा यथा महद् दुःखं दण्डं कुर्योत्तथा तथा ॥ २८६ ॥

मनुष्यों या पशुत्रोंको दुखित करनेके लिए मारनेपर उन्हें (मनुष्यों या पशुत्रोंको ) जैसी-जैसी (कम या श्रिधिक ) पीडा हो; उस पीडाके श्रनुसार ही (कम या श्रिधिक) दण्डसे उक्त पीडा पहुंचानेवाले व्यक्तिको दण्डित करना चाहिये॥२८६॥

त्राहतके स्वस्थ होने तकका व्यय दिलवाना— अङ्गावपीडनायां च त्रणशोणितयोस्तथा । समुत्थानव्ययं दाप्यः सर्वद्ग्डमथापि वा ॥ २८७ ॥

श्रङ्गके कटने, हटने, घाव होने या रक्त बहनेपर रोगी (श्राहत व्यक्ति) के पूर्वावस्थामें श्राने श्रर्थात स्वस्थ्य होनेतक (श्रीषधादिमें) जो व्यय हो, उसे राजा श्रपराधीसे दिलवावे (श्रीर यदि श्रपराधी उक्त व्ययको नहीं देना चाहे तब राजा) उक्त (श्रीषधादिके) व्ययको श्रीर पीडा पहुंचानेपर विहित शास्त्रोक्त दण्डको भी दिलवावे॥ २८७॥

वस्तुके नष्ट करनेपर दण्ड विधान— द्रव्याणि हिंस्याचो यस्य ज्ञानतोऽज्ञानतोऽपि वा । स तस्योत्पादयेत्तुष्टिं राज्ञे दद्याच तत्समम् ॥ २८८॥

जो मनुष्य जिसकी किसी वस्तुको जान-बूम्फकर या आज्ञानावस्थामें नष्ट करे तो वह मनुष्य नष्ट हुई वस्तुका (वास्तविक ) मृल्य उस वस्तुके स्वामीको तथा। उतना ही मृल्य दण्ड-स्वरूप राजाको दे॥ २८८॥ चर्मदिनिर्मित पदार्थादिको नष्ट करनेपर दण्डनिधान— चर्मचार्मिकभाग्डेषु काष्ठलोष्टमयेषु च । मृल्यात्पञ्चगुणो दग्डः पुष्पमूलफलेषु च ॥ २८६ ॥

चमढा, चमड़ेसे बने पदार्थ (रस्सी, घी-तेलका कुप्पा, जूता आदि), लकई और मिट्टीके वर्तन, फूल, मूल (कन्द) तथा फलको नष्ट करनेवाला व्यक्ति ना हुए पदार्थों के मूल्यका पांचगुना धन राजाको दण्ड स्वरूपमें दे (तथा उन पदार्थों के स्वामीको उन नष्ट पदार्थों का मृल्य देकर तुष्ट करे)॥ २८९॥

रथादिके नष्ट होनेपर दण्डाभाव— यानस्य चैत्र यातुश्च यानस्त्रामिन एव च । दशातिवर्तनान्याहुः शेषे दण्डो विधीयते ।। २६० ।।

रथ गाड़ी श्रादि सवारी, सारिथ (उनका चालक गाड़ीवान, एकावान, कोच बान श्रादि ) श्रोर स्वामी; इनपर वच्यमाण (८।२९१-२९२) दश श्रवस्थाश्रीरं किसीके मर जाने या किसी सामानके नष्ट हो जानेपर दण्ड नहीं किया जाता तथ इन (वच्यमाण—८।२९१-२९२) दश श्रवस्थाश्रोंके श्रातिरिक्त श्रवस्थामें दण्ड किया जाता है ॥ २९०॥

> द्विन्ननास्ये भग्नयुगे तिर्यक्प्रतिमुखागते । श्राचभङ्गे च यानस्य चक्रभङ्गे तथैव च ॥ २६१ ॥ छेदने चैव यन्त्राणां योक्त्ररश्म्योस्तथैव च । आक्रन्दे चाप्यपैहीति न दण्डं मनुरत्रवीत् ॥ २६२ ॥

(१) बैलके नाथ हट जानेपर, (२) जूनाके हट जानेपर, (१) भूमिने कँ ची नीची होनेसे गाड़ीके तिर्छा (एकवाई) हो जानेपर, (४) उत्तर जानेपर (५) धूरा हट जानेपर, (६) पहिया हट जानेपर, (७) चमड़े (या रस्सं आदि) के जोड़ कट (या खुल जानेपर), (६) गोता (बैल आदि रथनाहक पशुके गलेमें लगी हुई रस्सी) के हट जानेपर, (९) रास (सारथिके हाथद्वार पकड़ी जानेवाली रस्सी) के हट जानेपर और (१०) 'हट जानो, हट जानो' ऐस सारथिके चिक्कानेपर (यदि कोई वस्तु नष्ट हो जाय या कोई मर जाय तो सारथि आदि) कोई दण्डनीय नहीं होता है ऐसा मनुने कहा है ॥ २९१-२९२॥

ऋष्यायः ८]

सारथिको मूर्खतासे किसीके मरनेपर स्वामीको दण्ड— यत्रापवर्तते युग्यं वैगुण्यात्प्राजकस्य तु । तत्र स्वामी भवेद्दण्ड्यो हिंसायां द्विशतं दसम् ॥ २६३ ॥

जहां सारिथको मूर्खतासे रथके इधर-उधर अर्थात् उत्ता सीधा होनेके कारण कोई मर जाय तो ( मूर्ख सारिथ रखनेके कारण उसके स्वामीपर ) दो सौ पण ( ८।१३६ ) दण्ड होता है ॥ २९३ ॥

सार्थिके चतुर होने श्रादि श्रवस्थामें दण्डविधान— प्राजकश्चेद्भवेदाप्तः प्राजको दण्डमहीत ।

युग्यस्था: प्राजकेऽनाप्ते सर्वे द्गड्या: शतं शतम् ॥ २६४ ॥
यदि सारिथ चतुर हो ( श्रौर कोई वस्तु नष्ट हो जाय ) तो वही ( सारिथ ही )
हो सौ पणसे दण्डनीय होता है तथा यदि सारिथ चतुर नहीं हो तो उस ( रथ
गाड़ी श्रादि ) पर सवार होनेवाले प्रत्येक व्यक्ति ( मूर्ख सारिथवाले सवारीपर
चढ़नेके कारण ) सौ सौ पणसे दण्डनीय होते हैं ( श्रौर स्वामीको दो सौ पणसे
दण्डनीय होनेका विधान पहले ( ८।२९३ ) कह ही चुके हैं )॥ २९४॥

श्रन्यान्य श्रवस्थाश्रोंमें दण्डविधान— स चेतु पथि संरुद्धः पशुभिवी रथेन वा । प्रमापयेत्प्राग्राभृतस्तत्र दण्डोऽविचारितः ॥ २६४ ॥

मार्गमें रथ पशुर्क्यों या रथादिसे रुका हुआ भी सारथि रथ ( गाड़ी आदि ) हांके और ( उसी कारण ) किसीको मृत्यु हो जाय तो राजा विना विचार किये अर्थात् शीघ्र ही उस सारथिको दण्डित करे॥ २९५॥

मनुष्यमारणे चित्रं चौरविकित्विषं भवेत्। प्राणभृत्सु महत्स्वर्धं गोगजोष्ट्रहयादिषु ॥ २६६ ॥

( अब एक वार अपराध होनेपर दण्ड विधान कहते हैं — ) सारथिकी असा-धानीसे ममुख्यके मर जानेपर उसे (सारथिको ) चोरके समान पाप लगता है ( अतः वह 'उत्तम साहस' अर्थात् १००० पणसे दण्डनीय होता है ), तथा बड़े जीव ऊंट, गाय, बैल, हाथी, घोड़ा आदिके मरनेपर आधा पाप लगता है ( अतः वह 'मध्यम साहस' अर्थात् ५०० पणसे दण्डनीय होता है )॥ २७६॥

क्षुद्रकाणां पशूनां तु हिंसायां द्विशतो दमः। पञ्चाशत्तु भवेद्दण्डः शुभेषु मृगपित्तषु ॥ २६७॥ (स्वरूप अर्थात् कद या आधुमें ) छोटे पशुओं के मर जानेपर दो सौ पण तथा शुभ मृग ( रुरु, पृषत् आदि जातिका हरिण ) और शुभ पक्षी ( शुक, मैना, हंस, सारस आदि ) के मर जानेपर पचास पणसे वह सारथि दण्डनीय होता है ॥

गर्नभाजाविकानां तु द्राः स्यात्पञ्चमाधिकः। माधिकस्तु भवेद्रग्डः श्वसूकरनिपातने ॥ २६८ ॥

गधा, बकरी, मेंडके मर जानेपर पांच मासा (चांदी) तथा कुत्ता श्रौर सुश्ररके मर जानेपर एक मासा चांदीसे वह सारिथ दण्डनीय होता है ॥ २९८ ॥

शिक्षार्थ बी, पुत्रादि लिए दण्ड— भार्या पुत्रश्च दासस्र प्रेष्यो भ्राता च सोदारः। प्राप्तापराधास्ताङचाः स्यू रज्ज्ञा वेग्रादलेन वा ॥ २६६॥

श्री, पुत्र, दास, प्रेष्य (बाहर मेजा जानेवाला नौकर), सहोदर (छोटा) भाई यदि अपराध करे तो उसे रस्सीसे या पतली बांसकी छुड़ीसे (शिक्षार्थ) ताड़न करना चाहिये॥ २९९॥

पृष्ठतस्तु शरीरस्य नोत्तमाङ्गे कथक्कन।

अतोऽन्यथा तु प्रहरन्प्राप्तः स्याच्चौरिकिल्बिषम् ॥ ३०० ॥ ( अभिभावक ) उन्हें ( रहसी या पतत्ती बांसकी छड़ी ) से पीठपर मारे, सस्तकपर कदापि न मारे अन्यया मस्तकपर मारता हुआ मनुष्य चोरके समान पाप ( वारदण्ड, बन्धन-दण्डादि ) का भागी होता है ॥ ३०० ॥

चोरके लिए दण्डविधान—
एषोऽखिलेनाभिहितो द्राडपारुज्यनिर्णयः।
स्तेनस्यातः प्रवच्यामि विधि द्राडविनिर्णये॥ ३०१॥

( महर्षियोंसे मगुजी कहते हैं कि — मैंने ) यह ( ८।२७९-२०० ) दण्डकी कठोरताका निर्णय पूर्णतया कहा, अब इसके आगे ( ८।२०१-२४४ ) चोरके दण्डके निर्णयका विधान कहूंगा ॥ २०१ ॥

चोरनिष्रह राजकर्तन्य—
परमं यत्नमातिष्ठेत्स्तेनानां निष्रहे नृपः ।
स्तेनानां निष्रहादस्य यशो राष्ट्रं च वर्धते ॥ ३०२ ॥
राजा चारोंका निष्रह करनेके लिए पूर्णतया प्रयत्न करे, क्योंकि चारोंके निष्रहसे
इस ( राजा ) का यश तथा राज्यको वृद्धि होती है ॥ ३०२ ॥

चोरसे अभय करनेका फल-

श्रमयस्य हि यो दाता स पूज्यः सततं नृपः । सत्रं हि वर्धते तस्य सदैवाभयद्द्विणम् ॥ ३०३ ॥

जो राजा (प्रजाश्रोंको चोरोंसे) श्रभय करनेवाला है वह श्रवश्यमेव पूज्य (प्रशंसनीय) है, क्योंकि उस (चोरोंसे श्रभय करनेवाले राजा) का श्रभयहपी दक्षिणावाला यज्ञ सर्वदैव बढ़ता है।। ३०३॥

> राजाको धर्माधर्मके षष्टांशकी प्राप्ति— सर्वतो धर्मषड्भागो राज्ञो भवति रत्ततः । अधर्मादपि षड्भागो भवत्यस्य ह्यरत्ततः ॥ ३०४॥

प्रजाखोंकी रक्षा करनेवाले राजाको सबके धर्मका छठा भाग प्राप्त होता है और (प्रजाकी) रक्षा नहीं करनेवाले राजाको खधर्मका भी छठा भाग प्राप्त होता है ॥

यदधीते यद्यजते यद्दाति यद्चीत । तस्य षड्भागभाष्राजा सम्यग्भवति रज्ञणात् ॥ ३०४ ॥

( राज्यमें रहनेवाली प्रजा ) जो ( वेदादि ) पढ़ती है, यज्ञ करती है, दान देती है तथा ( देवादिका ) पूजन करती है; उस (के पुण्य) का छठा भाग भ्रच्छी तरह ( प्रजाकी ) रक्षा करनेवाले राजाको प्राप्त होता है ॥ ३०५ ॥

> रचन्धर्मेण भूतानि राजा वध्यांश्च घातयन् । यजतेऽहरहर्यज्ञेः सहस्रशतद्विणैः ॥ ३०६॥

(निरपराध स्थावर-जङ्गम सब) जीवोंकी धर्मपूर्वक रक्षा करता हुआ तथा वधयोग्य जोवोंका वध करता हुआ राजा प्रतिदिन सहस्रों—सैकड़ों दक्षिणावाले यज्ञोंको करता रहता है॥ ३०६॥

विमर्श—सहस्रों-सैकड़ों जीवोंकी रचा करनेसे उस राजाको यज्ञके समान तज्जन्य पुण्य प्राप्त होता है ॥

श्ररक्षक करमहीताकी निन्दा— योऽरत्तन्वित्तमादत्ते करं शुल्कं च पार्थिवः । प्रतिसागं च द्र्णं च स सद्यो नरकं व्रजेत्॥ ३००॥

(प्रजाश्रोंकी) रक्षा नहीं करता हुआ जो राजा बलि, कर, शुल्क (टेक्स) तथा प्रतिभाग दण्डको (प्रजाश्रोंसे) लेता है; वह (भरकर) तत्काल नरकको जाता है ॥

विमर्श—प्रजाशींसे राजाको प्राप्त होनेवाला अन्न आदिका छठा भाग 'बलि' प्रतिमास या प्रति छठे मास (भाद्र तथा पौष ) में प्राप्तव्य राजभाग 'कर', स्थल- जलादिमागेसे व्यापार करनेवालोंसे विक्रय द्रव्यानुसार लिया जानेवाला घन अर्थात चूंगी या करटम (आयात-निर्यात—कर ) 'ग्रुक्क', फल, फ्रुक, शाक आदिके रूपमें लिया जानेवाला राजभाग 'प्रतिभाग' और जुर्मानेके रूपमें लिया जानेवाला राजभाग 'प्रतिभाग' और जुर्मानेके रूपमें लिया जानेवाला राजभाग 'प्रतिभाग' और

अरिचतार् राजानं बिलिषड्भागहारिणम् । तमाहुः सर्वेलोकस्य समयमलहारकम् ॥ ३०८ ॥

( निर्दोष प्रजाकी दुष्ट चौरादिसे ) रक्षा नहीं करता हुत्रा तथा ( प्रजासे ) छुटे भागके रूपमें बिल (राजप्राह्म भाग) को लेता हुत्रा राजा सब लोकोंके सब पापोंक हरण ( ग्रहण ) करनेवाला होता है, ऐसा मनु श्रादि ऋषि कहते हैं ॥ ३०८॥

> अनपेत्तितमर्थादं नास्तिकं विप्रलुम्पकम् । अरित्तितारमत्तारं नृपं विद्यादधोगतिम् ॥ ३०६ ॥

शास्त्रमर्यादाको नहीं माननेवाले नास्तिक (लोभादिके वशीभृत होकर अनुचित दण्ड श्रादिके द्वारा घन लेनेवाले रक्षा नहीं करनेवाले श्रौर (कर, बि श्रादिका) भोग करनेवाले राजाकी श्रधोगित जाननी चाहिये॥ ३००॥

> श्रधार्मिकका तीन प्रकारसे निप्रह— श्रधार्मिकं त्रिभिन्यायैनिगृह्णीयात्प्रयतनतः । निरोधनेन बन्धेन विविधेन वधेन च ॥ ३१०॥

( श्रतएव धार्मिक राजा श्रपराधके श्रनुसार ) विरोध ( हवलात या कैदलाने विन्द ) करना, बन्धन ( हथकड़ी, बेड़ी श्रादि डालना ) श्रीर श्रनेक प्रकारके वर्ष ( ताडन-मारण श्रादि ); इन तीन उपायोंसे श्रधार्मिक ( चोर श्रादि ) का प्रयति पूर्वकिनप्रह ( उन्हें दण्डित ) करे ॥ ३१० ॥

पापि-निम्रह तथा सज्जनातुमहका फल— निम्रहेण हि पापानां साधूनां संम्रहेण च। द्विजातय इवेज्याभिः पूयन्ते सततं नृपाः ॥ ३११॥

पापियोंके निग्रह (दिण्डितकर रोक थाम करने) तथा सज्जनींपर श्रनुप्रह करने राजा, यज्ञोंसे द्विजातियोंके समान सर्वदा पवित्र श्रर्थात् पुण्यवान् होता है ॥ ३११ वादी-प्रतिवादी तथा बाल-वृद्धादिके त्राचेपको सहना— चन्तव्यं प्रभुणा नित्यं चिपतां कार्यिणां नृणाम् । बालवृद्धातुराणां च कुर्वता हितमात्मनः ॥ ३१२ ॥

स्व-हित-कर्ता राजा ( दुःखित ) वादी तथा अतिवादी ( मुद्दे और मुद्दालह ) के और बालक, बूढे और आर्त ( रोगी आदि ) के आचेपोंको सहन करे ॥३१२॥

उक्ताचेप सहने श्रादिका फल-

यः चिप्तो मर्षयत्यार्तेस्तेन स्वर्गे महीयते । यस्त्वैश्वर्यात्र चमते न्रकं तेन गच्छति ॥ ३१३ ॥

दुःखितोंसे श्राक्षिप्त जो राजा (कठोर वन्त्रनोंको ) सहता है, उससे वह स्वर्गमें पूजित होता (श्रादर पाता) है; किन्तु जो ऐश्वर्थ (स्वामित्वके श्राभमान) से (दुःखितोंके श्राचेपोंको ) नहीं सहता है, वह उससे नरक जाता है ॥ ३१३॥

ब्राह्मणके सुवर्णको चुरानेवालेका कर्तव्य—

राजा स्तेनेन गन्तव्यो मुक्तकेशेन धावता । आचचाणेन तस्तेयमेवंकर्मास्मि शाधि माम् ॥ ३१४॥ स्कन्धेनादाय मुसलं लगुडं वाऽपि खादिरम् । शक्ति चोभयतस्तीदणामायसं द्राडमेव वा ॥ ३१४॥

ब्राह्मणके सुवर्णको सुरानेवाला चोर कन्धेपर मुसल, या खैर (करथे) की लाठी या दोनों त्रोर तेज शक्ति (दोनों त्रोर धारवाली वर्छी) या लोहेका उण्डा लिये तथा बालोंको खोल हुए दौड़कर राजाके पास जाकर 'मैंने ऐसा कार्य (ब्राह्मणके सुवर्णकी चोरी) किया है, मुक्ते दण्डित कीजिए' ऐसा राजासे कहे ॥ ३१४–३१५॥

[ गृहीत्वा मुसलं राजा सक्रद्धन्यानु तं स्वयम् । वधेन ग्रुध्यते स्तेनो ब्राह्मणस्तपसैव वा ।। २२ ।। ]

[ राजा मुसल ( या चोरके कन्धेपर रखकर लाये गये लाठी आदि ) से स्वयं उस चोरको एकवार मारे, उस मारनेसे चोर शुद्ध अर्थात् निष्पाप हो जाता है और ब्राह्मण तपस्यासे ही शुद्ध होता है अर्थात् ब्राह्मणका सुवर्ण चुरानेवाले ब्राह्मणजातीय चोरको राजा उस मुसलादिसे मारे नहीं, किन्तु वह ब्राह्मणजातीय चोर तपस्या ( प्रायिक्षत ) करके आत्मशुद्धि कर ले ॥ २२ ॥ ]

शासन नहीं करनेवाले राजाका दोष— शासनाद्वा विमोत्ताद्वा स्तेनः स्तेयाद्विमुच्यते । अशासित्वा तु तं राजा स्तेनस्याप्नोति किल्बिषम् ॥ ३१६॥

( मुसल आदि — पूर्व श्लोकोक्त ( ८।२१५ ) शाबोंमेंसे जिस शास्त्रको चोन् लाया हो उससे ) एक वार राजाके द्वारा मारनेके कारण प्राणत्याग करनेसे या मन् हुएके समान जीवित भी उस चोरको छोड़ देनेसे वह चोर चोरीके पापसे छूट जात है; किन्तु ( दया आदिके कारण ) उसे दण्डित नहीं करनेवाला उस चोरके पापके प्राप्त करता है ॥ ३१६ ॥

दूसरेके पापकी प्राप्ति— अज्ञादे भ्रूणहा मार्छि पत्यौ भार्यापचारिणी । गुरौ शिष्यक्ष याज्यक्ष स्तेनो राजनि किल्विषम् ॥ ३१७॥

श्रूणहत्या करनेवाला श्रापने (श्रूणहत्या करनेवालेका) श्रन्न खानेवालेकी व्यभिचारिणी स्त्री (जारको सहने श्रार्थात् मना नहीं करनेवाले ) पतिको, शिष्य (सम्ध्या-वन्दनादि नित्य कृत्यत्यागको सहनेवाले ) गुरुको, याज्य श्रार्थात् यजमान (विधिका त्यागकर यज्ञादि कर्म करते रहनेपर भी उसे सहन करनेवाले श्रार्था विधिपूर्वक यज्ञादि कर्मको करनेके लिए प्रेरित नहीं करनेवाले ) गुरुको श्रीर चो (दिण्डत नहीं करनेवाले) राजाको श्रापना श्रापना श्रापराध (पापजन्य दोष) दे देते हैं

विमर्श-अणहत्या करनेवाला आदि तो अपने-अपने कर्मोंके पाप (दोष) व युक्त रहते ही हैं, किन्तु उनके अन्न खानेवाले आदि भी उनके पापसे युक्त हो जा हैं; अत एव राजाको चाहिये कि चोरको अवश्य दण्डित करे ॥

दण्डप्राप्तिसे पापमुक्ति—

राजभिः कृतद्रण्डास्तु कृत्वा पापानि मानवाः । निर्मेताः स्वर्गमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथा ॥ ३१८ ॥

मनुष्य पाप करके राजासे दिण्डत होकर पापरहित हो ( श्रपने दूसरे पुण्य कर्मोंके प्रभावसे ), पुण्यात्मात्रोंके समान स्वर्गको जाते हैं ॥ ३१८ ॥

कूएकी रस्सी श्रादि चुरानेपर दण्ड— यस्तु रज्जुं घटं कूपाद्धरेद्भिद्याच्च यः प्रपाम् । स दग्रडं प्राप्तुयान्माषं तच्च तस्मिन्समाहरेत् ॥ ३१६ ॥ जो कूएको रस्सी या घड़ा चुराता है, श्रथवा प्याऊ ( पौसरा ) तोड़ता है; वह एक मासे सुवर्णसे दण्डनीय होता है श्रीर उसे उक्त चोरित रस्सी तथा घड़ेको लाना तथा प्याऊको वनवाना भी पड़ता है ॥ ३१९ ॥

> धान्यादि चुरानेपर दण्ड— धान्यं दशभ्यः कुम्भेभ्यो हरतोऽभ्यधिकं वधः। शेषेऽप्येकादशगुणं दाप्यस्तस्य च तद्धनम्।। ३२०॥

राजा दश कुम्भसे अधिक धान्य (अन्न) चुरानेवालेको वध (चुरानेवाले तथा धान्यके स्वामीके गुणादिके अनुसार ताउन, अङ्गच्छेदन एवं वध तक) से दण्डित करे। शेष (एक कुम्भसे अधिक दश कुम्भतक धान्य चुरानेके अपराध) में चुराये हुए धान्यके ग्यारहगुने धान्यसे चोरको दण्डित करे और धान्यके स्वामीका जितना धान्य चुराया गया हो उतना वापस दिलवा दे॥ ३२०॥

विमर्श—२० पछ (८० भर) का एक सेर और २०० पछ का एक द्रोण और २०

द्रोणका एक 'कुम्भ' होता है॥

सुवर्ण, बह्नादि चुरानेपर दण्ड— तथा घरिममेयानां शतादभ्यधिके वधः। सुवर्णरजतादीनामुत्तमानां च बाससाम्।। ३२१।।

श्रीर कांटेसे तौलने योग्य सोना, चांदी श्रादि तथा उत्तम वस्त्र सौ पलसे श्रिषक चुरानेवालेको राजा वध (देश, काल, चोर, द्रव्यके स्वामीको जाति तथा गुणकी श्रपेक्षासे ताडन, श्रङ्गच्छेदन श्रीर मारण तक ) से दण्डित करे॥ ३२१॥

> पद्धारातस्त्वभ्यधिके हस्तच्छेदनमिष्यते । शेषे त्वेकादशगुणं मूल्यादृष्डं प्रकल्पयेन् ॥ ३२२॥

(सोना, चांदी आदि कांटेपर तौलकर बेची जानेवाली वस्तु तथा बहुमूल्य रेशमी वस्तादिको ) ५० पल से अधिक १०० पल तक चुरानेवालेका हाथ काटनेका दण्ड (मनु आदिने) कहा है और शेष (एक पलसे पचास पलतक उक्त वस्तुओंको चुरानेके अपराध ) में राजा चोरित वस्तुका ग्यारहणुना दण्ड निश्चित करे ॥३२२॥

> स्त्री, पुरुषाहि चुरानेपर दण्ड— पुरुषाणां कुलीनानां नारीणां च विशेषतः। पुरुषानां चैव रत्नानां हरसे वधमहित ॥ ३२३॥

श्रेष्ठ कुलमें उत्पन्न पुरुष तथा विशेषतः स्त्रियों श्रीर मुख्य रत (माणिक्य, हीरा, वैहूर्य श्रादि ) की चोरी करनेवाला वधके योग्य होता है श्रर्थात् राजाको उक्त चोरी करनेवालेका वध करना चाहिये ॥ ३२३ ॥

बड़े पशु श्रादिके चुरानेपर दण्ड— महापशुनां हरणे रास्नाणामीषधस्य च । कालमासाद्य कार्यं च दण्डं राजा प्रकल्पयेत् ॥ ३२४॥

बड़े पशु (हाथी, घोड़ा, ऊंट, बैल, गाय, भैंस श्रादि ) के, तलवार श्रादि शक्षोंके श्रीर श्रीषघोंके चुरानेपर राजा समय (श्रकाल, दुर्भिक्ष श्रादि ), कार्य (चोरितका मले-बुरे कार्योमें उपयोग श्रादि ) को देखकर चोरके लिए दण्डका निश्चय करे ॥ ३२४॥

गोषु ब्राह्मणसंस्थासु छूरिकायाश्च भेदने । पशुनां हरणे चैत्र सद्यः कार्योऽर्घपादिकः ॥ ३२४ ॥

ब्राह्मणकी गाय चुरानेपर, बन्ध्या गायको लादनेके लिए नाथनेपर श्रीर यज्ञार्थ लाये गये वकरा श्रादि पशुको चुरानेपर राजा श्रपराधी (चोर) का श्राधा पैर तत्काल कटवा दे ॥ ३२५ ॥

> स्त, रूई त्रादि चुरानेपर दण्ड— सूत्रकार्पासकिण्वानां गोमयस्य गुडस्य च । दध्तः ज्ञीरस्य तक्रस्य पानीयस्य तृणस्य च ॥ ३२६॥

( ऊन आदिका ) सृत, कपास ( रूई ), सुरा-बीज, गोवर, गुड़, दही, दूध, छाछ, पेय ( पीने योग्य शर्वत या जल आदि ) पदार्थ, घास ॥ ३२६॥

वेणुवैद्त्तभारहानां त्वणानां तथैव च।
मृन्मयानां च हर्रो मृदो भस्मन एव च।। ३२७॥

बांसके बने सर्विविध वर्तन ( या पानी लानेके लिए महीन बांसके दुकड़ोंसे बने विशेष प्रकारके वर्तन), नमक, मिट्टीके वर्तन या खिलौने ख्रादि, मिट्टी, राख ॥३२७॥ मत्स्यानां पद्मिणां चैव तैलस्य च घृतस्य च ।

मांसस्य मधुनश्चैव यद्यान्यत्पशुसन्भवम् ॥ ३२८ ॥

मछत्ती, पक्षी, तैल, घी, मांस, मधु (सहद ) श्रीर पशुश्रोंसे उत्पन्न होनेवाले पदार्थ (जैसे सींग, खुर, चमड़ा श्रादि; हाथींके दांत श्रीर हड़ी श्रादि )॥ ३२८॥

श्चन्येषां चैवमादीनां मद्यानामोदनस्य च। पकान्नानां च सर्वेषां तन्मूल्याद् द्विगुणो दमः ॥ ३२६॥

इसी प्रकारके दूसरे पदार्थ ( मैनसिल, शिलाजीत आदि ), मग्र ( बारह प्रकारके मादक पदार्थ या मदिरा ), भात तथा सब प्रकारके पकवान ( पूआ, पूड़ी, कचौड़ी, मिठाई आदि ) के चुरानेपर चोरित वस्तुका हुगुना दण्ड चोरपर करना चाहिये ॥ ३२९ ॥

पुष्पादिके चुरानेपर दण्ड— पुष्पेषु हरिते धान्ये गुल्मवल्लीनगेषु च । स्रान्येष्वपरिपृतेषु दराडः स्यात्पञ्चकृष्णतः ॥ ३३० ॥

फूल, हरा धान्य, विना घेरे हुए गुल्म, वेलि, वृक्ष, विना साफ किये (नहीं श्रोसाये गये ) धान्यके (वांधकर भरपूर वोमको) चुरानेवालेपर (देश, काल, पात्र श्रादिके श्रमुसार सोने या चांदीका ) पांच 'कृष्णल' (८।१३४) श्रर्थात् एक श्रानाभर दण्ड करना चाहिये ॥ ३३०॥

> निरन्वयादि वस्तु चुरानेपर दण्ड— परिपूतेषु धान्येषु शाकमूलफलेषु च । निरन्वये शतं दण्डः सान्वयेऽर्धशतं दमः ॥ १३१ ॥

साफ किये हुए धान्य, शाक, मूल (कन्द या जड़ ), फलको चौर्य पदार्थके स्वामीके साथ किसी प्रकारका (एक गांवमें रहना श्राहि ) सम्बन्ध नहीं रहनेपर चौरी करनेवाले व्यक्तिपर सौ पण तथा चौर्य वस्तुके स्वामीके साथ किसी प्रकारका सम्बन्ध रहनेपर चौरी करनेवाले व्यक्तिपर पचास पण (८।१३६) दण्ड करना चाहिये॥ ३३१॥

'साहस' तथा 'स्तेय' का लक्षण— स्यात्साहसं त्वन्वयवत्प्रसभं कर्म यत्कृतम् । निरन्वयं भवेत्स्तेयं हृत्वाऽपव्ययते च यत् ॥ ३३२ ॥

वस्तुःस्वामीके सामनेसे बलात्कारपूर्वक किसी वस्तुका अपहरण करना 'साहस' ( डाका डालना ) श्रौर वस्तुस्वामीके परोक्षमें ( नहीं र्रहनेपर चुपकेसे ) किसी वस्तुका अपहरण कर भाग जाना । ( या अपहरण करनेके बादमें अस्वीकार करना ) 'स्तेय' ( चोरी करना ) कहलाता है ॥ ३३२ ॥

उपभोग्य स्त्रादि तथा त्रेतामि चुरानेपर दण्ड— यस्त्वेतान्युपक्लृप्तानि द्रव्याणि स्तेनयेत्ररः । तमाद्यं दण्डयेद्राजा यश्चामि चोरयेद् गृहात् ॥ ३३३ ॥

जो साफ-सुथरी करके उपभोगमें लाने योग्य बनायी गयी सूत्र आदि ( ६१३२६-३२६ ) वस्तुत्र्योंकी तथा श्रिप्तहोत्रसे 'त्रेताप्ति' की चोरी करे; राजा उसको प्रथम साहस ( ८१९३६ श्रर्थात् २५० पण ) से दण्डित करे ॥ ३३३॥

> चोरका हाथ कटवाना त्रादि— येन येन यथाङ्गेन स्तेनो नृषु विचेष्टते । तत्तदेव हरेत्तस्य प्रत्यादेशाय पार्थिवः ॥ ३३४ ॥

चोर जिस जिस ऋक् (हाथ, पैर आदि) से जिस प्रकार मनुष्योंमें कुचेष्टा (चोरी करना, सेंध मारना आदि दुष्कर्म) करे; राजा फिर वैसा अवसर नहीं आवें इसके लिए उस चोरके उस-उस अङ्गको कटवा ले॥ ३३४॥

> श्रधार्मिक पिता श्रादिकी भी दण्डनीयता— पिताऽऽचार्यः सुहन्माता भार्या पुत्रः पुरोहितः। नाद्यङ्यो नाम राज्ञोऽस्ति यः स्वधर्मे न तिष्ठति।। ३३४।।

पिता त्राचार्य, मित्र, माता, स्त्री, पुत्र श्रीर पुरोहितः इनमें जो श्रपने धर्ममें तत्पर नहीं रहता, वह क्या राजाका दण्डनीय नहीं है ? श्रर्थात् पूज्य या निकट सम्बन्धी होनेपर भी वह दण्डनीय ही है ॥ ३३५॥

त्रपराधी राजाकी विशेष दण्डनीयता— कार्षापणं भवेइएडचो यत्रान्यः प्राकृतो जनः। तत्र राजा भवेइएडचः सहस्रमिति धारणा ॥ १३६॥

जिस श्रपराधमें साधारण मनुष्य एक पणसे दण्डनीय है, उसी श्रपराधमें राजा सहस्र पणसे दण्डनीय है, ऐसा शास्त्रका निर्णय है ॥ ३३६ ॥

विमर्श—अपने ऊपर किये हुए दण्डद्रव्यको राजा राजकोषमें जमा नहीं करे, अपि तु आगे ( ९१२४५ ) के वचनानुसार पानीमें फेंक दे या ब्राह्मणोंमें बांट दे ॥

> गुज-दोषज्ञ शुद्धादि चोरको दण्ड— ष्ट्राष्ट्रापाद्यं तु शूद्धस्य स्तेये भवति किल्बिषम् । षोडशैव तु वैश्यस्य द्वान्निशत्त्वन्नियस्य च ॥ ३३७॥

ब्राह्मणस्य चतुःषष्टिः पूर्णं वाऽपि शतं भवेत्। द्विगुणा वा चतुःषष्टिस्तद्दोषगुणविद्धि सः ॥ ३३८ ॥

चोरीके गुण तथा दोषको जाननेवाले शहरके चोरी करनेपर चोरीके विषयमें शदको श्रठगुना, वैश्यको सोलहगुना, क्षत्रियको बत्तीसगुना श्रीर ब्राह्मणको चौंसठगुना या सौगुना या एक सौ श्रद्धाइसगुना पाप होता है; क्योंकि वह उस ( चोरी ) के गुण श्रौर दोषका जानकार है। ( श्रतएव श्रपराधानुसार उक्त शूद्र, वैश्य, क्षत्रिय श्रीर ब्राह्मण उत्तरोत्तर श्रधिक दण्डनीय होते हैं )॥ ३३७-३३८॥

> वनस्पतियोंके मूलादिकी अस्तेयता— वानस्पत्यं मूलफलं दार्वग्न्यर्थं तथैव च। त्रणं च गोभ्यो प्रासार्थमस्तेयं मनुरत्रवीत् ॥ ३३६ ॥

(विना घेरी हुई) वनस्पतियोंके मूल तथा फल, श्रमिहोत्रके लिए समिधा ( हवनकाष्ट ) श्रौर गोप्रासके लिए घास प्रहण करनेको मनुने चोरी नहीं कहा है ॥

> चोरके हाथसे दक्षिणादि लेनेपर ब्राह्मणको दण्ड-योऽदत्तादायिनो हस्ताल्लिप्सेत ब्राह्मणो धनम्। याजनाध्यापनेनापि यथा स्तेनस्तथैव सः ॥ ३४० ॥

जो बाह्मण नहीं दी गयी वस्तु (या धन ) को चुरानेवाले चोरके हाथसे यज्ञ कराने या पड़ानेकी दक्षिणा भी ('यह दूसररेका है' ऐसा जानता हुआ) लेनेकी इच्छा करे तो जैसा चोर है वैसा वह बाह्रण भी है, ( श्रतएव ऐसा बाह्यण भी चोरके समान दण्डनीय है ) ॥ ३४० ॥

> दो गन्ना लेनेवाले द्विज पथिकादिको दण्डाभाव-द्विजोऽध्वगः चीणवृत्तिद्वाविच् द्वे च मूलके। श्राद्दानः परचेत्रान्न द्ग्डं दातुमर्हति ।। २४१।।

पाथेय ( रास्तेके कलेवा ) से रहित द्विज पथिक यदि दूसरेके खेतसे दो गन्ने ( ऊख ) या दो मूली प्रहण कर ले तो वह दण्डनीय नहीं होता है ॥ ३४१ ॥

विना बंधे पशु श्रादिके श्रपहरणकर्ताको दण्ड— श्रसंदितानां संदाता संदितानां च मोचकः। दासाश्वरथहर्ता च प्राप्तः स्याच्चोरिकल्बिषम् ॥ ३४२ ॥ विना बंधे हुये दूसरेके पशु ( घोड़ा, गाय, बैल, बछवा आदि ) को बांध लेनेवाला, बांधे हुए दूसरोंके पशुर्त्रोंको खोल देनेवाला तथा दास, घोड़ा तथा रथ (गाड़ी, तांगा, एका श्रादि सवारीको ) चुरानेवाला (बड़े-छोटे अपराधके श्रनुसार श्राधिक या कम ) चोरके समान (मारण, श्रङ्गच्छेदन, धनादि ग्रहण श्राधीत जुर्माना श्रादि ) दण्डके द्वारा दण्डनीय होता है ॥ ३४२ ॥

श्रनेन विधिना राजा कुर्वाणः स्तेननिम्बह्म् । यशोऽस्मिन्नाप्नुयाङ्गोके प्रेत्य चानुत्तमं सुखम् ॥ ३४३ ॥

इस विधि (२०१-२४२) से चोरको दण्डित करता हुन्ना राजा इस लोकमें ख्याति तथा मरकर परलोकमें श्रनुत्तम सुख पाता है ॥ २४३ ॥

> साहसकर्ताका निम्नह राजकर्तत्र्य— ऐन्द्रं स्थानमभिन्नेप्सुर्यशाखाचयमव्ययम् । नोपेचेत चणमपि राजा साहसिकं नरम् ॥ ३४४॥

ऐन्द्र पद ( सबका आधिपत्यरूप सर्वश्रेष्ठ ) अक्षय पद तथा अन्यय यशको चाहनेवाला राजा क्षणमात्र भी साहसिक ( बलात्कारसे गृहदाह तथा धन-जनका अपहरण करनेवाले अर्थात् डाकू ) व्यक्तिकी उपेक्षा न करे, ( किन्तु तत्काल उन्हें दण्डित करे ) ॥ ३४४ ॥

वाक्पारुखादिसे साहसकी अधिक सदोषता— वाग्दुष्टात्तस्कराच्चैव दग्डेनैव च हिंसतः। साहसस्य नरः कर्ता विज्ञेयः पापकृत्तमः॥ ३४४॥

कटु वचन बोलनेवाला, चोर श्रीर डण्डे (या लाठी या शस्त्रादि ) से मार-पीट करनेवाला; इन तीनोंकी श्रपेक्षा साहस (बलात्कारपूर्वक धन-जनका श्रपहरण) करनेवाला मनुष्य श्रिधिक पापो होता है ॥ ३४४॥

> साहसिक क्षमाकी निन्दा— साहसे वर्तमानं तु यो मर्षयति पार्थिवः । स विनाशं त्रजत्याशु विद्वेषं चाधिगच्छति ॥ ३४६ ॥

साहस (बलात्कारसे धन-जनापहरण आदि) कर्ममें तत्पर मनुष्यको जो राजा क्षमा करता है, वह शीघ्र ही नष्ट होता तथा प्रजाका विदेष पात्र भी बनता है।।

साहसिककी त्रानुपेक्षा-

न मित्रकारणाद्राजा विपुलाद्वा धनागमात् । समुत्सृजेत्साहसिकान्सवभूतमयावहान् ॥ ३४७ ॥

राजा मित्रता या त्राधिक धन प्राप्तिके कारणसे, सम्पूर्ण प्रजात्रोंको त्रातद्वित करनेवाले साहसिक ( डाकृ ) को भी न छोड़े अर्थात् उसे अवश्य दण्डित करे ॥

> द्विजका शस्त्रप्रहणकाल-शस्त्रं द्विजातिभिर्याद्यं धर्मो यत्रोपरुष्यते । दिजातीनां च वर्णानां विष्तवे कालकारिते ॥ ३४८ ॥ श्रात्मनश्च परित्राग्रो द्त्रिणानां च सङ्गरे। स्त्रीविप्राभ्यपपत्ती च व्नन्धर्मेण न दुव्यति ॥ ३४६ ॥

साहसी ( डाकू ) मनुष्योंके कारण दिजां तथा ब्रह्मचर्य श्रादि श्राश्रमनासियोंके धर्मका अवरोध होनेमें, समय-प्रभावसे राज्यके अराजक हो जानेके कारण युद आदिकी सम्भावनामें, त्रात्मरक्षामें, दक्षिणा-द्रव्य (गौ आदि ) के अपहरण-सम्बन्धी युद्धमें तथा स्त्रियों त्रीर ब्राह्मणोंकी रक्षामें द्विजातियोंको शस्त्रप्रहण करना चाहियेः क्योंकि धर्मपूर्वक अपराधीको मारता हुआ मनुष्य पापी नहीं होता है ॥

त्राततायीको तत्काल मारना-गुरुं वा बालवृद्धी वा ब्राह्मणं वा बहुश्रुतम्। आततायिनमायान्तं हन्यादेवाविचारयन् ॥ ३४० ॥

गुरु, बालक, बूढा श्रथवा बहुश्रुत ब्राह्मण भी श्राततायी होकर श्राता हो तो उसे विना विचारे श्रर्थात् तत्काल मारना चाहिये ॥ ३५० ॥

श्राततायीका लक्षण-

श्चिरिनदो गरदश्चैव शस्त्रपाणिर्धनापहः। न्तेत्रदारहरश्चैव षडेते ह्याततायिनः ॥ २३ ॥

( घर-गल्ला त्रादिमें ) आग लगनेवाला, विष देनेवाला, ( निरशस्त्रपर ) रास्र उठानेवाला, धनापहरण करनेवाला, खेत तथा स्त्रीको चुरानेवाला; ये ६ 'श्राततायी' होते हैं ॥ २३ ॥

उदातासिर्विषाग्निभ्यां शापोद्यतकरस्तथा। श्राथवेग्रोन हन्ता च पिशुनश्चापि राजनि ॥ २४ ॥

( मारनेके लिए ) तलवार ठठाया हुआ, विष लिया हुआ, आग लिया हुआ, शाप देनेके लिए हाथ उठाया हुआ, अथर्व-विधि (मारणादि तान्त्रिक विधि ) स मारनेवाला, राजाकी चुगली करनेवाला ॥ २४ ॥

भार्यारिक्थापहारी च रन्ध्रान्वेषणतत्परः। एवमाद्यान्विजानीयात्सर्वानेवाततायिनः॥ २४॥]

स्रोके धनका अपहरण करनेवाला, छिद्रान्वेषी (सर्वदा दूसरोंका दोष ही दूढ़नेमें लगा हुआ), इत्यादि; इस प्रकारके सभी लोगोंको आततायी ही जानना चाहिये॥ नाततायिवधे दोषो हन्तुभवति कश्चन।

नाततायवध दाषा हन्तुभवात कश्चन । प्रकारां वाऽप्रकारां वा मन्युस्तं मन्युमृच्छति ॥ ३४१ ॥

सबके सामने या एकान्तमें (मारने आदिके लिये उद्यत ) आततायीके वध करनेमें वधकर्ताको दोष नहीं होता है, क्योंकि मारनेवाले अर्थात् आततायीका कोध मारे जाते हुएके कोधको बढ़ाता है ॥ ३५९॥

> परत्नीदृषणमें दण्ड— परदाराभिमर्शेषु प्रवृत्तान्नृत्महीपतिः । उद्वेजनकरेद्रेपडेशिक्षज्ञयित्वा प्रवासयेत् ॥ ३४२ ॥

परस्री-सम्भोगमें प्रवृत्त होनेवाले मनुष्योंको राजा व्याकुल करनेवाले दण्डों ( नाक, स्रोष्ट, कान स्रादि कटवा लेना ) से दण्डित करके उसे देशसे निकाल दे ॥

तत्समुत्थो हि लोकस्य जायते वर्णसंकरः । येन मूलहरोऽधर्मः सर्वनाशाय कल्पते ॥ ३४३ ॥

वर्योकि परश्ली सम्भोगमें वर्णसङ्कर (दोगला) पुत्र उत्पन्न होता है, जिस वर्णसङ्करसे मूलको नष्ट करनेवाला अधर्म सबके नाशके लिए समर्थ होता है ॥३५३॥

विमर्श—परखी-सम्भोगसे वर्णसङ्कर पुत्रकी उत्पत्ति होगी तो सती खींसे उत्पन्न उत्तम यज्ञकर्ताका अभाव हो जायेगा और वैसे उत्तम यज्ञकर्ताका अभाव होनेसे अग्नामां विधिपूर्वक हवन नहीं हो सकेगा और इस कारणसे वर्षाका भी अभाव होनेसे अन्नाभाव होनेपर प्रजाओंको नष्ट करनेवाला अधर्म फैल जायगा; अत एव सब अन्थोंके मूल कारण परखी—सम्भोगको पूर्णतः रोकना राजाका परम कर्तव्य है।

परस्रोके साथ एकान्त में भाषण करनेपर—
परस्य पत्न्या पुरुषः संभाषां योजयन् रहः ।
पूर्वमात्तारितो दोषैः प्राप्नुयात्पूर्वसाहसम् ॥ ३४४ ॥
पहलेसे परस्री-सम्भोग-विषयक निन्दासे युक्त जो पुरुष एकान्त में परस्रीसे

१. 'यज्ञाद्भवति पर्जन्यः पर्जन्याद्वसम्भवः । इति ।

बात-चीत करता हो, उसे प्रथम साहस (८।१३८, श्रर्थात् २५० पण ) से दण्डित करना चाहिये ॥ ३५४॥

> यस्त्वनाचारितः पूर्वमिभभाषेत कारणात । न दोषं प्राप्तुयात् किंचिन्न हि तस्य व्यतिक्रमः ॥ ३४५ ॥

पहले कभी भी पर्छी-सम्भोगके विषयमें ऋिनिन्दत पुरुष किसी कारणसे पर्श्लीके साथ एकान्तमें वात चीत करे तो वह कुछ भी दोषी नहीं होता है, क्योंकि उसका कोई श्रपराध नहीं है ॥ ३४४ ॥

> उक्त विधानका अपवाद-पर्स्त्रियं योऽभिवदेत्तीर्थेऽर्एये वनेऽपि वा। नदीनां वार्राप संभेदे स संग्रहणमाप्नुयात् ॥ ३४६ ॥

पहले परही-सम्भोगके विषयमें श्रानिन्दित भी जो पुरुष नदीके किनारे, ( लता-गुल्म त्रादिसे चिरे हुए ) अरण्यमें, घने वृक्ष स्रादिसे युक्त वनमें, अथवा निद्योंके सङ्गम स्थान अर्थात् एकान्तमें परस्रीके साथ वातचीत करता है; वह पुरुष 'श्ली-संग्रहण' ( ८।३५७ ) के दण्ड ( १००० पण ) से दण्डनीय है ॥३५६॥

'स्त्री-संप्रहण'का लक्षण-

उपचारिकया केलिः स्पर्शी भूषणवाससाम्। सह खटवासनं चैव सर्वं संग्रहणं स्मृतम् ॥ ३४७ ॥

परस्रीके पास सगिन्धत तेल-फ़लेल, इत्र माला त्रादि भेजना, केलि ( हंसी-मजाक आदि ) करना, उसके भूषण तथा वह्नोंका स्पर्श करना और साथमें एक खाटपर बैठना ( यहां सर्वत्र निर्जन अर्थात् बिलकुल एकान्त स्थानमें तात्पर्य है ); ये सब कार्य मनु आदि ऋषियोंके द्वारा 'संप्रहण' कहा गया है ॥ ३५७ ॥

> स्त्रियं स्पृशेददेशे यः स्पृष्टी वा मर्षयेत्तया। परस्परस्यानुमते सर्वं संग्रहणं स्मृतम् ॥ ३४८॥

यदि पुरुष परस्रीके श्रस्पृश्य श्रङ्ग ( जङ्घा, स्तन, गाल श्रादि श्रङ्ग ) का स्पर्श करे. या उसके द्वारा अपने अङ्गके स्पर्श करनेपर सहन करे ( रुष्ट नहीं होने ), ये सब कार्य परस्परमें श्रनुमित ( राजीखुशी ) से हों तो ये 'संग्रहण' कहे गये हैं ॥

स्वयं पुरुषके पास स्त्रीके जानेपर-कामाभिपातिनी या तु नरं खयमपत्रजेत्। राज्ञा दास्ये नियोज्या सा कृत्वा तहोषघोषणम् ॥ २६ ॥ ] यदि कामके वशोभूत होकर स्त्री पुरुषके पास स्वयं जाने तो राजा उसके दोषको घोषित ( सर्वप्रत्यक्ष ) कर इसे दासीके कर्ममें नियुक्त कर ले॥ २६॥ ]

स्त्रीसंप्रहणकर्ता शुद्धको दण्ड-

श्रवाह्मणः संप्रह्णे प्राणान्तं द्र्यतमाः सदा ।। ३४६ ।।

श्रवाह्मण श्रर्थात् शह पुरुष यदि सम्भोगादिकी इच्छा नहीं करनेवाली ब्राह्मणीका 'संग्रहण' (८।३५७-३५८) करे तो वह प्राणदण्ड (फांसी देने) के योग्य होता है। क्योंकि चारों वर्णोंकी स्त्रियां सर्वदा रक्षणीय हैं॥ ३५७॥

विमर्श—यहांपर कठोर दण्ड-विधान होनेसे 'अब्राह्मण' शब्दको मन्वर्थमुक्तावली कारने सूद्रार्थक मानाहै। चारो वर्णोकी खियोंको रच्चणीय कहनेसे ऐसे प्रसङ्गको रोकनेके लिए सब्वावर्णोकी खियों (के सतीत्व) की रचा राजाको सर्वदा करनी चाहिये।

भिक्षुकादिके परस्ती-भाषणकी श्रानिन्दनीयता— भिक्षुका बन्दिनश्चैव दीिस्ताः कारवस्तथा । संभाषणं सह स्त्रीभिः कुर्युरत्रतिवारिताः ॥ ३६० ॥

भिक्षुक, बन्दी ( चारण, भाट खादि ), दीक्षित ( यज्ञके लिए दीक्षा ग्रहण किया हुआ ), रसोइया ( पाचक ) परस्रीके साथ अनिवारितरूपमें बातचीत करें अर्थात् इनका बात चीत करना 'संप्रहण' नहीं है अत एव परस्रीके साथ वातचीत करनेपर ये दण्डनीय भी नहीं हैं ॥ ३६०॥

निषेध करनेपर परस्री-भाषणकर्ताको दण्ड— न संभाषां परस्त्रीभिः प्रतिषिद्धः समाचरेत् । निषिद्धो भाषमाणस्तु सुवर्णं दण्डमहेति ॥ ३६१ ॥

(स्वामी, स्त्रीका पति या अन्य श्रमिभावकके) मना करनेपर पुरुष परस्त्रीके साथ वातचीत न करे, मना करनेपर (परस्त्रीके साथ) बातचीत करता हुआ पुरुष सौ सुवर्ण (८।१३४) से दण्डनीय होता है ॥ ३६१॥

नटादिकी स्त्रीके साथ भाषण निर्दोष— नैष चारणदारेषु विधिर्नात्मोपजीविषु । सज्जयन्ति हि ते नारीर्निगृहाश्चारयन्ति च ॥ ३६२ ॥

स्त्रियों के साथ बातचीत करनेके निषेघका यह (८।३५४-३६९) विधान नट तथा गायकोंकी स्त्रियों के साथ बातचीत करनेमें नहीं है; क्योंकि वे (नट, गायक श्रादि ) श्रपनी श्रियोंको (श्रङ्गार श्रादिके द्वारा ) सुसिज्जितकर दूसरोंसे मिलाते तथा छिपकर स्त्रियोंके साथ सम्भोग करते हुए परपुरुषोंको देखते हैं ॥ ३६२ ॥

> किञ्चिदेव तु दाप्यः स्यात्संभाषां ताभिराचरन्। प्रैच्यासु चैकभक्तासु रहः प्रव्रजितासु च ॥ ३६३॥

(तथापि) चारणादिकी श्रियों, दासियों, बौद्धमतावलम्बिनी श्रियों, ब्रह्म-चारिणियों से एकान्तमें बातचीत करते हुए मनुष्यको राजा साधारणतम दण्डित करे, ( क्योंकि ये सब भी परस्त्री ही हैं, श्रतएव उनके साथ एकान्तमें वातचीत करनेसे दोष लगता ही है ) ॥ ३६३॥

> कन्या सम्भोग करनेपर-योऽकामां दूषयेत्कन्यां स सद्यो वधमहिति। सकामां दूषयंस्तुल्यो न वधं प्राप्नुयान्नरः ॥ ३६४ ॥

समान जातीय कोई पुरुष सम्भोगकी इच्छा नहीं करती हुई कन्याको सम्भोगके द्वारा द्षित करे तो वह (ब्राह्मग्रीतर जातिका होनेपर) शीघ्र ही लिङ्गचछेदन आदिरूप वधसे दण्डनीय होता है श्रीर सम्भोगकी इच्छा करती हुई कन्याको दूषित करनेवाला समानजातीय पुरुष ( उक्त लिङ्गच्छेदनादि ) वधसे दण्डनीय नहीं होता, ( क्योंकि उक्त कार्य गान्धर्व विवाह (३।३२) माना जाता है ॥ ३६४॥

> कन्यां भजन्तीमुत्कृष्टं न किष्क्रिद्धि दापयेत । जघन्यं सेवमानां तु संयतां वासयेदु गृहे ।। ३६४ ।।

अपनेसे श्रेष्ठ जातिवाले पुरुषके साथ सम्भोग करती हुई कन्याको (राजा) थोड़ा भी दण्डित न करे, किन्तु श्रपनेसे हीन जातिवाले पुरुषका सेवन करती हुई कन्याको यलपूर्वक घरमें रोक रवखे (जिससे उसकी कामेच्छा निवृत्त हो जाय )॥

उत्तमां सेवमानस्तु जघन्यो वधमहीति। शुल्कं द्द्यात्सेवमानः समामिच्छेत्पिता यदि ॥ ३६६ ॥

हीनजातीय पुरुष त्रपनेसे श्रेष्ठ जातिवाली (सम्भोगकी इच्छ। करती हुई या नहीं करती हुई ) कन्याके साथ सम्भोग करे तो वह (जात्यनुसार लिङ्गच्छेदन, ताडन या मारण त्रादि ) वधके योग्य है, तथा समान जातिवाली कन्याके साथ सम्भोग करे और उस कन्याका पिता उस कर्मको स्वीकार करे तो उसे उचित मात्रामें धन देवे ( तथा उस कन्याके साथ विवाह कर ले ) ॥ ३६६ ॥

श्रञ्जिलि नेपणसे कन्याको दूषित करनेपर दण्ड—
श्रमिषह्य तु यः कन्यां कुर्याद्पेण मानवः ।
तस्याशु कर्स्य अङ्गुल्यो दण्डं चाहित षट्शतम् ॥ ३६७ ॥
जो पुरुष समानजातिवाली कन्याके साथ सम्भोग न करके बलात्कारपूर्वक
उसकी योनि (मूत्रमार्ग) में श्रञ्जुलि डालकर उसे दूषित करे, राजा उसकी श्रञ्जिलिको
शीघ कटवा ले तथा उसे ६०० पण (८।१३६) से दण्डित करे ॥ ६६७ ॥

सकामां दूषयंस्तुल्यो नाङगुलिच्छेदमाप्नुयात्। द्विशतं तु दमं दाप्यः प्रसङ्गविनिष्टत्तये॥ ३६८॥

समान जातिवाली कामत्रासनायुक्त कन्याके साथ सम्भोग न करके उसकी योनिमें श्रङ्कालि डालकर जो पुरुष उस कन्याको दृषित करे, राजा उस पुरुषकी श्रङ्कालि तो नहीं कटवावे, किन्तु भविष्यमें ऐसे प्रसङ्गको रोकनेके लिए उसे २०० पण (८।१२६) से दण्डित करे॥ ३६८॥

कन्यैव कन्यां या कुर्यात्तस्याः स्याद् द्विशतो दमः। शुल्कं च द्विगुणं दद्याच्छिपाश्चैवाप्नुयाद् दश ॥ ३६६ ॥

यदि कोई कन्या ही किसी दूसरी कन्याकी योनिमें श्रञ्जलि डालकर उस कन्याको दूषित करे तो राजा कन्यात्व नष्ट करनेवाली उस कन्याको २०० पणसे दण्डित करे, दुगुना (४०० पण) उस दूषित कन्याके पिताके लिए दिलवावे तथा दश कोड़े या बेंत से उसे ताडित करे॥ ३६९॥

या तु कन्यां प्रकुर्यात्स्री सा सद्यो मौराडश्वमहीति । श्राक्गुल्योरेव वा छेदं खरेणोद्वहनं तथा ।। ३७० ।।

यदि कोई स्त्रों किसी कन्याकी योनिमें श्रङ्कित डालकर उस कन्याको दूषित करे तो राजा तत्काल उस स्रीका शिर मुँड़वा दे, श्रङ्कित कटवा ले तथा गंधेपर चड़ाकर उस स्त्री को सङ्कोंपर घुमवावे॥ ३७०॥

> व्यभिचारिणी श्लीको दण्ड— भर्तारं लङ्घयेचा तु श्ली ज्ञातिगुणदर्पिता । तां श्वभिः खाद्येद्राजा संस्थाने बहुसंस्थिते ॥ ३७१ ॥

जो स्त्री पिता या बान्धवोंके अधिक धनी होने या अपने सौन्दर्यके अभिमानसे परपुरुषके साथ सङ्गति करके अपने पतिका अपमान करे, उसे राजा बहुत लोगोंसे युक्त स्थानमें ( सबके सामने ) कुत्तोंसे कटवावे ॥ ३७१ ॥

व्यभिचारी पुरुषको दण्ड-प्रमांसं दाहयेत्पापं शयने तप्त आयसे। अभ्यादध्यश्च काष्टानि तत्र दह्येत पापकृत् ॥ ३७२ ॥

और उस पापी जारको तपाये हुए लोहेकी खाटपर मुलाकर जतावे तथा उस खाटपर लोग लकड़ी डाल दें, जिससे वह पुरुष जल ( कर मर ) जाय ॥ ३७२ ॥

> कलङ्कित पुरुषके पुनः श्रपराध करनेपर दण्ड-संवत्सराभिशस्तस्य दुष्टस्य द्विगुणो दमः। व्रात्यया सह संवासे चाएडाल्या ताबदेव तु ।। ३७३ ।।

पर्स्नी-गमनसे दूषित (श्रदण्डित भी) पुरुष एक वर्षके वीतनेपर पुनः परस्री-गमन रूप श्रपराध करे तो उसे पूर्वोक्त दण्डसे दुगुना दण्ड होता है, तथा वात्या ( १०।२० ) तथा चाण्डाली ( १०।२६-२७ ) के साथ गमन ( सम्भोग ) करनेपर

भी उतना ( दुगुना ) ही दण्ड होता है ॥ ३७३॥

विमर्श—पहले परस्री-सम्भोगसे दृषित व्यक्ति यदि बात्या या चाण्डाली स्रीके साथ एक वर्ष बीतनेपर सम्भोग करे तो वह दुगुना दण्डनीय होता है। इसी प्रकार पूर्व दूषित सब पुरुष एक वर्ष बीतनेपर उसी परस्री के साथ सम्भोग करे तो वह दुगुना दण्डनीय होता है। यह वचन पहलेका ही वात्या तथा चाण्डालीके साथ सम्भोग करनेपर दण्ड निर्देशके छिए है।

> . अरक्षितादि स्त्रीके साथ शुद्धादिको दण्ड-शूदो गुप्तमगुप्तं वा द्वैजातं वर्णमावसन्। अगुप्तमङ्गसर्वस्वैर्गुप्तं सर्वेण हीयते ।। ३७४ ।।

(पति या त्रभिभावकके द्वारा) सुरक्षित या त्रमुरक्षित द्विज-स्त्रीके साथ सम्भोग करनेवाले शहरको अधरक्षित द्विज स्रीके साथ सम्भोग करनेपर उसके लिङ्गको कटवाकर तथा धनको जप्तकर दण्डित करे तथा सुरक्षित द्विज-स्त्रीके साथ सम्भोग करनेपर उसकी सब सम्पत्तिको जनकर उसे प्राणदण्डसे दण्डित करे॥ ३७४॥

वैश्यः सर्वस्वद्राः स्यात्संवत्सर्निरोधतः। सहस्रं चत्रियो द्राडयो मौराडयं मूत्रेण चाहिति ॥ ३७४ ॥ ब्राह्मणीं यद्यगुप्तां तु गच्छेतां वैश्यपार्थिवौ । वैश्यं पञ्चशतं कुर्योत्चित्रयं तु सहस्रिणम् ॥ ३७६॥ (पित आदिसे सुरक्षित ब्राह्मणोके साथ संभोग करने पर ) वैश्यको १ वर्ष तक जेलमें रखनेके वाद सर्वस्व हरणका दण्ड (जुर्माना) देना चाहिये और क्षत्रियको १००० पणका दण्ड देना चाहिये एवं उसका शिर गधेके मूत्रसे मुंडवा देना चाहिये ( पति या श्रमिभावकादिके ) श्रमुरक्षित द्वारा ब्राह्मण-स्त्रीके साथ यदि वैश्य सम्भोग करे तो राजा उसपर ५०० पण तथा यदि क्षत्रिय गमन करे तो उसपर १००० पण दण्ड ( जुर्माना ) करे ३७५-३७६ ॥

विमर्श—जातिमात्रोपजीविनी गुणहीना ब्राह्मणीके साथ शूद्धीके अमसे गमन करनेवाले वैश्यके लिए यह दण्ड-विधान है, किन्तु उससे भिन्न ब्राह्मणीके साथ गमन करनेवाले वैश्य भी १००० पणसे ही दण्डनीय होता है।

> हभाविप तु तावेव ब्राह्मस्या गुप्तया सह । विप्तुतौ शूद्रवहरण्डचौ द्ग्धव्यो वा कटाग्निना ॥ ३७७॥

(पित स्त्रादिसे सुरक्षित तथा ) गुणवती ब्राह्मणीके साथ यदि वे दोनों (वैश्य तथा क्षत्रिय मैथुन करें तो वे शूद्रके समान (८।३७४) दण्डनीय है या तृणाग्निमें जलाने योग्य हैं ॥ ३७७ ॥

विमर्श—बसिष्ठके 'वैश्यं लोहितद्भेंः चित्रयं शरपस्त्रीर्वा वेष्ट्य' इस वचनके अनुसार उक्ताप्राध करनेवालेको जलते हुए लाल कुशाओंसे तथा चित्रयको शरपत्तोंसे वेष्टितकर जलाना चाहिये। प्रकृत वचनका गुणवती ब्राह्मणी-विषयक होनेसे पूर्व वचन (८।३७५) के साथ विरोध नहीं होता है।।

ब्राह्मणीके साथ सम्भोग करनेवाले ब्राह्मणको दण्ड— सहस्रं ब्राह्मणो दण्डचो गुप्तां विश्रां बलाद् ब्रजन् । शतानि पक्च दण्ड्यः स्यादिच्छन्त्या सह संगतः ॥ ३७८॥

(पित या श्रमिभावकके द्वारा) सुरक्षित ब्राह्मणीके साथ बलात्कारपूर्वक सम्भोग करनेवाला ब्राह्मण १००० पणसे तथा सम्भोग की इच्छा करनेवाली ब्राह्मणीके साथ सम्भोग करनेवाला ब्राह्मण ४०० पण (८।१३६) से दण्डनीय होता है ॥ ३७८ ॥

> मुण्डनमात्र ही ब्राह्मणका प्राणदण्ड— मौराड्यं प्राणान्तिको द्राह्मो ब्राह्मणस्य विधीयते । इतरेषां तु वर्णानां द्राह्म प्राणान्तिको भवेत् ॥ ३७६ ॥

ब्राह्मणको प्राणदण्ड होनेपर उसका मुण्डन करा देना ही उसका प्राण दण्ड होता है तथा श्रन्य वर्णों (क्षत्रिय, वैश्य श्रीर रह्म ) का प्राणनाश करना ही प्राणदण्ड होता है ॥ ३७९ ॥

ब्राह्मणवधका निषेध-न जातु ब्राह्मणं हन्यात्सर्वपापेष्वपि स्थितम् । राष्ट्रादेनं बहिः कुर्यात्समप्रधनमत्त्तम् ॥ ३८० ॥

राजा समस्त पाप करनेवाले भी ब्राह्मणका वध कभी न करे. किन्त सम्पूर्ण धनके साथ श्रक्षत शरीरवाले उस ( ब्राह्मण ) को राज्यसे निर्वासित कर दे ॥३८०॥

> न ब्राह्मणवधादुः भूयानधर्मी विद्यते भूवि। तस्मादस्य वधं राजा मनसाऽपि न चिन्तयेत ॥ ३८१ ॥

ब्राह्मणवधके समान पृथ्वीपर दूसरा कोई बड़ा पाप नहीं है, श्रतएव राजा मनसे भी ब्राह्मणके वध करनेका विचार न करे ॥ ३८१ ॥

> सरक्षित वैश्या तथा क्षत्रियाके साथ सम्भोग करनेपर दण्ड-वैश्यश्चेत्त्तत्रियां गुप्तां वैश्यां वा त्तत्रिया वजेत्। यो ब्राह्मएयामगुप्तायां तावुभौ दंगडमहतः ॥ ३८२ ॥

(पित त्रादिके द्वारा सुरक्षित ) क्षत्रियाके साथ वैश्य तथा वैश्याके साथ क्षत्रिय सम्भोग करे तो वे अरक्षित ब्राह्मणीके साथ सम्भोग करनेपर कहे गये दण्डसे (८।३७६ के अनुसार वैश्य ५०० पण तथा क्षत्रिय १००० पण) से दण्डनीय हैं॥

विमर्श-यहांपर गुणहीना तथा जातिमात्रोपजीविनी असुरचित चत्रियाको श्रद्धा समझकर उसके साथ सम्भोग करनेवाले गुणवान वैश्यके लिए चत्रियसे कम अर्थात् आधा ( ४०० पण ) दण्ड कहा गया है, किन्तु उसे चत्रिया जानकर सम्भोग करनेवाला वैश्य भी १००० पण से ही दण्डनीय होता है, तथा सुरन्ति वश्याको वैश्या जानकर भी सम्भोग करनेवाले चत्रियपर १००० पण दण्ड करना उचित है ही।

छरिक्षत वैश्यादिके साथ गमन करनेवाले बाह्मणको दण्ड-[त्तित्रयां चैव वैश्यां च गुप्तां तु ब्राह्मणी व्रजन्। न मृत्रमुराङः कर्तव्यो दाप्यस्तृत्तमसाहसम् ॥ २७ ॥]

(पित या अभिभावकादिसे सुरक्षित ) क्षत्रिया अथवा वैश्याके साथ गमन (सम्भोग) करनेवाले ब्राह्मणपर मूत्रमुण्ड (गघे के मूत्रसे शिर मंड्वानेका दण्ड) नहीं करना चाहिये, किन्तु एक उत्तम साहस (८।१३८ अर्थात् १००० पण ) का दण्ड करना चाहिये॥ २७॥ ]

> सहस्रं ब्राह्मणो द्रण्डं दाप्यो गुप्ते तु ते ब्रजन्। शुद्रायां चत्रियविशोः साहस्रो वै भवेहमः ॥ ३८३ ॥

(पित या अभिभावकादिसे सुरक्षित) क्षत्रिया तथा वैश्याके साथमें सम्भोग करनेवाला ब्राह्मण १००० पणसे दण्डनीय है तथा सुरक्षित श्रुद्धाके साथमें सम्भोग करनेवाले क्षत्रिय श्रीर वैश्य भी १०००-१००० पण (८।१३६) से ही दण्डनीय होते हैं ॥ ३८३॥

अध्रक्षित क्षत्रियाके साथ सम्भोग करनेवाले वैश्यको दण्ड— दात्रियायामगुप्तायां वैश्ये पद्धशतं द्मः । मूत्रेण मीर्ण्डश्यमिच्छेत्तु दात्रियो द्ग्डमेव वा ।। ३८४ ।। (पति त्रादिसे) अरक्षित क्षत्रियाके साथ सम्भोग करनेवाले वैश्यको ५०० पण दण्ड होता है और क्षत्रियको गधेके मूत्रसे शिर मुंडवाने का या ५०० पण का दण्ड होता है ॥ ३८४ ॥

श्रमुरक्षित क्षत्रिया श्रादिके साथ सम्भोग करनेवाले ब्राह्मणको दण्ड— अगुप्ते च्रित्रयावेश्ये शुद्धां वा ब्राह्मणो ब्रजन् । शतानि पञ्च द्रण्डन्धः स्यात्सहस्रं त्वन्त्यजस्त्रियम् ॥ ३८४॥ (पति श्रादिसे श्रमुरक्षित ) क्षत्रिया, वैश्या श्रथवा श्रद्धाके साथ सम्भोग करनेवाला ब्राह्मण ५०० पणसे तथा श्रन्त्यजः श्ली (चाण्डाली श्रादि सर्वाधम स्त्री) के साथ सम्भोग करनेवाला (ब्राह्मण ) १००० पणसे दण्डनीय होता है ॥ ३८५॥

[ श्र्वादि धनका कोषमें रखनेका निषेध—
[श्रूदोत्पन्नांशपापीयान्न वे मुच्येत किल्विषात् ।
तेभ्यो द्रखाहृतं द्रव्यं न कोशे संप्रवेशयेत् ॥ २८ ॥
ध्रयाजिकं तु तद्राजा द्द्याद् भृतकवेतनम् ।
यथाद्रखगतं वित्तं ब्राह्मयोभ्यस्तु लम्भयेत् ॥ २६ ॥
भार्यापुरोहितस्तेना ये चान्ये तद्विधा जनाः ॥ ३० ॥

[ राजा शुद्धोत्पन्न पाप-सम्बन्धी दोषसे नहीं मुक्त होता है, श्रतएव उनसे प्राप्त दण्ड-द्रव्यको खजानेमें नहीं जमा करावे ॥ २८ ॥ ]

चौरादिहीन राज्यवाले राजाकी प्रशंसा— यस्य स्तेनः पुरे नास्ति नान्यस्त्रीगो न दुष्टवाक् । न साहसिकद्रण्डव्नौ स राजा शकलोकभाक् ॥ ३८६॥

जिस ( राजा ) के राज्यमें चोर, परश्ली-सम्मोग करनेवाला, कठोर वचन बोलनेवाला, गृहदाह श्रादि साहस कार्य करनेवाला तथा कठोर दण्ड ( ताडन-मारण आदि दण्ड पारुष्य ) करनेवाला पुरुष नहीं है, वह ( राजा ) स्वर्गगमन करता है ॥ एतेषां निग्रहो राज्ञः पञ्चानां विषये स्वके । साम्राज्यकृत्सजात्येषु लोके चैव यशस्करः॥ ३८७॥

इन पांचो (चोर, परल्ली-सम्भोगकर्ता, कटुभाषणकर्ता, साहसकर्मकर्ता और इण्डपारुव्यकर्ता ) का अपने राज्यमें निम्रह करनेवाला राजा समानजातीय राजाओं में साम्राज्य करनेवाला तथा इस लोकमें यशस्वी होता है ॥ ३८७ ॥

> प्ररोहित तथा यजमानका त्याग करनेपर दण्ड-ऋत्विजं यस्त्यजेद्याच्यो याज्यं चत्विक्त्यजेद्यदि । शक्तं कर्मण्यदुष्टं च तयोद्ण्डः शतं शतम् ॥ ३८८ ॥

जो यजमान ( कर्मानुष्ठानमें समर्थ ) पुरोहितका श्रीर पुरोहित ( श्रधार्मिक-पातकादि दोषवर्जित ) यजमानका त्याग करे, वह (त्यागकर्ता यजमान या पुरोहित) १००-१०० पणसे दण्डनीय होता है ॥ ३५८ ॥

माता आदिका त्याग करनेपर दण्ड-न माता न पिता न स्त्री न पुत्रस्त्यागमहेति। त्यजन्नपतितानेतानाज्ञा दरङचः शतानि षट् ॥ ३८६॥ माता, पिता, स्त्री श्रीर पुत्र त्यागके योग्य नहीं हैं, (श्रतएव श्रपतित) इनमें से किसीका त्याग करनेवालेको राजा ६०० पणसे दण्डित करे ॥ ३८९ ॥

> ब्राह्मणोंके शास्त्रीय विवादमें राजाके हस्तचेपका निषेध-आश्रमेषु द्विजातीनां कार्ये विवदतां मिथः। न विव्रयान्नुपो धर्मं चिकीर्षन्हितमात्मनः ॥ ३६०॥

( गार्हस्थ्यादि ) त्राश्रम-सम्बन्धी धार्मिक विषयोंमें ( 'शास्रका ऐसा श्रमिप्राय है, तुम्हारे कहनेके श्रमुसार नहीं हैं इत्यादि रूपमें ) परस्पर निनाद करते हुए द्विजातियोंके कार्यमें अपना हित चाहनेवाला राजा 'इस प्रकारका धर्म ( शास्त्रवचन ) है, ऐसा कोई निर्णय न करे ॥ ३६० ॥

यथाहमेतानभ्यच्ये ब्राह्मणैः सह पाथिवः। सान्त्वेन प्रशमय्यादौ स्वधर्म प्रतिपादयेत् ॥ ३६१ ॥

राजा उनकी यथोचित पूजा ( त्रादर-सत्कार ) कर ब्राह्मणोंके साथ सान्त्व (शमप्रधान) वचनोंसे उन्हें शान्त करके इनका अपना जो धर्म है, उसे सम्भावे॥ सामाजिक भोजनके विषयमें दण्डविधान— प्रातिवेश्यानुवेश्यो च कल्यागो विंशतिर्द्विजे । अर्हावभोजयन्विप्रो दण्डमहीत माषकम् ॥ ३६२ ॥

किसी शुभ कार्यमें बीस ब्राह्मणोंको भोजन कराना हो तो प्रतिवेशी श्रौर श्रमुवेशी योग्य ब्राह्मणोंको नहीं भोजन करानेवाला ब्राह्मण एक माशे चांदीसे दंडनीय होता है ॥ ३९२॥

विमर्श— बिलकुल सटे हुए मकानमें रहनेवाला 'प्रतिवेशी' तथा एक मकान छोदकर दूसरे मकानमें रहनेवाला 'अनुवेशी' कहा जाता है ॥

श्रोत्रियः श्रोत्रियं साधुं भूतिकृत्येष्वभोजयन् । तदन्नं द्विगुणं दाष्यो हिरण्यं चैव माषकम् ॥ ३६३ ॥

प्रतिवेशी या श्रनुवेशी सज्जन श्रोत्रियको विवाहादि शुभ कार्यों में नहीं भोजन करानेवाले श्रोत्रियसे (राजा) उस (भोजन नहीं कराये गये) श्रोत्रियके लिए दुगुना श्रज तथा एक माशा सोना दण्ड-स्वरूप दिलवावे॥ ३९३॥

करप्रहत्ते मुक्त करने योग्थ व्यक्ति— श्रन्धो जडः पीठसर्पी सप्तत्या स्थविरश्च यः। श्रोत्रियेपूपकुर्वश्च न दाप्याः केनचित्करम् ॥ ३६४॥

अन्धा, जड, पड्गु, सत्तर वर्षसे अधिक बृढा और अन आदिसे श्रोत्रियोंका उपकार करते रहनेवाला; इन लोगोंसे कोई (क्षीणकोषवाला भी) राजा कर (टेक्स) नहीं लेवे ॥ ३९४॥

> श्रोत्रियं व्याधितातौं च बालवृद्धाविक्क्वनम्। महाकुलीनमार्थं च राजा संपूजयेत्सदा ॥ ३६४ ॥

श्रोत्रिय (विद्वान तथा आचारवान ब्राह्मण), रोगी, (पुत्रादिके विरहसे) हु:खी, वालक, वृद्ध, दरिद्ध, श्रेष्ठ कुलमें उत्पन्न और उत्तम चरित्रवालेकी राजा सदैव पूजा (दान, मान आदि हिताचरणसे सत्कार) करता रहे ॥ ३६५॥

धोबीको कपड़ा धोनेका विधान— शाल्मलीफलके श्लद्यों नेनिज्यान्नेजकः शनैः। न च बासांसि वासोभिर्निर्हरेत्र च वासयेत्।। ३६६॥

धोवी सेमलकी लकड़ीके बने हुए चिकने पाढ (मोटे तख़्ते ) पर धीरे-घीरे कपड़ोंको धोवे, किसीके कपड़ेको दूसरोंके कपड़ोंमें नहीं मिलावे और दूसरेको

पहननेके लिए नहीं देवे। (यदि वह ऐसा नहीं करे तो राजाके द्वारा दण्डनीय होता है )॥ ३९६॥

सूतको बुनकर कपड़ा देनेका विधान-तन्तुवायो दशपलं दद्यादेकपलाधिकम्। अतोऽन्यथा वर्तमानो दाप्यो द्वादशकं दमम् ॥ ३६७ ॥

कपड़ा बुननेवाला ( जुलाहा आदि ) दश पल सुतके बदलेमें ( मांड़ी आदि लगनेसे बढ़ जानेके कारण ) ग्यारह पल कपड़ा दे, इसके विपरीत करने (कम कपडा देने ) वालेको राजा वारह पण ( =19३६ ) दण्ड दिलवावे (तथा स्वामी श्रर्थात सतके बदलेमें कपड़ा खेनेवालेको डिवत कपड़ा दिलवाकर सन्त्रष्ट करे )॥

> विकेय वस्तुके करप्रहणका प्रमाण-शुल्कस्थानेषु कुशतः सर्वपरयविचन्नणाः। कुर्यरर्घं यथापरयं ततो विंशं नृपो हरेत् ॥ ३६८ ॥

स्थल तथा जलके मार्गसे व्यापार करनेमें चतुर श्रीर बाजारके सौदोंके मृल्य लगानेमें निपुण व्यक्ति बाजारके अनुसार जिस वस्तुका जो मूल्य निश्चित करें, उसके लाभमें-से राजा बीसवां भाग कर रूपमें प्रहण करे ॥ ३९८ ॥

> प्रतिषिद्ध वस्तुका निर्यात करनेपर दण्ड--राज्ञः प्रख्यातभारदानि प्रतिषिद्धानि यानि च। तानि निर्हरतो लोभात्सर्वहारं हरेन्नुपः ॥ ३६६ ॥

राजासे सम्बद्ध विक्री करने योग्य विख्यात (वर्तन या राजोपयोगी हाथी, घोड़ा, गाडी आदि ) सामान, तथा निर्यात ( निकासी ) के लिये मना किये गये पदार्थ ( यथा-दुर्भिक्षके कारण श्रन्नादि, पशुन्नित श्रादिके लिए गाय, भैंस बैल श्रादि, या इसी प्रकार श्रन्यान्य पदार्थ ) को लोभ ( श्रिधिक लाभ होनेकी श्राशा ) से दूसरे देश ( या स्थान ) में ले जानेवाले व्यापारीकी सम्पूर्ण सम्पत्तिको राजा हरण (जप्त) कर ले ॥ ३९९ ॥

श्रासमयमें विक्रयादि करनेपर दण्ड-शुल्कस्थानं परिहरन्नकाले क्रयविकयी। मिध्यावादी च संख्याने दाप्योऽष्ट्रगुणमत्ययम् ॥ ४०० ॥ शुल्क ( चुंगी-करटम ) से बचनेके लिए चुंगीघरका रास्ता छोड़कर दूसरे रास्तासे सौदा ले जानेवाला, श्रासमय (रात्रि श्रादिमें ग्राप्त रूपसे) विकय करनेवाला; (चुंगी कम लगनेके लिए) तौल, माप या मूल्यको सूठ (कम) बतलानेवाला ज्यापारी चुंगीके वास्तविक मूल्यके श्राठगुने द्रव्यसे दण्डनीय होता है।। ४००।।

> विदेशमें विकय करनेका मूल्य निर्णय— स्थागमं निर्गमं स्थानं तथा वृद्धित्तयावुभौ । विचार्य सर्वपरयानां कारयेत्क्रयविकयौ ॥ ४०१ ॥

(राजा) आयात-निर्यातकी दूरी, स्थान, कितने दिनोंतक रखे रहनेसे कितना लाभ होगा, कितना बहेगा, कर्मचारियों या अन्य कुली आदि तथा कीड़े आदिके कारण कितना माल घटेगा; इत्यादि सब बातोंका विचारकर बाजारमें बेचने योग्य सब सौदों (अल, वस्त्र, शस्त्र, काष्ठ आदि सामान) का मूल्य निश्चित कर उनका कय-विकय (खरीद-बेची) करावे ॥ ४०१॥

> मृत्य निर्धारण— पक्करात्रे पक्करात्रे पत्ते पत्तेऽथवा गते । कुर्वीत चैषां प्रत्यत्तमर्घसंस्थापनं नृपः ॥ ४०२ ॥

राजा पांच-पांच या पन्द्रह-पन्द्रह दिनोंके बाद मुख्य व्यापारियोंके सामने ( उनसे विचार विनिमय करके सौदोंके ) मूल्यका निर्धारण करता रहे ॥ ४०२ ॥

तराज्र, बाट, श्रादिकी जांच— तुलामानं प्रतीमानं सर्वे च स्यात्सुलिज्ञतम् । षट्सु षट्सु च मासेषु पुनरेव परीज्ञयेत् ॥ ४०३ ॥

तुलामान, प्रतीमान और तराज्को राजा श्रन्छी तरह जांचकर परीक्षा करे तथा प्रति छः मास पर उनकी जांच कराता रहे॥ ४०३॥

विमर्श—सोना-चांदी आदि बहुम्ह्य वस्तु तौछनेके बांट (तोछा, मासा, रत्ती, आदि बटखरों) को 'तुछामान' तथा अन्न आदि तौछनेके बांट (सेर, पसेरी, मन आदि वहें बटखरों) को 'प्रतीमान' कहते हैं। इसी प्रकार राजा कपड़े नापनेका गज, पैमाना आदिका भी जांच कराता रहे।

नावका भाड़ा— पणं यानं तरे दाप्यं पौक्रषोऽर्घपणं तरे । पादं पशुश्च योषिच्च पादार्धं रिक्तकः पुमान् ॥ ४०४ ॥

( नदी त्रादिको ) नावसे पार करने में मनुष्य खाली गाड़ीका एक पण, एक आदमीके बोम ( लगभग एक मन ) का आधा पण, गौ आदि पशु तथा स्रीका चौथाई पण तथा खाली (बोम्तरहित) मनुष्यका ऋष्टमांश पण (८।१३६) नावका माड़ा ( खेवाई ) देवे ॥ ४०४ ॥

भारडपूर्णीन यानानि तार्यं दाप्यानि सारतः। रिक्तभागडानि यत्किचित्प्रमांसश्चापरिच्छदाः ॥ ४०४ ॥

सामानसे भरी हुई गाड़ी या ढेले त्रादिकी खेवाई उनके हलकापन तथा भारीपनके अनुसार देवे तथा खाली वर्तन और दिरद्र मनुष्यका भाड़ा जो भी कुछ अर्थात् श्रत्यन्त थोड़ा देवे ॥ ४०५ ॥

दीर्घाध्वनि यथादेशं यथाकालं तरो भवेत्। नदीतीरेषु तद्विद्यात्समुद्रे नास्ति तत्त्रणम् ॥ ४०६ ॥

दूरतक जानेके लिए, नदीकी प्रवलता (तेज बहाव), स्थिरता, गर्मी तथा वर्षा आदिका समयके अनुसार नावभाड़ा (खेवाई) होती है; इसको नदी-तटके लिए सममाना चाहिये। समुद्रमें नदीसे भिन्न स्थिति होनेसे यह नियम (८।४०४-४०५ ) नहीं है ( स्रत एव उसका भाड़ा उचित ही लेना चाहिये ) ॥ ४०६ ॥

गर्भिणी त्रादि नाव-भाड़ासे मुक्त-गर्भिणी तु द्विमासादिस्तथा प्रव्रजितो मुनिः। ब्राह्मणा लिङ्गिनश्चैव न दाप्यास्तारिकं तरे ॥ ४०७॥

दो माससे अधिक गर्भवाली स्त्री, संन्यासी, ब्राह्मण श्रौर ब्रह्मचारीसे नदीके पार जानेमें कोई नावभाड़ा नहीं लेना चाहिये ॥ ४०७ ॥

मल्लाहके दोषसे सामान नष्ट होनेपर-यन्नावि किंचिहाशानां विशीर्थेतापराधतः। तहाशैरेव दातव्यं समागम्य स्वतींऽशतः ॥ ४०८ ॥

मुझाहोंकी गुलतीसे जो सामान नावमें नष्ट हो जाय, उसकी पूर्ति सब मुझाहोंको मिलकर अपने-अपने हिस्सेमें-से करनी चाहिये॥ ४०८॥

एष नौयायनामुक्तो ब्यवहारस्य निर्णयः। दाशापराधतस्तोये दैविके नास्ति निम्रहः ॥ ४०६ ॥

( भगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि— ) नावसे पार जानेवालोंके लिये यह निर्णय कहा गया है। नाविकों (नावपर काम करनेवाले) मल्लाहों की असावधानीसे नष्ट हुए सामानके देनदार नाविक होते हैं, िकन्तु देवी उपद्रव (श्रांधी-तूफान श्रादि) से सामानके नष्ट होनेपर उसके देनदार नाविक नहीं होते, वह हानि नष्ट हुए सामानके स्वामीको ही भोगनी पड़ती है ॥ ४०९॥

वैश्यादिसे व्यापारादि कराना— वाणिज्यं कारयेद्धैश्यं कुसीदं कृषिमेव च । पशुनां रत्तणं चैव दास्यं शुद्रं द्विजन्मनाम् ।। ४१० ।। राजा वैश्योंसे व्यापार, व्याज ( सुद ) की जीविका, खेती तथा पशु पालन और शहोंसे द्विजोंकी सेवा करावे ॥ ४१० ॥

> क्षत्रिय-वैश्यके दासकर्मका निषेध— चत्रियं चैव वैश्यं च ब्राह्मणो वृत्तिकशितौ । विभृयादानृशांस्येन स्वानि कर्माणि कारयन् ॥ ४११ ॥

जीविका (के श्रभाव) से दुःखित क्षत्रिय तथा वैश्यको उनसे श्रपनी जातिके श्रमुसार रक्षण तथा खेती श्रादि करवाता हुआ धनवान ब्राह्मण करणापूर्वक पालन करे॥ विमर्श—इस वचनसे यह बात प्रकरण द्वारा सिद्ध होती है कि यदि धनवान ब्राह्मण जीविकाके अभावसे दुःखित चत्रिय तथा वैश्यको उक्त प्रकारसे पालन न

करे तो वह राजदण्डनीय होता है।

दास्यं तु कारयँ ह्योभाद् ब्राह्मणः संस्कृतान्द्विजान् । अनिच्छतः प्राभवत्याद्वाह्या दग्छन्यः शतानि षट् ।। ४१२ ।। सम्पत्तिशाली होनेके कारण यदि ब्राह्मण लोभसे यह्योपनीत संस्कार युक्त द्विजसे उसकी इच्छाके विना दासकर्म करावे तो वह ब्राह्मण राजाके द्वारा ६०० पण (८।१३६) से दण्डनीय होता है ॥ ४१२ ॥

शूद्रसे दासकर्म करानेका विधान— शूद्रं तु कारयेद्वास्यं क्रीतमक्रीतमेव वा । दास्यायेव हि सृष्टोऽसौ ब्राह्मणस्य स्वयंभुवा ॥ ४/३॥

किन्तु वेतन देकर या नहीं देकर (जैसा वे चाहें वैसा करके ) शूद्रसे दास कर्मको करावे; क्योंकि ब्रह्माने ब्राह्मणोंकी सेवाके लिए ही शुद्रोंकी स्रष्टि की है।।

> दासत्वसे शृहकी श्रमुक्ति— न स्वामिना निसृष्टोऽपि शृहो दास्याद्विमुच्यते । निसर्गेजं हि तत्तस्य कस्तस्मात्तदपोहति ॥ ४१४ ॥

स्वामीके द्वारा छोड़ा गया भी शूद्र दासत्वसे छुटकारा नहीं पाता है, क्योंकि वह (दासत्व) उसका स्वाभाविक कर्म है; (श्रत एव) उस (दासत्व कर्म) से उसको कौन मुक्त कर सकता है ? श्रर्थात् कोई नहीं ॥ ४१४ ॥

दासके सात प्रकार—

ध्वजाहतो भक्तदासो गृहजः क्रीतद्त्त्रिमौ । पैत्रिको दण्डदासश्च सप्तैते दासयोनयः ॥ ४१४ ॥

(१) युद्धमें स्वामीके पाससे जीता गया, (२) भोजन करने श्रादिके लोभसे आया हुआ, (३) दासी-पुत्र. (४) मूल्य देकर खरीदा गया, (५) किसीके देनेसे प्राप्त हुआ, (६) पिताकी परम्परासे चला आता हुआ (४) दण्ड (ऋण आदि) को चुकानेके लिए स्वीकृत किया गया; दासोंकी ये सात योनियां (कारण) हैं ॥४९५॥

भार्या, दासादिके श्रपने धनका श्रभाव— भार्या पुत्रश्च दासरच त्रय एवाधनाः स्मृताः । यत्ते समधिगच्छन्ति यस्य ते तस्य तद्धनम् ।। ४१६ ॥

स्त्री, पुत्र तथा दासः इन तीनोंको (मनु श्रादि महर्षियोंने) निर्धन ही कहा है, ये जो कुछ उपार्जन करते हैं, वह उसका होता है जिसके वे (भार्या, पुत्र या दास ) हैं ॥ ४९६॥

विस्नब्धं ब्राह्मणः शूद्राद् द्रव्योपादानमाचरेत् । न हि तस्यास्ति किञ्चित्स्वं भर्तृहायधनो हि सः ॥ ४१७ ॥

ब्राह्मण विना विकल्प किये (दास) शूद्धसे धनको ले लेवे, क्योंकि उस (दास शूद्ध ) का निजी धन कुछ नहीं है और वह (दास शूद्ध ) स्वामीसे प्रहण करने योग्य धनवाला है अर्थात् उस शूद्धके धनको प्रहण करनेका अधिकार उसके स्वामी को है॥ ४१७॥

विमर्श—इस वचनके अनुसार आपित्तकालमें शूद्रसे वलाकारपूर्वक धन प्रहण करनेवाला ब्राह्मण दण्डनीय नहीं होता है।

वैश्य तथा शुद्रसे अपना अपना कर्म कराना— वैश्यशूद्रौ प्रयत्नेन स्वानि कर्माणि कारयेत्। , तौ हि च्युतौ स्वकर्मभ्यः द्योभयेतामिदं जगत्॥ ४१८॥

राजा वैश्य तथा शहर यत्नपूर्वक अपने-अपने कर्मों ( वैश्यसे व्यापार, पशु-पालन और खेती आदि तथा शहर हिजसेवा) को करवाता रहे; क्योंकि अपने-अपने कर्मसे अष्ट ये दोनों (वैश्य तथा शुद्ध, अन्यायोपाजित धनादिके अभिमानसे) इस संसारको क्षुभित कर देंगे ॥ ४१८ ॥

> प्रतिदिन त्राय-व्यय त्रादि का निरीक्षण— श्रहन्यहन्यवेचेत कर्मान्तान्वाहनानि च। आयव्ययौ च नियतावाकरान्कोशमेव च॥ ४१६॥

राजा प्रतिदिन ( उन-उन विभागीय अधिकारियोंके द्वारा ) आरम्भ किये गये कार्योंकी समाप्ति, हाथी-घोड़ा आदि वाहन, आयं, व्यय, (कोयला, अअक, लोहा, सोना आदि की ) खान, और कोष; इनको अनेक कार्यमें कँसे रहने पर भी सदैव देखता रहे ॥ ४९९ ॥

व्यवहारको यथावत् देखनेका फल—
एवं सर्वानिमान्राजा व्यवहारान्समापयन् ।
व्यपोद्य किल्बिषं सर्वं प्राप्नोति परमां गतिम् ॥ ४२० ॥
इस प्रकार सब व्यवहारोंको समाप्त ( पूरा ) करता हुआ राजा सब पापोंको
दूरकर उत्तम गतिको प्राप्त करता है ॥ ४२० ॥

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् व्यवहारादिनिर्णयः । 'लोकनाथ' कृपादृष्ट्या ह्यष्टमे पूर्णतां गतः ॥ ८ ॥

# अथ नवमोऽध्यायः।

स्त्री-पुरुषके धर्म-

पुरुषस्य स्त्रियाश्चैवं धर्मे वर्त्मानि तिष्ठतोः । संयोगे विप्रयोगे च धर्मान्वच्यामि शाश्वतान् ॥ १॥

( महर्षि मृगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि-श्रव में ) धर्म मार्गमें रहते हुए स्त्री-पुरुषके संयोग श्रौर वियोग होने ( साथ श्रौर श्रजग रहने ) पर नित्य (सनातन) धर्मको कहूंगा ॥ १ ॥

स्त्रीरक्षा-

अस्वतन्त्राः स्त्रियः कार्याः पुरुषैः स्वैर्दिवानिशम् । विषयेषु च सज्जन्त्यः संस्थाप्या आत्मनो वशे ॥ २ ॥

पति श्रादि श्रात्मीय जनोंको चाहिये कि वे रात-दिन श्रियोंको स्वाधीन रखें ( उनकी देखभाल किया करें - उन्हें स्वाधीन न रहने दें ), अनिषिद्ध ( रूप-रस श्रादि ) विषयों में श्रासक्त होती हुई उन्हें श्रपने वशमें करें ॥ २ ॥

> श्रवस्थानुसार स्त्रीरक्षाके श्रधिकारी-पिता रचति कीमारे भर्ता रचति यौवने। रज्ञन्ति स्थविरे पुत्रा न स्त्री स्वातन्त्र्यमहीति ॥ ३ ॥

स्त्रीकी रक्षा बचपनमें पिता करता है, युवावस्थामें पित करता है श्रीर चुद्धा-वस्थामें पुत्र करते हैं; स्री स्वतन्त्र रहनेके योग्य नहीं है। ( पति-पुत्रहीन स्रीकी रक्षा युवावस्थामें पिता आदि स्वजन भी कर सकते हैं, श्रतएव युवावस्थामें पतिका रक्षा करना प्रायिक सममना चाहिये )॥ ३॥

> पिता पत्यादिके निन्दनीय होनेका कारण-कालेऽदाता पिता वाच्यो वाच्यश्चानुपयन्पतिः। मृते भर्तर पुत्रस्त वाच्यो मातुररिचता ॥ ४॥

समयपर (ऋतुमती होनेके पूर्व ) नहीं देने ( विवाह नहीं करने ) वाला पिता निन्दनीय है, समय (ऋतुमती होनेपर श्राद्धिके वाद ) सम्भोग नहीं करनेवाला पति निन्दनीय होता है और पतिके मर जानेपर माताकी रक्षा नहीं करनेवाला पुत्र निन्दनीय होता है ॥ ४ ॥

> श्ररक्षित ब्रियोंसे हानि-सुचमेभ्योऽपि प्रसङ्गेभ्यः स्त्रियो रच्या विशेषतः। द्वयोर्हि कुलयोः शोकमावहेयुररिच्वताः ॥ ४ ॥

साधारणतम प्रसङ्गों ( दुःशोलता-सम्पादक श्रवसरों ) से श्रियोंको विशेष रूपसे बचाना चाहिये, क्योंकि अरक्षित स्त्रियां दोनों (पिता तथा पतिके ) कुलोंको सन्तप्त करती हैं ॥ ४ ॥

> ब्रि-रक्षासे धात्माकी रक्षा-भार्यायां रच्यमाणायां प्रजा भवति रचिताः। प्रजायां रच्यमाणायामात्मा भवति रिच्चतः ॥ १ ॥ ]

श्चिकी रक्षा करनेपर सन्तान सुरक्षित होती है तथा सन्तानके सुरक्षित होनेपर श्रात्मा सरक्षित होता है ॥ १ ॥ ]

दुर्वत पत्यादिको भी स्त्री-रक्षा करना आवश्यक— इमं हि सर्ववर्णानां पश्यन्तो धर्ममुत्तमम् । यतन्ते रित्ततुं भार्यो भर्तारो दुर्वता आपि ॥ ६॥

(ब्राह्मण-क्षत्रियादि) समस्त वर्णीके इस उत्तम धर्मको देखते हुए दुर्बल (ब्रान्धे, लैंगड़े, रोगी, निर्धन ब्रादि) भी पति स्त्रीकी रक्षा करनेके लिए यत्न करते हैं ॥ ६ ॥

स्त्री-रक्षासे सन्तानादि रक्षा— स्वां प्रसृतिं चरित्रं च कुलमात्मानमेत्र च । स्वं च धर्म प्रयत्नेन जायां रचनिह रचति ॥ ७ ॥

( प्रयत्न-पूर्वक ) स्त्रीकी रक्षा करता हुत्रा मनुष्य श्रपनी सन्तान, श्राचरण, कुल, श्रात्मा श्रौर धर्म-इनकी रक्षा करता है; ( इस कारण स्त्रियोंकी रक्षा करनेके लिए यल करना चाहिये ) ॥ ७ ॥

'जाया' शब्दका त्रार्थ— पतिर्भार्यां संप्रविश्य गर्भो भूत्वेह जायते । जायायास्तद्धि जायात्वं यदस्यां जायते पुनः ॥ ५ ॥

पति वीर्यरूपसे स्त्रीमें प्रवेशकर गर्भ होकर पुत्ररूपसे उत्पन्न होता है, जाया (स्त्री) का वही जायात्व (स्त्रीपन) है; जो इस (स्त्री) में (पुत्ररूपसे पति) पुनः उत्पन्न होता है॥ ८॥

पत्यनुकूत सन्तानोत्पत्ति— यादृशं भजते हि स्त्री सुतं सूते तथाविधम् । तस्मात्प्रजाविशुद्धधर्थं स्त्रियं रचेत्प्रयत्नतः ॥ ६॥

स्त्री जिस प्रकारके ( शास्त्रामुक्त या शास्त्रप्रतिकृत ) पति का सेवन (सम्भोग) करती है, उसी प्रकारके (श्रेष्ठ या नीच ) सन्तानको उत्पन्न करती है, श्रातएव स्त्रीकी यत्नपूर्वक रक्षा करनी चाहिये ॥ ९ ॥

वलात्कारसे स्त्रीरक्षाकी श्रसम्भवता— न कश्चिद्योषितः शक्तः प्रसद्ध परिरक्तितुम् । एतैरुपाययोगैस्तु शक्यास्ताः परिरक्तितुम् ॥ १०॥

कोई (पिता, पित, पुत्रादि) बलात्कार्कर स्त्रीकी रक्षा नहीं कर सकता, किन्तु इन (त्रागे कहे जानेवाले) उपायोंसे उन (स्त्रियों) की रक्षा की जा सकती है।

स्त्रीरक्षाके उपाय-श्रर्थस्य संप्रहे चैनां व्यये चैवं नियोजयेत्। शौचे धर्मेऽन्नपक्त्यां च पारिगाह्यस्य वेच्रगो ॥ ११ ॥

( पिता, पित या पुत्रादि अभिभावक ) उस ( स्त्री ) को धनके संप्रह, व्यय, वस्तु तथा पदार्थोंकी शुद्धि, पति तथा श्राग्निको सेवा (पति एवं गुरुजनकी शुश्रूषा तथा अग्निहोत्र कर्म ), घर तथा घरके वर्तन आदिकी सफाईमें नियुक्त करे ॥ ११ ॥

> धर्मज्ञानद्वारा स्त्रीरक्षा-अरिचता गृहे रुद्धाः पुरुषैराप्तकारिभिः। आत्मानमात्मना यास्तु रचेयुस्ताः सुरचिताः ॥ १२ ॥

( यदि स्त्रियां धर्मविरुद्ध बुद्धि होनेसे अपनी रक्षा स्वयं नहीं करतीं तो ) श्राप्त एवं श्राज्ञाकारी पुरुषोंसे घरमें रोकी गयी भी वे स्त्रियां श्ररक्षित हैं, जो स्त्रियां घर्मानुकूल बुद्धि होनेसे अपनी रक्षा स्वयं करती हैं, वे ही सुरक्षित हैं ( अतः पति श्रादि श्रभिभावकोंको चाहिये कि धर्मका सत्फल बतलाकर उन्हें संयममें रहनेका उपदेश दें )॥ १२॥

स्त्रियोंके छः दोष-पानं दुर्जनसंसर्गः पत्या च विरहोऽटनम्। स्वप्नोऽन्यगेहवासश्च नारीसंदूषणानि षट् ॥ १३ ॥

( मद्यादि मादक द्रव्योंका ) पीना ( या प्रकारान्तरसे सेवन करना ), दुर्द्योंका संसर्ग, पतिके साथ विरह, इधर उधर घूमना, ( श्रसमयमें ) सोना और दूसरेके घरमें निवास करना-ये स्त्रियोंके छः दोष हैं ( श्रतएव इनसे इन स्त्रियोंको बचाना चाहिये )॥ १३॥

स्त्रियोंका स्वभाव —

नैता रूपं परीचन्ते नासां वयसि संस्थितिः। सुरूपं वा विरूपं वा पुमानित्येव भुञ्जते ॥ १४ ॥

ये ( स्त्रियां पुरुषके ) सुन्दर रूपकी परीक्षा नहीं करतीं, युवावस्था श्रादिमें त्रादर ( विशेष चाहना ) नहीं करतीं, किन्तु 'पुरुष है' इसी विचारसे सुन्दर या कुरूप पुरुषके साथ सम्भोग करती हैं ॥ १४ ॥

पौरचल्याचलचित्ताच नैस्नेह्याच्च स्वभावतः। रिचता यह्नतोऽपीह भर्नुष्वेता विकुर्वते ॥ १४ ॥ व्यभिचारिता (सम्भोगादिकी श्रातिशय इच्छा होने ) से, वित्तकी चञ्चलतासे श्रोर स्वभावतः स्नेहका श्रभाव होनेसे यत्नपूर्वक (पति श्रादिके द्वारा) सुरक्षित भी ये (स्त्रियां व्यभिचारादि दोषसे ) पतियोंमें विकृत (विपरीत अकृतिवाली) हो जाती हैं॥ १५॥

> एवं स्वभावं ज्ञात्वाऽऽसां प्रजापतिनिसर्गेजम् । परमं यत्नमातिष्ठेत्पुरुषो रज्ञणं प्रति ॥ १६ ॥

ब्रह्माकी सृष्टिसे ही इनका ऐसा स्वभाव जानकर पुरुष इनकी रक्षाके लिए विशेष यस्त करें ॥ १६ ॥

> शय्याऽऽसनमलङ्कारं कामं क्रोधमनार्जवम् । द्रोहमावं कुचर्यां च स्त्रीभ्यो मनुरकल्पयत् ॥ १७॥

शम्या, श्रासन, श्राभूषण, काम, कोध, कुटिलता, द्रोहभाव श्रौर दुराचरण— इनको स्त्रियोंके लिए मनुने सृष्टिके प्रारम्भमें ही बनाया (श्रत एव यत्नपूर्वव इनसे स्त्रियोंको बचाना चाहिये)॥ १७॥

स्त्रियोंकी समन्त्र कियाका निषेध— नास्ति स्त्रीणां किया मन्त्रैरिति धर्मव्यवस्थितिः । निरिन्द्रिया ह्यमन्त्राश्च स्त्रीभ्योऽनृतमिति स्थितिः ॥ १८ ॥

इन (स्त्रियों) का जातकर्मादि संस्कार (वेदोक्त) मन्त्रोंसे नहीं होता यह धर्मशास्त्रकी मर्यादा है; धर्मश्रमाण-श्रुति-स्पृतिसे होन श्रौर पापनाशास्त्र (वेदोक्त श्रधमर्षणादि) मन्त्रोंके जपका श्रधिकार नहीं होनेसे पापयुक्त वे (स्त्रियां श्रयस्यके समान श्रपितत्र हैं, यह शास्त्रकी मर्यादा है (श्रत एव इनकी रक्ष यत्नपूर्वक करनी चाहिये)॥ १८ ॥

> व्यभिचार-प्रायश्चित्त— तथा च श्रुतयो बह्वचो निगीता निगमेष्विप । स्वालत्तरयपरीत्तार्थं तासां श्रुगुत निष्कृतीः ॥ १६ ॥

( स्त्री-स्वभावको व्यभिचारशील वतलाकर श्रव उसमें प्रमाण कहते हैं— श्रीर शास्त्रोंमें बहुत सी श्रुतियां ( न चैतद्विद्यो ब्राह्मणाः स्मोऽब्राह्मणा वा इत्या वेदवाक्य ) व्यभिचारकी परीक्षाके लिए पढ़ी गयी हैं, उनमें से प्रायिक्षत्तरूप (एक श्रुतिको ( श्राप लोग ) सुनें ॥ १९ ॥ यन्मे माता प्रलुलुभे विचरन्त्यपतित्रता । तन्मे रेतः पिता वृक्तामित्यस्यैतन्निदर्शनम् ॥ २० ॥

'दूसरेके घरमें विचरण करती (जाती) हुई मेरी माता अपित्रवता होती हुई परपुरुषके प्रति लोभगुक्त अर्थात् आकृष्ट हुई, उस (परपुरुष संकल्प) से दूषित माताके रजोरूप वीर्यको मेरे पिता शुद्ध करे' यही पादत्रय स्त्रीके व्यभिचारका उदाहरण है।। २०॥

विमर्श-मानसिक, वाचिक या कायिक इच्छामात्रसे भी पर पुरुष सम्भोग पातिब्रत्य धर्मको नष्ट करता है, इस सिद्धान्तसे दूसरे पुरुषके लिए मानसिक पाप करनेवाली माताको जानकर उसका पुत्र इस मन्त्रद्वारा उसकी शुद्धि कामना करता है, ऐसा समझना चाहिये।

> ध्यायत्यनिष्टं यत्किचित्पाणिप्राहस्य चेतसा । तस्यैष व्यभिचारस्य निह्नवः सम्यगुच्यते ॥ २१ ॥

स्त्री परपुरुष-गमनरूप जो पतिका श्रहित मनसे सोचती है, उसी मानसिक व्यभिचारको शुद्ध करनेवाला यह मन्त्र मनु श्रादि महर्षियोंने कहा है ॥ २९ ॥

विमर्श—'तन्मे माता '''''' (९।२०) में 'माता' शब्दके कहनेसे यह प्रायश्चित्त मन्त्र पुत्रके छिए ही है, माताके छिए नहीं।

> पतिगुणानुकूल ह्वी-गुण होना— यादग्गुणेन भन्नी ह्वी संयुज्येत यथाविधि । तादग्गुणा सा भवति समुद्रेणेव निम्नगा ॥ २२ ॥

ह्मी जैसे गुणवाले ( सद्गुणी या दुर्गुणी ) पितके साथ विधिवत विवाहित होती है, वह समुद्रमें मिली हुई नदीके समान वैसे ही गुणवाली ( सद्गुणी पितके साथ सद्गुणवती श्रीर दुर्गुणी पितके साथ दुर्गुणवती ) हो जाती है ॥ २२ ॥

पति-संसर्गसे स्रीके श्रेष्ठ होनेका रहान्त— अस्माला बिसिष्ठेन संयुक्ताऽधमयोनिजा। शारङ्गी मन्दपालेन जगामाभ्यहेणीयताम्॥ २३॥

नीच योनिमें उत्पन्न हुई 'श्रक्षमाला' नामकी स्त्री वसिष्ठसे तथा 'शारक्ली' नामकी स्त्रीने 'मन्दपाल' ऋषिसे विवाहित होकर पूज्यताको प्राप्त किया ॥ २३ ॥

एताश्चान्याश्च लोकेऽस्मिज्ञपकृष्टप्रस्तयः। उत्कर्षं योषितः प्राप्ताः स्वैः स्वैर्भर्तृगुणैः शुभैः॥ २४॥ इन (पूर्व श्लोकोक्त 'श्रक्षमाला' तथा 'शारक्ली') श्रौर दूसरी (सत्यवती' श्रादि ) नीच कुलोत्पन्न स्त्रियोंने पतिके श्रपने-श्रपने श्रुम गुणोंसे श्रेष्टताको प्राप्त किया है ॥ २४ ॥

### प्रजाधम-कथन-

एषोदिता लोकयात्रा नित्यं स्त्रीपुंसयोः शुभा । प्रत्येह च सुस्रोदर्कान्प्रजाधर्मान्निबोधत ॥ २४ ॥

(महर्षि भगुजी ऋषियोंसे कहते हैं कि—मैने ) स्त्री-पुरुषोंका सदा शुभ यह लोकाचार कहा, श्रव इस लोकमें तथा परलोकमें सुखदायक सन्तानोंके धर्मीको (कहूंगा, उन्हें श्राप लोग) सुनें ॥ २५॥

### स्त्री-प्रशंसा-

प्रजनार्थं महाभागाः पूजार्हा गृहदीप्तयः । स्नियः श्रियश्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्चन ॥ २६ ॥

(स्गुजो महर्षियोंसे कहते हैं कि—) हे महाभाग (मुनियो)! सन्तानोत्पादनके लिये वस्त्राभृषणसे आदर-सत्कारके योग्य घरकी शोभाष्टिणी ये स्त्रियां और लदमी (या-लिद्मयां = शोभाएं) घरोंमें समान हैं (जिस प्रकार शोभाके विना घर सुन्दर नहीं लगता, उसी प्रकार स्त्रीके विना भी घर सुन्दर नहीं लगता; अतः श्री तथा स्त्रीमें कोई भेद नहीं है )॥ २६॥

उत्पादनमपत्यस्य जातस्य परिपालनम् । प्रत्यहं लोकयात्रायाः प्रत्यत्तं स्त्रीनिबन्धनम् ॥ २७॥

सन्तानोत्पादन, उत्पन्न हुई सन्तानकी रक्षा (पालन-पोषण) श्रौर प्रतिदिनके लोक व्यवहार (श्रतिथि-मित्रादि-भोजनादिरूप गृहप्रवन्ध) का मुख्य कारण स्त्रियां ही हैं॥ २७॥

त्रपत्यं धर्मकार्याणि शुश्रूषा रतिरुत्तमा । दाराधीनस्तथा स्वर्गः पितृणामात्मनश्च ह ॥ २८ ॥

सन्तान ( को उत्पन्न करना ), घर्मकृत्य ( ऋग्निहोत्र, यज्ञादि कार्य ), शुश्रूषा ( पति, सास-श्वशुरादि गुरुजनोंकी सेवा ), श्रेष्ठ रित ख्रौर पितरोंका तथा अपना ( सन्तानोत्पादनादिद्वारा ) स्वर्ग-ये सब स्त्रियोंके आधीन हैं ॥ २८॥

श्रव्यभिचारका सत्फल-

पतिं या नाभिचरति मनोवाग्देहसंयता। सा भर्तनोकमाप्नोति सद्धिः साध्वीति चोच्यते ॥ २६ ॥

जो (स्त्री) मन, वचन तथा काय (शरीर) को संयत रखती हुई पतिका उल्लङ्घन ( अनादर या परपुरुष-सम्भोग ) नहीं करती ; वह ( मरकर ) पतिलोकींकी पाती है तथा ( जीती हुई ) इस लोकमें सज्जनोंसे पतित्रता कही जाती है ॥ २९ ॥

व्यभिचारका कुफल-

व्यभिचाराचु भर्तुः स्त्री लोके प्राप्नोति निन्दाताम्। श्रुगालयोनि चाप्नोति पापरोगैश्च पीड्यते ॥ ३०॥

स्त्री परपुरुषके संसर्गसे इस लोकमें निन्दित होती है, ( मरकर ) श्रगालकी योनि पाती ( स्यारिन होती ) है श्रौर ( कुछ श्रादि ) पापरोगोंसे पीडित होती है ॥

पुत्रं प्रत्युद्तं सद्भिः पूर्वजैश्च महर्षिभिः।

विश्वजन्यमिमं पुरुयगुपन्यासं निबोधत ॥ ३१ ॥ ( महर्षियोंसे स्गुजी कहते हैं कि— ) श्रेष्ठ ( मन्नु श्रादि ) तथा प्राचीन मह-षियोंने पुत्रके विषयमें सर्विहतकारी एवं पवित्र जो विचार कहा है, उसे ( आप लोग ) सनें ॥ ३१ ॥

बीज तथा चेत्रका बलाबल-भर्तुः पुत्रं विजानन्ति श्रुतिद्वैधं तु भर्तिर । श्राहुरुत्पाद्कं केचिद्परे चेत्रिणं विदुः ॥ ३२ ॥

पुत्र पति ( भर्ता ) का होता है ( ऐसा मुनिलोग ) मानते हैं, पतिके विषयमें दो प्रकारकी श्रुति है ( उनमें से पहली श्रुति यह है कि ) कुछ मुनि पुत्रोत्पादक अविवाहित पतिको भी उस पुत्रसे पुत्री (पुत्रवाला) मानते हैं ( तथा दूसरी श्रुति यह है कि— ) ब्रान्य ( मुनि लोग ) विवाहकर्ता ( परन्तु स्वयं पुत्रोत्पादन नहीं करनेवाले पति) को (श्रन्य पुरुषोत्पादित) पुत्रसे पुत्री (पुत्रवाला) मानते हैं ॥३२॥

चेत्रभूता स्मृता नारी बीजभूतः समृतः पुमान्। न्तेत्रबीजसमायोगात्सम्भवः सर्वदेहिनाम् ॥ ३३ ॥

ह्यी चेत्ररूप ( धान्य बोनेके खेततुल्य ) है श्रीर पुरुष बीजरूप ( धान्या-दिके बीजतुल्य ) है। चेत्र तथा बीज (स्त्री-पुरुष) के संसर्गसे सब प्राणियोंकी उत्पत्ति होती है ॥ ३३ ॥

विमर्श—यहां पर चेत्र तथा बीज-दोनोंका कारणत्व विविच्चत होनेसे उक्त युक्ति उच्चत ही है, क्योंकि जिसका खेत होता है; वही किसी दूसरेके द्वारा बोए गयें बीजसे उत्पन्न धान्यादिका स्वामी होता है, अथवा दूसरेके खेतमें जो बीज बोता है, वह भी उस बीजसे उत्पन्न धान्यादिका स्वामी होता है। इसी प्रकार चेत्ररूपा स्वी तथा बीजरूप पुरुषसे उत्पन्न धान्यरूप पुत्रका स्वामी होनेके विषयमें भी जानना चाहिये, यद्यपि बीज पुरुषका वीर्य ( शुक्र ) है पुरुष नहीं, तथापि वीर्या-धिकरण होनेसे पुरुषको बीज कहा गया है।

विशिष्टं कुत्रचिद्बीजं स्त्रीयोनिस्त्वेव कुत्रचित् । उभयं तु समं यत्र सा प्रसृतिः प्रशस्यते ॥ ३४॥

कहींपर बीज प्रधान है श्रौर कहींपर चेत्र प्रधान है। जहांपर बीज तथा चेत्र (पुरुष तथा स्त्री)—दोनों समान हैं श्रर्थात उन दोनोंके मध्यमें तीसरा कोई नहीं हैं। वह सन्तान श्रेष्ठ मानी जाती है॥ २४॥

विमर्श-बृहस्पतिकी स्त्री 'तारा' में चन्द्रमासे उत्पन्न 'बुध' चन्द्रमाके पुत्र हैं, तथा ब्यास और ऋष्यश्रङ्ग भी दूसरेकी स्त्रीमें उत्पन्न होकर भी उत्पन्न करनेवाले पिताके ही पुत्र माने जाते हैं; अत एव ऐसे स्थलोंमें बीजको प्रधान समझना चाहिये। इसके विपरीत विचित्रवीर्यकी स्त्रीमें ब्राह्मण (हैपायन-व्यासजी) से उत्पन्न धतराष्ट्र तथा पाण्डु चेत्र स्वामी (विचित्रवीर्य) के ही पुत्र माने जाते हैं, अत एव ऐसे स्थलोंमें चेत्रको प्रधान समझना चाहिये।

बीज-प्राधान्य-

बीजस्य चैव योन्याश्च बीजमुत्कृष्टमुच्यते । सर्वभूतप्रसृतिर्हि बीजलच्चणलिचता ॥ ३४ ॥

बीज तथा चैत्रमें बीज ही श्रेष्ठ कहा जाता है। श्रात एव सब जीवोंकी सन्तान बीज के लक्षणोंसे युक्त ही उत्पन्न होती है ॥ ३५ ॥

> बीजप्रधान्यमें दशन्त— यादृशं तूप्यते बीजं चेत्रे कालोपपादिते । तादृशोहति तत्तरिमन्बोजं स्वव्येख्वितं गुणैः ॥ ३६॥

समयपर जोते तथा सींचे गये खेतमें जैसा (जिस जातिवाला) बीज बोया जाता है, श्रपने गुणोंसे युक्त वह बीज उस खेतमें वैसा (श्रपनी जातिके समान) ही उत्पन्न होता है ॥ ३६ ॥

चेत्रके अप्राधान्यमें दृष्टान्त-इयं भूमिर्हि भूतानां शाश्वती योनिरुच्यते। न च योनिगुणान्कांश्चिद्वीजं पुष्यित पुष्टिषु ॥ ३०॥

यह भूमि भूत (के द्वारा त्रारब्ध वृक्ष, लता, गुल्म त्रादि) की नित्य (श्रनादि कालागत ) चेत्ररूप कारण कही गयी है, किन्तु कोई बीज योनि ( चेत्र अर्थीत् खेत ) के किन्हीं गुणोंको अपने श्रङ्कुर आदिमें धारण नहीं करता; ( अतएव योनि ( चेत्र त्रर्थात् खेत ) के गुणका बीजके द्वारा त्रानुवर्तन नहीं होनेसे चेत्रकी प्रधानता नहीं होती है )॥ ३७॥

भूमावप्येककेदारे कालोप्तानि कृषीवलैः।

नानारूपाणि जायन्ते बीजानीह स्वभावतः ॥ ३८ ॥

भूमिमें किसानोंके द्वारा एक खेतमें भी समय समयपर बोये गये (विभिन्न जातीय ) बीज अपने अपने स्वभावके अनुसार भिन्न भिन्न रूपवाले उत्पन्न होते हैं ( भूमिका एक रूप होनेपर भी बीजोंका एक रूप नहीं होता, अउएव बीजको ही प्रधान मानना चाहिये )॥ ३८॥

त्रीह्यः शालयो सुद्गास्तिला साधास्तथा यवाः । यथा बीजं प्ररोहिनत लशुनानी च्वस्तथा ॥ ३६॥

त्रीहि ( साठी धान ), शालि ( त्रगहनी धान ), मूंग, तिल, उड़द, यव, लहसुन तथा गन्ना-ये ( अनेक प्रकारके ) बीज खेतमें उत्पन्न होते हैं ॥ ३६ ॥

श्रन्यदुष्तं जातमन्यदित्येतन्नोपपद्यते । उप्यते यद्धि तद्वीजं तत्त देव प्ररोहति ॥ ४० ॥

दूसरा ( बीज ) बोया गया और दूसरा ( उससे भिन्न ) ही उत्पन्न हो गया, ऐसा कभी भी नहीं हुआ, किन्तु जो बीज बीया जाता है, वही बीज उत्पन्न होता है ॥ ४० ॥

विमर्श-उपर्युक्त (९।३६-४०) दृष्टान्तसे चेत्र तथा बीजके गुणोंके अनुसार स्त्री-पुरुषोंमें भी बीज ( पुरुष ) को ही प्रधान समझना चाहिये।

> परक्षीमें बीजवपनका निषेध --तत्प्राज्ञेन विनीतेन ज्ञानविज्ञानवेदिना । श्रायुष्कामेन वष्तव्यं न जातु परयोषिति ॥ ४१ ॥

इसं कारणसे विद्वान् , विनीत, ज्ञान (वेद ) तथा विज्ञान (वेदाङ्गादि सव

शास्त्र ) का ज्ञाता त्रौर त्रायुष्य चाहनेवाले पुरुषको परस्त्रीमें बीजवपन (सम्भोग-द्वारा वीर्यपात ) कभी नहीं करना चाहिये ॥ ४९ ॥

> उक्त विषयमें वायु कथित गाथाकी प्रमाणता— श्रात्र गाथा वायुगीताः कीर्त्तयन्ति पुराविदः । यथा बीजं न वप्तव्यं पुंसा परपरिप्रहे ॥ ४२ ॥

पूर्वकालके ज्ञाता लोग इस विषयमें वायुकी कही गयी गाथा (वचन) कहते हैं कि पुरुषको परस्त्रीमें कभी नहीं बीज वोना (सम्भोग द्वारा वीर्य निषेक करना) चाहिये॥ ४२॥

परस्त्रीमें बीजनिषेककी निष्फलताका दृष्टान्त— नश्यतीषुर्यथा बिद्धः खे विद्धमनुविद्धः । तथा नश्यति वै चित्रं बीजं परपरिप्रहे ॥ ४३ '

जिस प्रकार किसी शिकारी या व्याधाके द्वारा मारे गये मृग-शरीरके उसी (पूर्व शिकारीसे विद्ध ) स्थानमें दूसरे शिकारी या व्याधाका बाण नष्ट हो जाता है अर्थात् उस मृगको पानेका अधिकार पहले शिकारी या व्याधाको ही होता है, दूसरेको नहीं उसी प्रकार परस्त्रीमें छोड़ा गया बीज (वीर्य) शीघ्र ही नष्ट हो जाता है (क्योंकि उससे उत्पन्न सन्तानको पानेका अधिकार वीर्य निषेक करनेवालेको नहीं होता, अपि तु उस चेत्र (स्त्री) के पतिको होता है, अत एव परस्त्री संभोग नहीं करना चाहिये )॥ ४३॥

क्षेत्रस्वामीके पुत्राधिकारी होनेमें अन्य दृष्टान्त—
पृथोरपीमां पृथिवीं भार्या पूर्विवदो विदुः ।
स्थाग्रा च्छेदस्य केदारमाहुः शल्यवतो मृगम् ॥ ४४॥

पुराविद् ( प्राचीन इतिहासके ज्ञाता महिष त्रादि ) लोग इस पृथ्वीको पृथुकी भार्या मानते हैं, खुत्थ ( ठूठ पेड़ ) काट ( कर भूमिको समतल करके खेत बना- ) ने वालेका खेत मानते हैं श्रीर पहले बाण मारनेवालेका मृग मानते हैं ॥ ४४॥

विमर्श—इस श्लोकका स्पष्ट आशय यह है कि—पूर्वकालमें राजा पृथुने इस
पृथ्वीको—जो बहुत ऊँची—नीची थी—अपने धनुषसे बराबर (समतल) बनाया,
अतएव इस (पृथ्वी) के साथ अब वर्तमानमें अन्य राजाओंका सम्बन्ध होनेपर
भी प्राचीन इतिहासज्ञ महिष्लोग पृथुको ही इस पृथ्वीका स्वामी मानते हैं। इसी
प्रकार को व्यक्ति टूटे-शासाविहीन सूखे पेड़ आदिको खोदकर सूमिको जोतने-बोने

योग्य खेत बना देता है. उसीको उस खेतका स्वामी मानते हैं और जो शिकारी या ब्याधा किसी सुगको पहले बाणसे मारता है, उसे ही उस सुगको पानेका अधिकारी मानते हैं। इन तीनों महर्षि सम्मत दृष्टान्तोंसे जिस पतिने स्त्रीके साथ पहले विवाह किया है, वही पति उस स्त्रीमें अन्य प्ररुपके द्वारा उत्पादित सन्तानका अधिकारी होता है. परस्त्रीमें सन्तानीत्पादन करनेवाला प्ररुप उस सन्तानका अधिकारी नहीं होता, अतः पुरुषको परस्त्रीमें वीर्य-निषेक ( वीर्यपात ) नहीं करना चाहिये. क्योंकि उसका वह बीजनिषेक व्यर्थ होता है।

> स्रो-पुरुषकी एकता--एतावानेव पुरुषो यज्जायाऽऽत्मा प्रजेति ह । विधाः प्राहुस्तथा चैतद्यो भर्ता सा स्मृताङ्गना ॥ ४४ ॥

'केवल पुरुष कोई वस्तु नहीं होता अर्थात् अपूर्ण ही रहता है; किन्तु स्त्री. स्वदेह तथा सन्तान-ये तीनों मिलकर ही पुरुष ( पूर्णक्ष ) होता है, ऐसा ( वेद-ज्ञाता ) ब्राह्मण कहते हैं श्रीर जो पति है, वही स्त्री है, श्रतएव उस स्त्रीमें (पर पुरुषसे भी ) उत्पन्न सन्तान उस जीके पतिका ही होता है ॥ ४५ ॥

> विकय या त्यागसे खीकी खीत्वसे अमृक्ति-न निष्क्रयविसर्गाभ्यां भर्तुर्भार्या विसुच्यते । एवं धर्म विजानीमः प्राक्प्रजापतिनिमित्तम् ॥ ४६ ॥

'वेचने या त्याग करनेसे स्त्री पतिके स्त्रीत्वसे मुक्त नहीं होती' पहले ब्रह्माके बनाये हुए ऐसे धर्मको हम जानते हैं। ( श्रत एव पति स्त्रीको छोड़ दे या द्रव्य लेकर वेच दे तो भी उस स्त्रीमें परपुरुषोत्पादित सन्तान पूर्व पतिकी ही होती है, सन्तानोत्पादक दूसरे पतिकी नहीं )॥ ४६॥

विमर्श-इस वचनसे उन लोगोंकी आँखें खुलनी चाहिये, जो केन्द्रिय संसद्में 'तलाक विल' आदि रखकर आर्षधर्म विरुद्ध विधि (कानून ) पारित (पास ) कराना चाहते हैं।

१. अत्र कुलूकभट्टः—'तथा च बाजसनेयब्राह्मणम्—अर्घो ह वा एष आत्म-नस्तस्माद्यजायां न विन्दते नेतावस्त्रजायते असर्वो हि तावद्ववति, अथ यदैव जायां विन्दतेऽथ प्रजायते तर्हि सर्वो भवति, तथा चेतद्वेदविदो विप्रा वदन्ति यो भर्ता सैव भार्या स्मृता इति इति । ( म॰ स॰ )

## भाग-विभाजनादिका एक बार कर्तव्य— सकृदंशो निपतित सकृत्कन्या प्रदीयते । सकृदाह ददानीति त्रीएयेतानि सतां सकृत् ॥ ४७॥

पिता पुत्रादिके हिस्सेको एक बार ही बाँटता है ( उसे बार-बार बदलता नहीं ), कन्या एक ही बार ( पिता आदिके द्वारा पितके लिए ) दी जाती है (फिर उसे पित आदि कोई भी व्यक्ति द्रव्य लेकर या विना द्रव्य लिये दूसरेको नहीं दे सकता आर्थात विवाह कर्ता पित आदि कोई भी उस श्लीको न तो बेंच सकता है न त्यागकर दूसरेके लिए दे ही सकता है ) और गौ आदिको देता हूं ऐसा वचन एक ही बार कहा जाता है ( दान की हुई गौको बार बार दान नहीं किया जा सकता)। सज्जनोंके ये तीनों दान कार्य एक ही बार होते हैं, अनेक बार नहीं ॥४७॥

विमर्श-जब गौ तथा पितृधन-विभाजन तक एक ही बार करनेका विधान है तो खीको अनेक बार देना किसी प्रकार धर्म सङ्गत नहीं हो सकता, अतएव पूर्व विवाहकर्ता पति ही खीमें पर पुरुषोत्पादित सन्तानका अधिकारी होता है, सन्तानो

स्पादक परपुरुष नहीं।

चेत्र प्राधान्यमें श्रन्य दृष्टान्त— यथा गोऽश्वोष्ट्रदासीषु महिष्यजाविकासु च । नोत्पाद्कः प्रजाभागी तथैवान्याङ्गनास्विप ।। ४८ ।।

जिस प्रकार गाय, घोड़ी, ऊँटिनी दासी, भैंस, बकरी छौर भेंडमें उत्पन्न सन्तानको पानेका अधिकारी सन्तानोत्पादक नहीं होता (किन्तु उक्त गाय आदिका स्वामी ही होता है); उसी प्रकार दूसरे पुरुषकी क्षियोंमें उत्पादित सन्तानको पाने का अधिकारी (उन स्त्रियोंका) पति ही होता है, (उत्पन्न करनेवाला दूसरा पुरुष नहीं)॥ ४८॥

येऽत्तेत्रिणो बीजवन्तः परत्तेत्रप्रवापिणः।
ते वै सस्यस्य जातस्य न लभन्ते फलं कचित्।। ४६॥

जो चेत्र (खेत ) का स्वामी नहीं होकर भी दूसरेके चेत्रमें बीज बोते हैं, वें उस (चेत्र ) में उत्पन्न होनेवाले अन्नके फलको कहीं (किसी देश आदिमें ) भी नहीं पाते हैं ॥ ४६ ॥

यद्न्यगोषु वृषमो वत्सानां जनयेच्छतम् । गोमिनामेव ते वत्सा मोघं स्कन्दितमाषमम् ॥ ४०॥

जो दूसरेकी गायमें साँद सैकड़ों बछवोंको उत्पन्न कर दे, वे सब बछवे गायके स्वामीके ही होते हैं ( श्रीर साँढके स्वामीके नहीं होते, श्रतः ) साँढका वीर्यक्षरण करला न्यर्थ है ॥ ५०॥

विमर्श-'यथा गोऽश्वोष्ट्दासीषु.....( ९।४८ )' रलोकमें परचेत्रमें सन्तानो-त्पादकका सन्तानाधिकारी होनेका निषेध किया गया है, तथा इस रलोकमें चेत्र-स्वामीको सन्तानाधिकारी होनेका विधान किया गया है, अतएव पूर्व (९१४८)

रलोकसे इसकी पुनरुक्ति नहीं होती।

तथैवाचेत्रिणो बीजं परचेत्रप्रवापिणः। कुर्वन्ति चेत्रिणामर्थं न बीजी लभते फलम् ॥ ४१ ॥

उसी प्रकार (स्त्रीरूप) चेत्रका स्वामी नहीं होते हुए जो पुरुष दूसरेके (स्त्रीरूपी) चेत्रमें बीज बोते (वीर्यक्षरण) करते हैं, वे चेत्र-स्वामियोंका ही अर्थ साधन ( सन्तानोत्पादन रूप कार्यसिद्धि करते ) हैं, और बीजवाला ( परस्त्री में नीर्यक्षरण करनेवाला पुरुष, सन्तानरूपी ) फलको नहीं प्राप्त करता ॥ ५१ ॥

फलं त्वनिभसंघाय चेत्रिणां बीजिनां तथा। प्रत्यत्तं त्तेत्रिणामर्थो बीजाद्योनिर्गरीयसी ॥ ४२ ॥

खेतवाला श्रौर बीज बोनेवाला—ये दोनों परस्परमें फल ( उत्पन्न होनेवाले अन्न-फल आदि ) के विषयमें नियम ( इस खेतमें तुम्हारे बीज बोनेपर जो अन्न उत्पन्न होगा, वह इम दोनोंका होगा, ऐसी शर्त ) नहीं करें तो उस खेतमें उत्पन्न ( अन्न-फल आदि ) खेतवालेका होता है ; क्योंकि बीजकी अपेक्षा चेत्र (खेत ) ही प्रधान है ( यही नियम सन्तानोत्पत्तिके विषयमें भी जानना चाहिये ) ॥ ५२ ॥

> क्रियाऽभ्युपँगमात्त्वेतद्वीजार्थं यत्प्रदीयते । तस्येह भागिनौ दृष्टौ बीजी चेत्रिक एव च ॥ ४३॥

खेतका स्वामी बीज बोनेवालेसे नियम (इस खेतमें तुम्हारे बीज बोनेपर उत्पन्न अन्नादि हम दोनोंका होगा ऐसी शर्त ) करके जो खेत देता है, इस लोकमें उस उत्पन्न श्रन्नादिका स्वामी दोनों-खंतके स्वामी तथा बीज बोनेवालेको होते देखा गया है।। ५३।।

> ओघवाताहृतं बीजं यस्य चेत्रे प्ररोहित । चेत्रिकस्यैव तदीजं न वप्ता लभते फलम् ॥ ४४॥

पानी या हवाके वेगसे ( दूसरेके खेतमें बोया गया ) जो बीज वहकर या उदक्कर दूसरेके खेतमें जाता ( श्रङ्करित होता ) है, वह बीज ( उस बीजका फल— श्रन्म ) खेत ( जिसमें बीज जाता है, उस खेत ) के स्वामीका ही होता है, बीज बोनेवाला उसका कुछ भी फल ( लाभ ) नहीं पाता ॥ ५४॥

एव धर्मो गवाश्वस्य दास्युष्ट्राजाविकस्य च । विहङ्गमहिषीणां च विज्ञेयः प्रसवं प्रति ॥ ४४ ॥

यही (९१४९-५४ में कथित ) व्यवस्था गाय, घोड़ा, दासी, ऊँटः वकरी, भेंड, पक्षी और भेंसकी सन्तानके प्रति भी जाननी चाहिये ॥ ५५ ॥

विमर्श—उक्त व्यवस्थाके अनुसार गाय आदिका स्वामी ही उनमें उत्पन्न हुई सन्तान (बळ्वा-बळ्ठिया आदि) को पानेका अधिकारी होता है, साँढ आदिका स्वामी नहीं; किन्तु परस्परमें बांटनेका नियम करनेपर तो दोनों ही उसको पानेके अधिकारी होते हैं।

स्त्री-धर्म-

एतद्वः सारफल्गुत्वं बीजयोन्योः प्रकीर्तितम् । अतः परं प्रवच्यामि योषितां धर्ममापद् ॥ ४६ ॥

( सगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि —मैंने ) बीज तथा चेत्रकी प्रधानता और अप्रधानताको तुमलोगोंसे कहा, इसके बाद आपत्तिमें ( सन्तान नहीं होनेपर ) ब्रियोंके धर्मको कहुंगा ॥ ५६॥

श्रातृपरनी-सम्भोगसे पतित होना— श्रातुर्चेष्ठस्य भार्या या गुरुपत्न्यनुजस्य सा । यवीयसस्तु या भार्या स्नुषा हयेष्ठस्य सा स्मृता ॥ ५७ ॥

वड़े भाईकी स्त्री छोटे भाईकी गुरुपत्नी ( के तुल्य ) होती है श्रीर छीटे भाईकी स्त्री बड़े भाईकी स्तुषा ( पुत्रवधू श्रर्थात् पतोहू के तुल्य ) होती है ॥ ५७ ॥

> च्येष्ठो यवीयसो भार्या यवीयान्वात्रजस्त्रियम् । पतितौ भवतो गत्वा नियुक्तावण्यनापदि ॥ ४८ ॥

( श्रतएव ) बड़ा भाई छोटी भाईकी छी ( भवह ) के साथ तथा छोटा भाई बड़े भाईकी छी (भौजाई) के साथ आपत्तिकालके बिना नियुक्त होनेपर भी सम्भोग करके पतित हो जाते हैं ॥ ५८॥

#### नियोगप्रकर्ण-

देवराद्वा सिवण्डाद्वा स्त्रिया सम्यङ् नियुक्तया। प्रजेप्सिताधिगन्तव्या सन्तानस्य परिच्चे ॥ ४६ ॥

सन्तानके श्रभाव होनेपर पति या गुरुसे नियुक्त ( श्राज्ञाप्त ) स्त्रीको देवर ( पतिका छोटा भाई ) या सिपण्डसे साथ (९१६० श्लोकमें वर्णित विधिके श्रनुसार) सन्तान प्राप्त करना चाहिये ॥ ५६ ॥

> नियोग नियम तथा द्वितीय पुत्रोत्पादनका निषेध— विधवायां नियुक्तस्तु घृताक्तो वाग्यतो निश्ति । एकमुत्पाद्येत्पुत्रं न द्वितीयं कथक्कन ॥ ६०॥

विधवा स्त्रीमें पित या गुरुसे नियुक्त देवर या सिपण्ड पुरुष सम्पूर्ण शरीरमें ची लगाकर तथा मौन होकर रातमें (सम्भोग करके) एक पुत्रको उत्पन्न करे, द्वितीय पुत्रको कदापि उत्पन्न नहीं करे॥ ६०॥

विमर्श—'यहां 'विधवा' शब्दसे सन्तानीत्पादनमें समर्थ पतिके नहीं होनेसे विधवाके समान' अर्थ समझना चोहिये' ऐसा मन्वर्थमुक्तावळीकारका मत है परन्तु 'ततः प्रमृति'' (१६८)' श्लोकमें 'प्रमीतपतिकां' पदसे स्पष्टतया मरे हुए पतिवाळी अर्थात् 'विधवा' ही खी विविचतं है, ऐसा प्रतीत होता है, अथवा उक्त श्लोकमें 'प्रमीतपतिकां' पदसे 'सन्तानोत्पादनमें अशक्त होनेसे मृत ( मृततुल्य ) पतिवाळी' ऐसा अर्थ करनेसे उक्त ब्याख्याकारसे विरोध नहीं होता।

मतान्तरसे नियोगद्वारा द्वितीयपुत्रोत्पादनका विधान— द्वितीयमेके प्रजनं मन्यन्ते स्त्रीषु तद्विदः । ध्यनिर्वृतं नियोगार्थं पश्यन्तो धर्मतस्तयोः ॥ ६१ ॥

नियोगसे पुत्रोत्पादन विधिके ज्ञाता कुछ आनार्य ('अपुत्र एकपुत्रः' अर्थात् 'एक पुत्रवाला पुत्रहीन है, इस शिष्ट-वचनके अनुसार ) एक पुत्रकी उत्पत्ति होनेसे वियोगके उद्देश्यकी पूर्णता नहीं मानकर दूसरे पुत्रको उत्पन्न करनेके लिए भी उन्हें ( देवर या सिपण्डके पुरुषको ) अनुमति देते हैं ॥ ६१ ॥

विधवायां नियोगार्थे निर्वृत्ते तु यथाविधि । गुरुवच स्नुषावच्च वर्तयातां परस्परम् ॥ ६२ ॥

विधवा (९।६० का विमर्श देखें ) में नियोगके उद्देश्य (गर्भधारण आदि ) के विधिवत् पूरा हो जानेपर (बड़े भाई तथा छोटे भाईकी स्त्रीसे क्रमशः ) गुरु तथा स्तुषा (पुत्रवधू ) के समान परस्पर वर्ताव करें ॥ ६२ ॥ नियोगमें कामवासनासे सम्भोगकी निन्दा— नियुक्तो यो विधि हित्वा वर्तेयातां तु कामतः। ताबुभो पतितो स्यातां स्नुषागगुक्तलपगो ॥ ६३॥

जो नियुक्त छोटा या बड़ा भाई परस्परकी स्त्रीके साथ विधि ( ६।६० में विणित समस्त खड़में इतलेपन, मौन तथा रात्रिकाल ) को छोड़कर कामवशीभृत हो सम्भोग करते हैं, वे दोनों ( बड़ा भाई तथा छोटा भाई कमशः ) स्तुषा-सम्भोग तथा युक्परनी, सम्भोगके पापभागी होकर पतित हो जाते हैं ॥ ६३ ॥

नियोग निन्दा-

नान्यस्मिन्विधवा नारी नियोक्तव्या द्विजातिभिः। श्रन्यस्मिन्हि नियुक्षाना धर्मं हुन्युः सनातनम् ॥ ६४ ॥

ब्राह्मणादि ( गुरु या पति ब्रादि ) विधवा (९।६० का विमर्श देखें) को दूसरे (दैवर या सपिण्ड पुरुष) में नियुक्त न करे ब्रार्थात् सन्तान न होनेपर भी सन्तानो-त्पादन करनेकी देवर ब्राह्मको ब्राह्मा न दे, क्योंकि दूसरे (देवर या सपिण्ड पुरुष) में स्त्रीको नियुक्त करते हुए ( वे ब्राह्मणादि ) सनातन धर्मको नष्ट करते हैं ॥ ६४॥

वर्णसङ्घर काल-

नोद्वाहिकेषु मन्त्रेषु नियोगः कीर्त्यते कचित्। न विवाहोवधायुक्तं विधवावेदनं पुनः॥ ६४॥

विवाह सम्बन्धी किन्हीं मन्त्रोंमें किसी भी शाखामें नियोगको नहीं कहा गया है श्रीर न विवाहकी विधिमें विधवाको पुनः देने (दूसरे पुरुषके साथ पुनर्विवाह करने) को ही कहा गया है।। ६५॥

श्रयं द्विजैहिं विद्वद्भिः पशुधर्मो विगर्हितः। मनुष्याणामपि प्रोक्तो वेने राज्यं प्रशासित ॥ ६६ ॥

राजा वेनके शासनकालमें मनुष्योंके लिए भी कहे गये इस पशुधर्मकी विद्वान् दिजोंने निन्दा की है ॥ ६६ ॥

विमर्श—उक्त वचनके अनुसार यह नियोगद्वारा आपित्तकालमें सन्तानोत्पादन का विधान वेनके शासनकालसे चलाये जानेके कारण सादि है, किन्तु सनातन नहीं है और अतपुव अमान्य है।

स महीमखिलां भुञ्जन्राजिषित्रवरः पुरा । बर्णानां सङ्करं चक्रे कामोपहतचेतनः ॥ ६७ ॥ समस्त पृथ्वीका पालन करते हुए राजर्षि प्रवर वेनने कामसे नष्ट बुद्धि होकर (मनुष्योंको भाईकी स्त्रीके साथ सम्भोगका नियम चालूकर ) वर्णसङ्कर बनाया ॥

विमर्श—यहांपर धर्म-विरुद्ध कार्य करनेवाले राजा 'वेन' को 'राजर्षिप्रवर' केवल समस्त पृथ्वीका शासक होनेसे ही कहा गया है, धर्म प्रवर्तक या धर्म संरचक होनेसे नहीं।

ततः प्रभृति यो मोहात्प्रमीतपतिकां स्नियम् । नियोजयत्यपत्यार्थं तं विगहन्ति साधवः ॥ ६८ ॥

तब ('वेन'-शासन-काल ) से जो मनुष्य मृतपितवाली विधवा स्त्रीको सन्तानके लिये (देवर त्रादिके साथ ) मोहवश नियुक्त करता है, उसकी सज्जन लोग निन्दा

करते हैं।। ६८॥

विमर्श-मनु भगवान्ने स्वयं 'नियोग' के द्वारा सन्तानोत्पादनका पहले (९।५९-६२) विधानकर जो इस श्लोकसे उसका निषेध किया है, वह किल्युगविषयक है, जैसा कि बृहस्पतिने कहा है-'मनुने 'नियोग'का विधानकर स्वयं निषेध किया है, क्योंकि वह युगक्रमसे दूसरे लोगोंसे विधिवत् नहीं हो सकता; मनुष्य सत्य त्रेता तथा द्वापर युगमें, तप तथा ज्ञानसे युक्त होते थे (अत एव वे मनुक्त नियमानुसार नियोगसे सन्तानोत्पादन 'करनेमें समर्थ होते थे, किन्तु) किल्युगमें वे शक्तिहीन होते हैं (अत एव मनुक्त नियमानुसार नियोगसे सन्तानोत्पादन 'करनेमें समर्थ होते थे, किन्तु) प्राचीन ऋषियोंने अनेक बातको स्पष्ट करते हुए बृहस्पति आगे कहते हैं कि—,) प्राचीन ऋषियोंने अनेक प्रकारसे पुत्रोंको उत्पन्न किया, किन्तु शक्तिहीन आज-कल्के मनुष्य इस सयय ऐसा नहीं कर सकते'। इस कारणसे गोविन्दराजका 'युगव्यवस्थाको नहीं समझकर सन्तानके अभावमें नियोग पच्चसे अनियोगपच श्रेष्ठ है' ऐसा कहना मुनिन्याख्या विरुद्ध होनेसे मान्य नहीं है ऐसा 'मन्वर्थ मुक्तावली' कारका मत है।

वारदत्त कन्याके पितके मरनेपर— यस्या स्त्रियेत कन्याया वाचा सत्ये कृते पितः। तामनेन विधानेन निजो विन्देत देवरः॥ ६६॥

वाग्दान करनेके बाद जिस कन्याका पति मर जाय, उस कन्याके साथ उसका श्रापना देवर ( उसी मृत पतिका छोटा सहोदर भाई ) इसके श्रागे ( ९।७० ) कथित विधिसे विवाह ( उस कन्याको प्राप्त ) करे ॥ ६९ ॥

यथाविध्यविगम्यैनां शुक्तवस्त्रां शुचित्रताम् । मिथो भजेताप्रसवात्सकृत्सकृदतावृतौ ॥ ७० ॥ 0

वह देवर ( वाग्दत्त कन्याके मृत पतिका सहोदर छोटा भाई ) विधिपूर्वक इसे स्वीकारकर (कायिक, वाचिक और मानसिक) ग्रुद्धिवाली उस ( वाग्दत्ता मृतपितका कन्या ) के प्रत्येक साथ ऋतुकालमें १-१ बार गर्भ-धारण होनेतक सम्भोग करे॥

विमर्श—इस प्रकार कन्याके 'नियोग' का विधान होनेसे तथा विवाहके स्वीकार्यं नहीं होनेसे जिसके लिये उस कन्याका वाग्दान किया गया है, उसी सृत पतिके उक्त देवरसे उत्पन्न वह सन्तान होगी।

> उक्त कन्याके युनर्दानका निषेध — न द्त्त्वा कस्यचित्कन्यां युनर्द्द्याद्विचत्त्वणः । दत्त्वा युनः प्रयच्छन्हि प्राप्नोति युरुषानृतम् ॥ ७१ ॥

चतुर (शास्त्रज्ञानी मनुष्य) कन्याका किसीके लिए वाग्दानकर उस पतिके भर जानेपर पुनः उस कन्याको दूसरेके लिए न दे, क्योंकि उक्त कन्याको दूसरे पतिके लिए देता हुआ वह 'पुरुषानृत' दोषको प्राप्त करता है, और 'सहस्रं त्वेव चोत्तमः (८।१३८)' में कथित दण्डका भागी होता है )॥ ७१॥

सप्तपदीके पूर्व दोषवती कन्याका त्याग— विधिवतप्रतिगृह्यापि त्यजेतकन्यां विगर्हिताम् । ज्याधितां विप्रदुष्टां वा छद्मना चोपपादिताम् ॥ ७२ ॥

विधि (२।२५) के श्रमुसार कन्याको प्रहणकर भी विधवाके लक्षणोंसे युक्त, रोगिणी, क्षतयोनि (या शापादि) दोषसे युक्त श्रथवा (श्रधिकाङ्गी या हीनाङ्गी होनेपर भी उस दोषको छिपाकर) कपटपूर्वक दी गयी कन्याको द्विज सप्तपदी होनेके पहले छोड़ दे॥ ७२॥

विमर्श—'उक्त अवस्था वाली कन्याको सप्तपदीके पूर्व छोड़ देनेपर पति दोषी नहीं होता' इस अभिप्रायसे यह वचन कहा गया है 'उसका छोड़ना आवश्यक विधि है' ऐसे अभिप्रायसे यह वचन नहीं कहा गया है ; अतः उक्त अवस्थामें पति उस कन्याको स्वीकार कर ले तो उसका वह कार्य विधान-विरुद्ध नहीं माना जायेगा।

दोषवती कन्याको देनेपर त्याग— यस्तु दोषवतीं कन्यामनाख्यायोपपाद्येत्। तस्य तद्वितथं कुर्यात्कन्यादातुर्दुरात्मनः ॥ ७३॥ जो (कन्याका पिता, भ्राता या श्रन्य श्रभिभावक श्रादि) दोषयुक्त कन्याको ( उसका दोष नहीं कहकर ) दान करता है, कन्या-दान करनेवाले उस दुरात्माके दानको ( वर ) व्यर्थ कर दे अर्थात् वैसी कन्याको अहण करना अस्वीकार कर दे ॥

स्रीवृत्तिकी व्यवस्था कर परदेश-गमन— विधाय वृत्तिं भार्यायाः प्रवसेत्कार्यवान्नरः । श्रवृत्तिकर्षिता हि स्त्री प्रदुष्येत्स्थितमत्यि।। ७४॥

आवश्यक कार्यवाला मनुष्य स्त्रीको जीविका ( भोजन, वस्त्र आदि ) का प्रवन्ध कर प्रवास करे ( दूसरे देश या नगर आदिको जाय ) ; क्योंकि जीविकाके अभावसे गीडित शीलवती भी स्त्री ( परपुरुषसँसर्ग आदिसे ) दूषित हो जाती है ॥ ७४ ॥

पतिके परदेश जानेपर स्त्रीका कर्तन्य— विधाय प्रोषिते वृत्तिं जीवेन्नियममास्थिता । प्रोषिते त्वविधायैव जीवेच्छिल्पैरगहिंतैः ॥ ७४॥

जीविका ( भोजन, वस्त्र ख्रादि ) का प्रवन्ध कर पतिके परदेश जानेपर स्त्री नियम पालती (श्वज्ञार, परगृहगमन आदिका त्याग करती) हुई जीए तथा (भोजन, वस्त्र आदिका ) प्रवन्ध विना किये ही पतिके परदेश चले जानेपर स्त्री अनिन्दित शिल्प ( सीना, पिरोना, सूत कातना आदि कार्यों ) से जीए ॥ ७५॥

परदेश गये पितकी प्रतीक्षाका समय— प्रोषितो धर्मकार्यार्थं प्रतीच्योऽष्टी नरः समाः। विद्यार्थं षट् यशोऽर्थं वा कामार्थं त्रींस्तु वत्सरान् ॥ ७६॥

स्त्री घर्मकार्यार्थ परदेश गये हुए पतिकी आठ वर्ष तक, विद्या (पढ़ने) या (विद्यादि गुण-प्रचारके द्वारा) यशके लिए परदेश गये हुए पतिकी छः वर्षतक और भोग आदि अन्य साधनोंके लिए परदेश गये हुए पतिकी तीन वर्षतक प्रतीक्षा करे (इसके बाद वह स्त्री पतिके पास चली जावे)।। ७६॥

विमर्श—'वसिष्ठने परदेश गये हुए पतिकी पांच वर्षतक प्रतीचा करनेपर पतिके पास जानेका सामान्य वचन कहा है' ऐसा 'मन्वर्थमुक्तावली' कार कहते हैं<sup>9</sup>।

द्वेषयुक्त स्त्रीकी प्रतीक्षाका समय— संवत्सरं प्रतीच्रेत द्विष्ठन्तीं योषितं पतिः। ऊर्ध्वं संवत्सरात्त्वेनां दायं द्वत्वा न संवसेत्॥ ७७॥

१. "·····ः ऊर्ध्वं पतिसन्निधिं गच्छेत्। तदाह वसिष्ठः—'प्रोपितपस्नी पञ्च वर्षाण्युपासीत, ऊर्ध्वं पतिसकाशं गच्छेत्' इति । ( म॰ मु॰ )

पति अपने (पति के) साथ द्वेष करनेवाली स्त्रीकी एक वर्षतक ( उसके सुधार द्विषत्यागके लिए ) प्रतीक्षा करे, इसके बाद उसके लिए दिये गये भूषण प्रादिको उससे लेकर उसके साथ सहवास करनेका त्याग कर दे, ( किन्तु श्राभरण लेकर भी उसके भोजन वस्त्रकी व्यवस्था तो करे ही )॥ ७७॥

श्रतिकामेत्प्रमत्तं या मत्तं रोगार्तमेव वा।

सा त्रीन्मासान्परित्याच्या विभूषणपरिच्छदा ॥ ७५ ॥

जो स्त्री ( जुद्यारी श्रादि होनेसे ) प्रमाद्युक्त, ( मदपान श्रादिसे ) मत-वाले तथा रोगसे पीडित पतिकी उपेक्षा (सेवा आदि न) करे, पति उसका भूषण आदि लेकर तीन माह तक त्याग कर दे ( उसके साथ सहवास न करे )॥

इन्मत्तं पतितं क्लीबमबीजं पापरोगिणम्। न त्यागोऽस्ति द्विषन्त्याश्च न च दायापवर्तनम् ॥ ७६ ॥

( वायु श्रादिके दोषसे ) उन्मल्त ( पागल ), पतित ( १९।१७०-१७८ ), नपु सक, निर्वीर्य ( जिसका वीर्य स्थिर नहीं रहे ) और पापरोगी ( कोड़ी आदि ) की सेवा नहीं करनेवाली स्त्रीका पति न तो त्याग करे श्रीर न उसके धन या भूषण श्रादिको ही प्रहण करे ॥ ७९ ॥

वच्यमाण स्त्रीके रहते दूसरा विवाह करना— मद्यपाऽसाधुवृत्ता च प्रतिकृता च या भवेत्। व्याधिता बाऽधिवेत्तव्या हिस्रार्थव्ती च सर्वेदा ॥ ५० ॥

(निषिद्ध ) मदपान करनेवाली, दुराचारवाली, (पतिके ) प्रतिकूल रहनेवाली, ( कुष्ठ यत्तमा आदि ) रोगवाली, ( दास-दासी आदिको सदा ) मारने या फटकारने-वाली और श्रिधिक धन-व्यय करनेवाली स्त्री हो तो पति उसके जीबित रहनेपर भो दूसरा विवाह कर ले ॥ ८०॥

बन्ध्याष्ट्रमेऽधिवेद्याब्दे दशमे तु मृतप्रजा । एकादशे स्त्रीजननी सद्यस्विप्रयवादिनी ।। ८१ ।।

सन्तान-हीन स्त्रीकी त्राठवें वर्षमें, मृत सन्तान स्त्रीकी दशवें वर्षमें, कन्याको ही उत्पादन करनेवाली स्त्रीकी ग्यारहर्वे वर्षमें स्त्रीर स्त्रियवादिनी स्त्रीकी तत्काल उपेक्षा करके उसके जीवित रहनेपर भी पति दूसरा विवाह कर ले ॥ ८९ ॥

विमर्श-'अप्रियवादिनी भी सन्तानयुक्त स्त्रीकी उपेश करके दूसरा विवाह

नहीं करना चाहियें ऐसा आपस्तम्बका मत है।

रोगिणी तथा पितपरायणा होनेपर— या रोगिणी स्यानु हिता सम्पन्ना चैव शोलता । सानुज्ञाप्याधिवेत्तव्या नावमान्या च कहिंचित् ॥ ६२॥ जो स्त्री रोगिणी हो, परन्तु पितकी हिताभिलाषिणी तथा शीलवती हो, पित उससे सम्मति लेकर दूसरा विवाह करे तथा उसका अपमान कहापि न करे॥

> दूसरा विवाह करनेसे ब्रीके कृपित होनेपर— अधिविन्ना तु या नारी निर्गच्छेद्रुषिता गृहात् । सा सद्यः संनिरोद्धव्या त्याच्या वा कुलसन्निधौ ॥ ८३ ॥

( उक्त (९।८०-८९) श्रवस्थामें ) पतिके दूसरा विवाह करनेपर जो स्त्री कुपित होकर घरसे निकल जाय ( या निकलना चाहे ) तो पति उसे ( क्रोध शान्त होने तक रस्सी श्रादिसे ) बांधकर रोके श्रथवा पिता श्रादिके पास पहुंचा कर छोड़ दे॥ ८३॥

स्त्रीके मयपान करनेपर राजदण्ड— प्रतिषिद्धापि चेद्या तु मद्यमभ्युद्येष्त्रपि । प्रेचासमाजं गच्छेद्वा सा दण्ड्या कृष्णलानि षट् ॥ ८४ ॥

जो (क्षत्रिया त्रादि ) स्त्री (पित त्रादि स्वजनोंके ) मना कनेपर भी विवाहादि उत्सवोंमें भी ( निषिद्ध ) मयका पान करे त्रथवा सबके सामने नाचने गाने त्रादिमें समिमालित हो तब राजा उसे ६ कृष्णल (रत्ती ) सुवर्णसे दिण्डित करे ॥ ८४ ॥

वर्णानुसार वियोका दाय विभाजनादि— यदि स्वाश्चापराश्चेव विनदेरन्योषितो द्विजाः । तासां वर्णक्रमेण स्याउज्येष्ठयं पूजा च वेश्म च ॥ ८४॥

यदि द्विज सजातीय (समान जातिवाली) तथा विजातीय (भिन्न जातिवाली) स्त्रियोंके साथ विवाह कर ले तो उनके वर्ण-क्रमके ख्रनुसार भाषण, दाय (भाग-दिस्सा), वस्त्राभूषणादिसे सरकार तथा (निवासके लिए) घर होते हैं अर्थात् उच वर्णवाली परनीके लिये श्रेष्ठ तथा होनवर्णवाली परनीके लिए उसकी ख्रपेक्षा होन वे सब प्राप्त होते हैं ॥ ८५॥

सजातीया स्त्रीके साथ धर्म कार्यका विधान— भर्तुः रारीरशुश्रूषा धर्मकार्यं च नैत्यकम् । स्वा चैत्र कुर्यात्सर्वेषां नास्त्रजातिः कथञ्चन ॥ ८६॥ रन ( सजातीय तथा विजातीय स्त्रियों ) में भोजन आदि देकर पतिकी सेवा तथा नित्य ( भिक्षादान, अतिथिभोजन, अप्रिहोत्रकर्म आदि ) धर्म कार्य सजातीय ( समान जातिवाली ही ) स्त्री करे, अन्य जातिवाली स्त्री कदापि न करे ॥ ८६ ॥

## यस्तु तत्कारयेन्मोहात्सजात्या स्थितयाऽन्यया । यथा ब्राह्मणचारखातः पूर्वदृष्टस्तथैव सः ॥ ८७ ॥

जो पित सजातीया ( समान जातिवाली ) स्त्रीके सिन्नहित रहनेपर मोहवश विजातीया ( दूसरी जातिवाली ) स्त्रीके द्वारा शरीर सेवादि कार्य करवाता है, वह ब्राह्मण चण्डाल ( ब्राह्मणी स्त्रीमें श्रह्मपतिसे उत्पन्नपुत्रके तुल्य ) प्राचीन ऋषियोंद्वारा देखा ( माना ) जाता है ॥ ८७ ॥

## गुणी वरके लिए कन्यादानका विधान— उत्कृष्टायाभिरूपाय वराय सहशाय च । श्राप्राप्तामपि तां तस्मै कन्यां दद्याद्यथाविधि ॥ ८८ ॥

( कुल तथा श्राचारमें ) श्रेष्ठ, सुन्दर, श्रौर योग्यवर मिल जाय तो ( पिता या श्रान्य श्रभिभावक श्रादि ) कन्याकी श्रवस्था ( श्रायु ) विवाह योग्य न होनेपर श्रार्थात् 'दक्ष' के वचनानुसार श्राठ वर्षसे कम श्रायु रहनेपर भी उस कन्याको उस वरके लिए ब्राह्मणविधि ( ३।२७ ) से दान ( विवाहित ) कर दे ॥ ८८ ॥

## [ प्रयच्छेन्निमकां कन्यामृतुकालभयान्वितः । ऋतुमत्यां हि तिष्ठन्त्यामेनो दातारमृच्छ्रति ॥ २ ॥ ]

[ऋतुमती होनेके समयके भयसे युक्त (पिता आदिकन्याके अभिभावक जन) 'निनका' (नव या दर्श वर्षसे कम अवस्थावाली) कन्याको (वरके लिए) दे, ऋतुमती कन्याके हो जानेपर दान करनेवालेको उसका पाप प्राप्त करता है ॥ २॥]

निर्गुणी वरके लिए कन्यादानका निषेध— काममामरणात्तिष्ठेद् गृहे कन्यर्तुमत्यपि। न चैवैनां प्रयच्छेत् गुणहीनाय कर्हिचित्।। ८६॥

<sup>9.</sup> अमरकोषे '''''''गौरी तु निग्नकाऽनागतार्तवा' (३।६।८) इत्यस्य क्यास्याने 'अष्टवर्षा भवेद्गौरी नवमे निग्नका भवेत्' इति स्मातों विशेषो नाइत इति द्वीरस्वामी आह । परमिभधानचिन्तामणौ '''''गौरी तु निग्नकाऽरजाः' (३।९७४) इत्यस्य व्याख्याने 'अष्टवर्षा भवेद्गौरी दशमे निग्नका भवेत् ।' इति पाठान्तरं हेमचन्द्राचार्योक्तमुपलभ्यते । आसां विविधाः संज्ञास्तु मत्कृते 'समणि-प्रभागनुवादामरकोषस्य 'अमरकौमुदी' टिप्पण्यां दृष्टव्या जिज्ञासुभिरिति ।

ऋतुमती भी कन्या जीवनपर्यन्त पिताके घरमें भले ही रह जाय, (किन्तु पिता श्रादि श्राभभाषक ) इसे (ऋतुमती भी कन्याको ) गुणहीन वरके लिये कदापि न देवे ॥ ८९ ॥

स्वयं वरणका समय— त्रीणि वर्षारयुदीचेत कुमार्यृतुमती सती। ऊर्ध्वं तु कालादेतस्माद्विन्देत सदृशं पतिम् ॥ ६०॥

कन्या ऋतुमती होनेपर तीन वर्षतक (पिता आदिके द्वारा योग्यतर पितके लिए दान करनेकी ) प्रतीक्षा करे, इसके बाद (योज्यतर पित नहीं मिलनेपर ) समान योग्यतावाले भी पितको स्वयं वरण कर ले ॥ ६०॥

स्वयंवरणमें पति-पत्नीकी निर्दोषता— श्रदीयमाना भर्तारमधिगच्छेद् यदि स्वयम् । नैनः किञ्जिद्वारनोति न च यं साऽधिगच्छति ॥ ६१॥

(पिता श्रादिके द्वारा किसी योग्यतर) वरके लिए नहीं दान करनेपर जो ( तुमती कन्या ऋतुकालसे तीन वर्ष तक प्रतीक्षा कर श्रपनी समान योग्यता वाले) पित स्वयं वरण कर ती है तो वह कन्या तथा पित थोड़ा भी दोषभागी नहीं ते हैं॥ ९१॥

स्वयंवरणावस्थामें पितादिके भूषण आदिका त्याग— श्रातङ्कारं नाददीत पित्र्यं कन्या स्वयंवरा । मातृकं आतृद्तं वा स्तेना स्याद्यदि तं हरेत् ॥ ६२॥

( उक्त नियम (९।९०) के श्रनुसार पतिका ) स्वयं वरण करनेवाली कन्या पिता, भाई, माता ( या श्रन्य किसी श्रिभभावक ) के दिये हुए श्रलङ्कारको न लेवे, ( किन्तु उन्हें वापस लौटा दे ), यदि वह ( पिता श्रादिके दिये हुए श्रलङ्कारको ) लेती है तो चोर होती है ॥ ९२॥

ऋतुमती विवाहमें कन्या-पिताके लिये द्रव्य देनेका निषेध— पित्रे न दद्याच्छुल्कं तु कन्यामृतुमतीं हरन्। स हि स्वाम्यादतिकामेद्दतूनां प्रतिरोधनात्॥ ६३॥

ऋतुमती कन्याको प्रहण ( उसके साथ विवाह ) करनेवाला पति ( कन्याके ) पिताके लिए धन न देवे, क्योंकि वह पिता ऋतु ( के कार्यक्ष सन्तानोत्पादन ) के रोकनेसे ( उस कन्याके ) स्वामित्वसे हीन हो जाता है ॥ ९३॥

कन्या-वरकी श्रायुका नियम— त्रिंशाद्वर्षोद्वहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवाषिकीम् । ज्यष्टवर्षोऽष्टवर्षो वा धर्मे सीदति सत्वरः ॥ ६४ ॥

तीस वर्षकी अवस्थावाला पित वारह वर्षकी अवस्थावाली सुन्दरी कन्याके साथ विवाह करे, अथवा ( गाईस्थ्य धर्मके सङ्कटावस्थामें रहनेके कारणसे ) शीघ्रता करनेवाला चौबीस वर्षकी अवस्थावाला पित आठ वर्षकी कन्याके साथ विवाह करे।

विमर्श—यह वचन योग्य समयका प्रदर्शकमात्र है, नियामक नहीं है; प्रायः इतनी अवस्थामें मनुष्य वेदोंका अध्ययन कर लेता है तथा युवक पतिके तृतीयांश आयुवाली कन्या योग्य समझी जाती है, अतः यदि वेदाध्ययन पूरा कर लिया हो तो चौबीस वर्षकी आयुवाला युवक गृहस्थाश्रममें प्रवेश कर ले।

विवाहकी त्रावश्यकता—
देवदत्तां पतिर्भार्थी विन्दते नेच्छयात्मनः ।
तां साध्वीं विश्वयान्नित्यं देवानां प्रियमाचरन् ॥ ६४ ॥

पति ( सूर्य आदि ) देवोंके द्वारा ही दी गयी खीको प्राप्त करता है, अपनी इच्छासे नहीं प्राप्त करता; श्रत एव ( उन ) देवोंका प्रिय करता हुआ ( वह पति ) उस सदावारिणी खीका श्रज, वस्र तथा श्राभुषण श्रादिसे सर्वदा पोषण करे ॥ १ ॥

स्रीके साथ धर्मकार्य- विधान—

प्रजनार्थे स्त्रियः सृष्टाः सन्तानार्थं.च मानवाः । तस्मात्साधारणो धर्मः श्रुतौ पत्न्या सहोदितः ॥ ६६ ॥

गर्भ-प्रहण करनेके लिए स्त्रियोंको तथा गर्भाघान करनेके लिए पुरुषोंकी सृष्टि हुई है; इस कारण वेदमें अग्न्याघान आदि साधारण धर्म भी (गर्भधारण तथा गर्भाधानके समान) पुरुषका स्त्रीके साथ हो कहा गया है (अतः पुरुषका कर्तव्य है कि वह स्रीका अञ्चलक तथा आभूषण आदिसे पोषण करे)॥ ६६॥

कन्या-ग्रुत्क देनेवाले पतिके मरनेपर— कन्यायां दत्तशुल्कायां म्नियेत यदि शुल्कदः। देवराय प्रदातव्या यदि कन्याऽनुमन्यते ॥ ६७॥

कन्याका मूल्य ( उसके पिता आदिको ) देकर ( विवाहके पहले ही ) यदि पति मर जाय तो उस कन्याकी अनुमति होनेपर उसे ( उसके ) देवरके लिए दे देवा बाहिये॥ ९७॥ कन्यामूल्य लेनेका निषेध—
आददीत न शूदोऽपि शुल्कं दुहितरं ददत् ।
शुल्कं हि गृह्णन्कुरुते छन्नं दुहितृविकयम् ॥ ध्८ ॥

कन्या-दान करता हुआ ( शास्त्र ज्ञानहीन ) शुद्ध भी ( मूल्य आदिके रूपमें कोई ) धन पतिसे न लेवे ( जब शुद्धतकके लिए निषेध है तो द्विजको तो कन्याका मूल्य कदापि नहीं लेना चाहिये ), क्योंकि पतिसे धन लेता हुआ ( पिता आदि कन्याभिभावक ) छिपकर कन्याको बेंचता है ॥ ९८ ॥

> वाग्दान करके दूसरेको कन्यादानका निषेध— एतत्त न परे चक्रुर्नापरे जातु साधवः। यदन्यस्य प्रतिज्ञाय पुनरन्यस्य दीयते।। ६६॥

( महर्षि भ्रगुजी मुनियोंसे कहते हैं कि—) कन्याको दूसरेके लिए देनेका वचन देकर पुनः वह किसी दूसरे के लिए दे दी जाय, ऐसा न तो किसी पुराने सज्जनने किया और न वर्तमानमें ही कोई सज्जन करता है॥ ९९॥

> नानुशुश्रुम जात्वेतत्पूर्वेष्वाप हि जन्मसु । शुल्कसंज्ञेन मूल्येन छन्नं दुहितृविक्रयम् ॥ १००॥

(महर्षि भृगुजी मुनियोंसे पुनः कहते हैं कि—हमने ) पूर्व जन्मोंमें भी यह नहीं सुना कि 'शुल्क' नामक मूल्यसे किसी सज्जनने कभी भी गुप्तरूपसे कन्याको बेचा हो ॥ १००॥

> संचेपतः ह्यी-पुरुषका धर्म— अन्योन्यस्याव्यभिचारो भवेदामरणान्तिकः। एष धर्मः समासेन द्वोयः स्त्रीपुंसयोः परः॥ १०१॥

मरण-पर्यन्त स्त्री-पुरुषका परस्परमें व्यभिचार श्रर्थात् धर्मार्थकाम-विषयक कार्योंमें पार्थक्य (श्रलगाव) न होवे, यही संन्तेपमें स्त्री-पुरुषका धर्म जानना चाहिये॥

स्त्री-पुरुषके कर्ताःय-

तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसी तु कृतिकयौ। यथा नाभिचरेतां तौ वियुक्तावितरेतरम्।। १०२।।

( अतएव ) विवाह किये हुए श्ली-पुरुषको ऐसा यस्त करना चाहिये कि वि परस्परमें ( धर्मार्थकाम-विषयक कार्योंमें ) कभी प्रथक् न होवें ॥ १०२ ॥ दायभाग-

एष स्त्रीपुंसयोक्को धर्मो वो रतिसंहितः। ज्ञापद्यपत्यप्राप्तिश्च दायभागं निबोधत ॥ १०३॥

( भृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—मैंने ) श्रापलोगोंसे रित (स्नेह—श्रनुराग)
युक्त श्ली-पुरुषके धर्म तथा उनके श्रापत्कालमें सन्तान-प्राप्तिके विधानको कहा,
( श्रव श्रापलोग ) दायभाग (पिता श्रादिके धनके विभाजन—बटवारा) को सुन

दाय-विभाजन-काल-

ऊर्ध्व पितुश्च मातुश्च समेत्य भ्रातरः समम् । भजेरन्पैतृकं रिक्थमनीशास्ते हि जीवतोः ॥ १०४॥

माता-पिताके मरनेपर सब भाई एकत्रित होकर पैतृक (पितृ-सम्बन्धी) सम्पत्तिको बराबर बाँट लें, क्योंकि (वे पुत्र) उन दोनों (माता-पिता) के जीवित रहते उनकी सम्पत्तिको लेनेमें असमर्थ रहते हैं ॥ १०४॥

विमर्श—पिताके मरनेके बाद पितृ—सम्बन्धी धन तथा माताके मरनेके बाद मातृ—सम्बन्धी धन सब भाइयोंको बराबर—बराबर बाँट लेना चाहिये। ज्येष्ठ आतृ-सम्बन्धी उद्धारको आगे (९११२-१४) कहेंगे, अतएव सम भाग बाटनेका विधान ज्येष्ठ भाईके बच्चमाण उद्धार नहीं चाहनेपर समझना चाहिये। तथा प्रकृत वचन से माता—पिता—दोनोंके मरनेके बाद विभाजनके कारणको कहा गया है, हां 'यदि पिता चाहे तो अपने जीवित रहते ही अपना धन पुत्रोंको बांटकर दे सकता है' ऐसा महर्षि याज्ञवरूक्यका मत है'।

सम्मितित रहनेपर ज्येष्ठ भाईकी प्रधानता— ज्येष्ठ एव तु गृह्णीयात्पित्रयं धनमशेषतः। शेषास्तमुपजीवेयुर्यथैव पितरं तथा ॥ १०४॥

श्रथवा बड़ा भाई ही पिताके सब-धनको प्राप्त करे श्रीर श्रन्य छोटे भाई पिताके समान उस बड़े भाईसे भोजन-वस्त्र श्रादि पाते हुए जीवें श्रथांत उसीके साथमें सम्मिलित होकर रहें। (ज्येष्ठ भाईके धार्मिक एवं श्रातृवत्सल होनेपर ही ऐसा हो सकता है)॥ १०५॥

१. तहुक्तं याज्ञवल्क्येन महर्षिणा—'विभागं चेत्पिता कुर्यादिच्छ्या विभजेत्सु-तान् ।' इति । (या० स्मृ० २।११४)

Kok

ज्येष्ठ-प्रशंसा—

च्येष्ठेन जातमात्रेण पुत्री भवति मानवः । पितृणामनृणश्चैव स तस्मात्सर्वमहेति ॥ १०६ ॥

मनुष्य ज्येष्ठ पुत्रकी उत्पत्तिमात्रसे (उसके संस्कार्युक्त नहीं होनेपर भी) पुत्रवान हो जाता है श्रीर पितृ-ऋणसे छूट जाता है; श्रतएव वह (ज्येष्ठ पुत्र) पिताकी सब सम्पत्ति पानेके योग्य है।। १०६।।

यस्मिन्नृणं संनयति येन चानन्त्यमश्नुते । स एव धर्मजः पुत्रः कामजानितरान्विदुः ॥ १०७॥

पिता जिस पुत्रके उत्पन्न होनेसे पितृ—ऋणसे छूट जाता है श्रौर श्रमृतत्वको आप्त करता है, वही ( ज्येष्ठ पुत्र ) धर्मसे उत्पन्न है, श्रन्य ( शेष—छोटे पुत्र ) कामवासनासे उत्पन्न हैं, ऐसा ( मुनि लोग ) मानते हैं ( श्रतएव वही ज्येष्ठ पुत्र पिताकी सम्पूर्ण सम्पत्तिका श्रधिकारी होनेके योग्य है )॥ १०७॥

बड़े-छोटे भाइयोंके परस्पर व्यवहार— पितेव पालयेत्पुत्राठ्डयेष्ठो भ्रातॄन्यवीयसः । पुत्रवचापि वर्तेरञ्जयेष्ठे भ्रातरि धर्मतः ॥ १०८॥

ज्येष्ठ भाई छोटे भाइयोंका पालन पिताके समान करे तथा छोटे भाई ज्येष्ठ भाईमें धर्मके लिए पुत्रके समान वर्ताव करें श्रर्थात ज्येष्ठ भाई को पिता माने ॥

ज्येष्ठः कुलं वर्धयति विनाशयति वा पुनः ।

च्येष्ठः पूच्यतमो लोके च्येष्ठः सद्भिरगर्हितः ॥ १०६ ॥

धर्मात्मा ज्येष्ठ (भाई) ही छलकी उन्नित करता है अथवा (अधर्मात्मा होकर कुलका) नाश करता है। गुणवान ज्येष्ठ भाई संसारमें पूज्य तथा सज्जनोंसे अनिन्दनीय होता है॥ १०९॥

ज्येष्ठ भाईके श्रपने योग्य वर्ताव न करनेपर— यो ज्येष्ठो ज्येष्ठवृत्तिः स्यान्मातेव स पितेव सः । अज्येष्ठवृत्तिर्थस्तु स्यात्स संपूज्यस्तु बन्धुवत् ॥ ११० ॥

यदि ज्येष्ठ भाई ( छोटे भाइयोंके साथ ) ज्येष्ठके ग्रर्थात पिता श्रादिके समान ( लालन-पालन श्रादि उत्तम ) वर्ताव करे तो वह ( छोटे भाइयोंके द्वारा ) माता-पिताके समान पूज्य है तथा यदि ( वह ज्येष्ठ भाई छोटे भाइयोंके साथ ) ज्येष्ठके समान वर्ताव न करे तो उसके साथ ( छोटे भाइयोंको ) बन्धु ( मामा श्रादि बन्धु-बन ) के तुल्य व्यवहार करना चाहिये ॥ ११० ॥

> सम्पत्ति -विभागमें हेतु — एवं सह वसेयुर्वा पृथग्वा धर्मकाम्यया । पृथग्विवर्धते धर्मस्तस्माद्धग्या पृथक् क्रिया ॥ १११ ॥

इस प्रकार ( ६।१०५-११० ) वे ( छोटे भाई ) एक-साथ रहें अथवा धर्मकी इच्छासे अलग-अलग रहें। अलग-अलग रहनेसे ( पश्चमहायज्ञादि कार्य सब भाइयोंको अलग-अलग ही करनेके कारणें ) धर्मवृद्धि होती है, अतएव भाइयोंको अलग-अलग रहना भी धर्मगुक्त है ॥ १११ ॥

पैतृक धनमेंसे ज्येष्ठादिका 'उद्धार' द्रव्य-भाग— च्येष्ठस्य विश उद्धारः सर्वद्रव्याच यद्धरम् । ततोऽर्धं मध्यमस्य स्यात्तुरीयं तु यवीयसः ॥ ११२ ॥

पिताके सम्पूर्ण धनमें से ज्येष्ठ भाईका बीसवां भाग तथा श्रेष्ठ पदार्थ ( चाहे वह एक ही हो ), कनिष्ठ ( सबसे छोटे ) भाईका अस्सीवां भाग और मध्यम

( मिमला ) भाईका चालीसवां भाग 'डद्धार' होता है ॥ ११२ ॥

विमर्श—उदाहरण—मान लिया कि पितृ-सम्पत्ति २४०) रु० है, उसमें वीसवां भाग (२४०÷२०=१२) १२ रु० बढ़े भाईका, चालीसवां भाग (२४०÷४०=६) ६ रु० मझले भाईका और अस्सीवां भाग (२४०÷८०=३) ६ रु० छोटे भाईका 'उद्धार' द्रव्य हुआ अब रोप (१२+६+३=२१; २४०-२१=२१९) २१९ रु० में तीनों भाइयोंको वराबर-वरावर भाग (२१९÷३=७३) ७३-७३ रु० हुए इसप्रकार बढ़े भाईको (७३+१२=८५) ८५ रु०, मझले भाईको (७३+६=७९) ७९ रु० और छोटे भाईको (७३+३=७६) ७६ रु० मिले।

१. तथाच बृहस्पतिः—'प्कपाकेन वसतां पितृदेवद्विजार्चनम् । एकं भवेद्, विभक्तानां तदेव स्याद् गृहे गृहे ॥' इति (म॰ सु॰)

भाइयोंका चालीसवां भाग 'उद्धार' भाग पितृधनमें निकालना चाहिये। पहले ही पूर्ववर्णित कमसे निकालकर शेष धनका समान-समान भाग सब भाइयोंको प्राप्तव्य होता है )॥ ११३॥

विमर्श—सबसे बड़े तथा सबसे छोटे भाइयों के अतिरिक्त शेष अनेक मध्यम (मझले, सझले आदि) भाइयोंमें फिर अवान्तर भेदकर न्यूनाधिक (कम वेशी) 'उद्धार' भागका निषेध करनेके लिए यह वचन है। इस प्रकार मध्यम भाइयों के अनेक होनेपर उन सबको 'उद्धार' भाग कुळू धनका चालीसवां—चालीसवां भाग ही प्राप्तव्य होता है।

एक भी श्रेष्ठ वस्तु ज्येष्ठ भाईका भाग— सर्वेषां धनजातानामाददीताप्रचमप्रजः। यद्य सातिशयं किंचिद्दशतश्चाप्नुयाद्वरम्।। ११४॥

सम्पूर्ण सम्पत्तिमें –से श्रेष्ठ वस्तु ज्येष्ठ भाईको मिलती है, यदि एक ही श्रेष्ठ वस्तु हो तो भी वह उसे ही मिलती है तथा दश – दश गाय आदि पशुओं मेंसे एक – एक श्रेष्ठ गाय श्रादि उस ज्येष्ठ भाईको मिलती है ॥ ११४॥

विमर्श-पूर्वोक्त (९।११२-११४) 'उद्धार' भाग ज्येष्ठ भाईके गुणवान् तथा अन्य भाइयोंके गुणहीन होनेपर ही प्राप्त होता है, अन्यथा सब भाइयोंको समान ही भाग प्राप्त होता है।

> समान गुणी होनेपर उक्तोद्धारका निषेध— उद्धारो न दशस्त्रस्ति संपन्नानां स्वकर्मसु । यत्किचिदेव देयं तु ज्यायसे मानवर्धनम् ॥ ११४॥

सब छोटे भाइयोंके अपने-अपने कर्मों में युक्त रहनेपर पूर्वश्लोकोक्त दश-दश गाय आदि पशुआंमें-से एक-एक गाय आदि पशु 'उदार' रूपमें ज्येष्ठ भाईको नहीं प्राप्तन्य होता; किन्तु ज्येष्ठ भाईके मानको बढ़ानेके लिए उसे कुछ भी अधिक भाग देना चाहिये ॥ ११५॥

> सम तथा विषम भाग— एवं समुद्भृतोद्धारे समानंशान्त्रकल्पयेत् । उद्धारेऽनुद्भृते त्वेषामियं स्यादंशकल्पना ॥ ११६ ॥

इस प्रकार ( ६।११२-११४ ) सबके 'उद्धार' ( श्रतिरिक्त भाग-विशेष ) को पृथक्कर ( शेष धन-राशिको ) समान भाग कर ले, 'उद्धार' पृथक् नहीं करनेपर उन भाइयों ) के भागकी करपना इस ( ९।११७ ) प्रकार करे ॥ ११६ ॥

एकाधिकं ह ज्जयेष्ठः पुत्रोऽध्यर्धं ततोऽनुजः। श्रंशमंशं यत्रीयांस इति धर्मो व्यवस्थितः।। ११७ ॥ ( पितृ—धन राशिमें—से ) ज्येष्ठ माई दो भाग, उससे छोटा भाई डेव् भाग तथा उससे छोटा ( या तीन भाईसे श्रधिक होनेपर छोटा ) भाई एक लेः यह व्यव-स्थित धर्म ॥ ११७॥

विमर्श—उक्त पितृ-धनके विभाजनकी व्यवस्था ज्येष्ठ तथा उससे छोटे भाईको अधिक भाग देनेके कारण उन दोनों भाइयोंके अधिक गुणवान् और सबसे छोटे भाई (या तीन भाईसे अधिक होनेपर भाइयों)के गुणहीन होनेपर समझनी चाहिये।

श्रपने-श्रपने भागसे वहनके लिये भाग-दान — स्वेभ्योंऽशेभ्यस्तु कन्याभ्यः प्रद्द्युर्धातरः पृथक् । स्वात्स्वादंशाचतुर्भागं पतिताः स्युरदित्सवः ।। ११८ ।। श्रपने-श्रपने भागका चतुर्थांश भाग ( श्रविवाहित सोदर्या ) बहनोंके लिए

अपग अपग नागकी चतुर्यारा नाग ( श्राववाहित साद्या ) बहनाक निल्ए ( ब्राह्मणादि चारो वर्णके ) भाई देवें । यदि वे ( उन बहनोंके विवाह-संस्कारार्थ ) चतुर्योरा नहीं देना चाहते हैं तो वे पतित होते हैं ॥ ११८॥

्विमर्श—छोटी सोदर्या बहनका विवाह संस्कार नहीं होनेपर बड़े भाइयोंको अपने अपने भागमेंसे चतुर्थ भाग (चौथाई हिस्सा) उसके विवाह संस्कारके छिये देना ही चाहिये। बहनके सोदर्या नहीं होनेपर भी वैमातृज (विमातासे उत्पन्न) भाइयोंको ही अपने २ भागमेंसे चतुर्थोश देकर उस बहनका संस्कार करना चाहिये।

> घोड़े त्रादि के विषम होनेपर ज्येष्ठ भाईका भाग— ष्ठजाविकं सैकशफं न जातु विषमं भजेत्। अजाविकं तु विषमं ज्येष्ठस्यैव विधीयते।। ११६।।

बकरी ( खँस्सी ), भेंड़ तथा घोड़ा आदिके विषम होने ( भाइयोंमें समान भाग नहीं विभाजित हो सकने ) पर वह बड़े भाईका ही भाग होता है, उसे विषम नहीं किया जाता अर्थात् समान भाग करनेके लिए उसे वेचकर या उसके बरावर धनको सब भाइयोंमें नहीं विभाजित किया जाता ॥ ११९ ॥

चेत्रके साथ विभाग होनेपर— यनीयाञ्ज्येष्ठभार्यायां पुत्रसुरपाद्येद्यदि । समस्तत्र विभागः स्यादिति धर्मो ज्यवस्थितः ॥ १२०॥ यदि छोटा भाई ज्येष्ठ भाईकी स्त्रीमें 'नियोग' ( १।४९-६२ ) द्वारा पुत्र उत्पन्न करे तो वह ( च्रेत्रज) पुत्र अपने चाचाओं के बराबर ही भाग पानेका अधिकारी होता है अर्थात् उसके ज्येष्ठ भाईके पुत्र होने के कारण वह 'उद्धार' (९१९९२-१९४) अर्थात् अतिरिक्त भागका अधिकारी नहीं होता, ऐसी धर्मकी व्यवस्था है ॥ १२०॥

विमर्श—यद्यपि पहले (९।१०४) सब भाइयोंको ही एकत्रित होकर पिताके धनका विभाजन करनेके लिए वचन कहा गया है, तथापि इसी वचनसे पिताके मरनेपर ज्येष्ठ भाईके पुत्र अर्थात् पौत्रको भी पितामहके धनको पानेका विधान किया गया है।

उपसर्जनं प्रधानस्य धर्मतो नोपपद्यते । पिता प्रधानं प्रजने तस्माद्धर्मेण तं भजेत् ॥ १२१ ॥

उपसर्जन ( छोटे भाईके द्वारा ज्येष्ठ भाईकी स्त्रीमें 'नियोग' ( ९१५९-६१ ) से उत्पन्न अप्रधान ) पुत्र धर्मानुसार प्रधान ( साक्षात् पिताके द्वारा उत्पन्न पुत्रके भाग ( 'उद्धार' ( ६१११२-११४ ) अर्थात् अतिरिक्त भागको ) पानेका अधिकारी नहीं होता ; क्यों कि अपने चेत्र ( स्त्री ) में सन्तान उत्पन्न करनेमें पिताही सुख्य है, अतः धर्मसे उस पुत्रको पितृन्थोंके साथ पूर्व वचनके अनुसार समान भाग लेना चाहिये ॥ १२१ ॥

विमर्श—'ज्येष्ठ भाईका नियोगज पुत्र पिताके समान 'उद्धार' (९।११२-११४) भाग पानेका अधिकारी नहीं होता है इस पूर्व (९।१२०) कथित विषयको इस वचनद्वारा सकारण पुष्ट किया गया है।

> श्रनेक माताश्रोंकी सन्तानमें ज्येष्ठत्व— पुत्रः कनिष्ठो ज्येष्ठायां कनिष्ठायां च पूर्वेजः । कथं तत्र विभागः स्यादिति चेत्संशयो भवेत् ॥ १२२ ॥

यदि बड़ी (प्रथम निनाहित) स्त्रीका पुत्र छोटा हो तथा छोटी (बादमें निनाहित) स्त्रीका पुत्र बड़ा हो तो नहां ('माताओं के निनाहक मसे उन पुत्रों की बड़ाई-छोटाईका निनार होगा या पुत्रों के जन्म कमसे होगा ?' ऐसा सन्देह उपस्थित होनेपर) निभाजन (धनका नटनारा) किस प्रकार किया जाय अर्थात किस पुत्रको नड़ा तथा किस पुत्रको छोटा मानकर पितृ-धनको भाइयों में बांटा जाय एवं किस पुत्रका कितना 'उदार' (९।११२-११४) हो ऐसा सन्देह हो तो—॥ १२२॥

एकं वृषभमुद्धारं संहरेत स पूर्वजः। ततोऽपरे ज्येष्टवृषास्तद्नानां स्वमातृतः॥ १२३॥ पहली (प्रथम विवाहिता) स्त्रोका छोटा भी पुत्र (पितृ-सम्पित्तमें से) एक श्रेष्ठ बैल 'उदार' (श्रातिरिक्त भाग—११९१२-९९४) लेवे, इसके बाद उससे बचे जो श्रेष्ठ बैल हैं, उनमेंसे एक-एक बैल श्रपनी माताके (विवाहके) क्रमसे उत्पन्न पुत्र लेवें ॥ १२३॥

ज्येष्ठस्तु जातो ज्येष्ठायां हरेद्रृषभषोडशाः । ततः स्वमातृतः शेषा भजेरिन्निति धारणा ॥ १२४ ॥

ज्येष्ठ ( प्रथम विवाहित ) मातामें उत्पन्न ( जन्म-कालानुसार भी ) ज्येष्ठ पुत्र पन्द्रह गायोंके साथ एक बैल ले, तदनन्तर शेष क्त्रियोंमें उत्पन्न पुत्र माताओंके विवाह-क्रमसे बचे हुए धनमें-से अपना अपना भाग लें ॥ १२४॥

सजातीय मातात्रोंसे उत्पन्न पुत्रोंमें जन्मसे ज्येष्ठत्व— सदृशस्त्रीषु जातानां पुत्राणामविशेषतः। न मातृतो ज्यैष्ट्रयमस्ति जन्मतो ज्यैष्ट्रयमुच्यते॥ १२४॥

समान ( एक ) जातिवाली स्त्रियोंसे उत्पन्न सन्तानमें जातिसम्बन्धी विशेषता नहीं होनेसे माताके क्रमसे ज्येष्ठत्व नहीं होता, किन्तु जन्म (के क्रम) से ही ज्येष्ठत्व कहा जाता है ॥ १२५ ॥

विमर्श—इस वचनमें समान जातिवाली खियोंमें उत्पन्न सन्तानमें जाति सम्बन्धी विशेषता नहीं होनेसे माताके क्रमसे ज्येष्ठत्वका महर्षियोंने निषेध किया है, जन्मसे ज्येष्ठके लिए पहले (११९२) ही 'उद्धार' भागका विधान किया जा जुका है। इस प्रकार निषेध तथा विधान—दोनो ही होनेसे यहां षोढशी प्रहणके समान विकल्प मानकर गुणवान तथा गुणहीन भाइयोंकी श्रेष्ठता तथा हीनता समझनी चाहिये। इसी कारणसे बृहस्पतिने भी जन्म, विद्या और गुणकी अधिकतासे ज्येष्ठको ज्यंश 'उद्धार' दायादोंसे लेनेका विधान किया है। माताके क्रमसे ज्येष्ठत्व होनेपर गुणहीनके लिए एक बैल तथा गुणवान् ले लिए पन्द्रह गायोंके साथ एक बैल, उद्धार' भाग प्राप्त करनेका पहले (९१९२६–९२४) कह चुके हैं। मेधातिथिने तो 'ज्येष्ठस्तु जातो उयेष्ठायाम्' '(९१९२४)' इस रलोकमें 'ज्येष्ठायाम्' पदमें 'अज्येष्ठायाम्' ऐसा सन्धिन्छेदकर ज्याख्यान किया है। और गोविन्द्राजने इसे मतान्तर माना है। विशेष जिज्ञामुओंको इस रलोककी श्री 'नेने' शास्त्रीद्वारा लिखित टिप्पणी देखनी चाहिये।

जन्ममे ज्येष्टरवका श्रन्य प्रमाण— जन्मज्येष्ठेन चाह्वानं सुब्रह्मण्यास्विप स्मृतम् । यमयोश्चैव गर्भेषु जन्मतो ज्येष्ठता स्मृता ॥ १२६ ॥ (इन्द्रके श्राह्वानके लिए प्रयुक्त होनेवाले) 'सुब्रह्मण्या' नामक मन्त्रमें भी जन्मसे ही ज्येष्ठत्व कहा गया है तथा गर्भके एक कालमें श्राधान होनेपर भी यमज सन्तानों में भी जन्मसे ही ज्येष्ठत्व कहा गया है ॥ १२६॥

पुत्रिकाकरण— श्रपुत्रोऽनेन विधिना सुतां कुर्वीत पुत्रिकाम् । यद्पत्यं भवेदस्यां तन्मम स्यात्स्त्रधाकरम् ॥ १२७ ॥

पुत्र-हीन-पिता कन्या-दान करते समय—'इस कन्यामे जो पुत्र होगा, वह मेरी श्राद्धादि पारलौकिक किया करनेवाला होगा' ऐसा जामाता (जमाई— दामाद ) से कहकर उस कन्याको 'पुत्रिका' करे॥ १२०॥

[ अभ्रातृकां प्रदास्यामि तुभ्यं कन्यामलंकृताम् । अस्यां यो जायते पुत्रः स मे पुत्रो भवेदिति ॥ ३ ॥ ]

[ 'भाईसे हीन, अलब्कृत इस कन्याको मैं तुम्हारे लिए दे रहा हूँ, इससे जो पुत्र हो वह मेरा पुत्र हो ॥ ३ ॥ ]

पुत्रिका करनेमें पुरातन इतिहास—

श्रानेन तु विधानेन पुरा चक्रेऽथ पुत्रिका ।
विवृद्ध धर्थं स्ववंशास्य स्वयं दत्तः प्रजापितः ।। १२८ ।।

श्रापने वंशकी वृद्धिके लिए दक्ष प्रजापितने पुरातन कालमें इस विधिसे 'पुत्रिका'
की थी ॥ १२८ ॥

ददी स दश धर्माय कश्यपाय त्रयोदश । सोमाय राज्ञे सत्कृत्य त्रीतात्मा सप्तविंशतिम् ॥ १२६ ॥

प्रसन्न आत्मावाले उस (दक्ष प्रजापति) ने (वल्ल-अलङ्कार आदिसे) अलङ्कृत कर धर्मराजके लिए दस, कश्यपके लिए तेरह और सोम (चन्द्रमा) के लिए सत्ताइस कन्याओं को दिया था॥ १२६॥

विमर्श-द् प्रजापितके द्वारा अलङ्कृतकर दश, तेरह और सत्ताइस कन्याओं को देनेके दृष्टान्तसे 'पुत्रिका' करनेके पहले कन्याको वश्च-भूषणादिसे अलङ्कृतकरके ही दे तथा एकसे अधिक 'पुत्रिका' करनेका भी विधान सुचित होता है।

> यथैवात्मा तथा पुत्रः पुत्रेण दुहिता समा । तस्यामात्मनि तिष्ठन्त्यां कथमन्यो धनं हरेत् ॥ १३० ॥

( आत्मा वै पुत्रनामासि इत्यादि श्रुतिवचनोंसे ) पुत्र पिताकी आत्मा है और जैसा पुत्र है, वैसी ही पुत्री भी है, ( अत एव ) आत्म-स्वरूप उस ( पुत्री ) के वर्तमान रहनेपर दूसरा ( दायाद आदि सरे हुए पिताकी ) सम्पत्तिको कैसे लेगा ( अत एव पुत्रिका को ही मरे हुए पिताके धन लेनेका अधिकार न्यायप्राप्त है, दूसरेको नहीं )॥ १३०॥

माताका निजी धन कन्याका भाग— मातुस्तु यौतकं यत् स्यात्कुमारीभाग एव सः। दौहित्र एव च हरेद्पुत्रस्याखिलं धनम्॥ १३१॥

माताका (विवाहादि-कालमें पिता या माता आदिसे प्राप्त हुआ) धन उसकी कन्या (अविवाहित पुत्री) का ही भाग होता है तथा पुत्रहीन नानाके सब धनको होहित्र (धेवता, नाती अर्थात् पूर्व (९।१२७) वचनानुसार 'पुत्रिका' की गयी कन्याका पुत्र) ही प्राप्त करता है ॥ १३१॥

'पुत्रिका' के पुत्रको घन लेनेका अधिकार— दौहित्रो ह्याखिलं रिक्थमपुत्रस्य पितुई रेत्। स एव दद्याद् द्वौ पिरडौ पित्रे मातामहाय च ॥ १३२॥

नाती ('पुत्रिका' (९।१२७) का पुत्र ) ही दूसरे पुत्रके नहीं रहनेपर पिताका भी सब घन प्राप्त करे और वही अपने पिता तथा नानाके लिए दो पिण्ड देवे ॥

> पौत्रदौहित्रयोलोंके न विशेषोऽस्ति धर्मतः। तयोर्हि मातापितरौ सम्भूतौ तस्य देहतः॥ १३३॥

संसारमें पौत्र (पुत्रका पुत्र=पोता) तथा दौहित्र (धेवता, नाती त्रार्थात् 'पुत्रिका' (९।१२७) से पुत्र ) में कोई मेद नहीं है, क्योंकि उन दोनोंके माता-पिता उसीके शरीरसे उत्पन्न हुए हैं ॥ १३३॥

'पुत्रिका' तथा श्रौरस पुत्रका विभाग— पुत्रिकायां कृतायां तु यदि पुत्रोऽनु जायते । समस्तत्र विभागः स्थाज्ज्येष्ठता नास्ति हि स्त्रियाः ॥ १३४ ॥

'पुत्रिका' (९।१२७) करनेके बाद यदि किसीको पुत्र उत्पन्न हो जाय तो उन दोनों (पुत्रिका-पुत्र अर्थात् घेवता तथा पौत्र अर्थात् पोता) को समान भाग मिलते हैं, क्योंकि उसके ज्येष्ठ होनेपर भी 'उद्धार' (१।११२-११४) अर्थात् अतिरिक्त भाग निकालनेमें ज्येष्ठत्व नहीं होता॥ १३४॥ पुत्रहोन पुत्रिकाके धनका अधिकारी— अपुत्रायां मृतायां तु पुत्रिकायां कथख्वन । धनं तत्पुत्रिकाभर्ता हरेतैवाविचारयन् ॥ १३४॥

किसी प्रकार ( दुर्भाग्य श्रादिके कारणसे ) बिना पुत्र उत्पन्न किये ही 'पुत्रिका' ( ९।१२७ ) यदि मर जाय तो उसके पिता ( श्वशुर ) के धनको 'पुत्रिका' का पति ही निःसन्देह होकर प्रहण करे ॥ १३५ ॥

'पुत्रिका' के दो भेद—

श्रकृता वा कृता वाऽपि यं विन्देत्सदृशात्सुतम् ।

पौत्री मातामहस्तेन द्द्यात्पिगडं हरेद्धनम् ॥ १३६ ॥

'पुत्रिका' (९।१२७) की गयी अथवा नहीं की गयी पुत्रीके गर्भसे समान जातिवाले पतिके द्वारा उत्पन्न पुत्रसे ही नाना पुत्रवान होता है, (अत एव) वहः (पुत्र) ही नानाके लिए पिण्डदान करे तथा पुत्र उसका सब धन प्राप्त करे ॥१३६॥

विमर्श —गोविन्दराजका मत है कि —अपुत्रिका ही कन्या तथा उसका पुत्र भी नानाके घनमें पौत्रिकेय ('पुत्रिकाके पुत्र) के समान नाना आदिके वर्तमान रहनेपर भी भाग प्राप्त करनेका अधिकारी होता है। किन्तु पुत्रिका तो पुत्रतुत्त्य होती है और अपुत्रिका तथा उसके पुत्र (पुत्रतुत्य) नहीं होते, अत एव उनके पुत्र भी तुत्य नहीं हो सकते, इस कारण वे पौत्रिकेयके समान नानाके वर्तमान रहने पर भी उसके घनका भागी नहीं हो सकते।

पुत्र तथा पौत्रादिका धन भाग श्रादि— पुत्रेण लोकाञ्जयति पौत्रेणानन्त्यमरनुते । श्रथ पुत्रस्य पौत्रेण ब्रध्नस्याप्नोति विष्टपम् ॥ १३७॥

(पिता) पुत्रसे स्वर्ग आदि उत्तम लोकोंको प्राप्त करता है, पौत्र (पुत्रके पुत्र—पोते) से उन लोकोंमें अनन्त काल तक निवास करता है तथा प्रपौत्र (पुत्रके पौत्र—परपोते) से सूर्य लोकको प्राप्त करता है।। १२०॥

विसर्श—'श्री आदिके रहनेपर भी पिताके धनमें पुत्रका और उस (पुत्र ) के अभावमें पौत्र (तथा प्रपौत्र ) का भाग होता है' यह निर्देश करनेके लिए दाय

भागके प्रकरणमें यह वचन कहा गया है।

'पुत्र' शब्दका त्रर्थे— पुंनाम्नो नरकाद्यस्मात्त्रायते पितरं सुतः । तस्मात्पुत्र इति प्रोक्तः स्वयमेव स्वयंसुवा ।। १३८ ॥ जिस कारण पुत्र 'पु" नामक नरकसे पिताकी रक्षा करता है, उस कारणसे स्वयं ब्रह्माने उसे पुत्र' कहा है ॥ १३८॥

पौत्र तथा पौत्रिकेयकी समानता— पौत्रदौहित्रयोलों के विशेषो नोपपद्यते । दौहित्रोऽपि ह्यमुत्रैनं सन्तारयति पौत्रवत् ॥ १३६ ॥

संसारमें पौत्र (पोता-पुत्रके पुत्र ) तथा दौहित्र (धेवता-पुत्रीके पुत्र ) में मेद नहीं सिद्ध होता; क्योंकि दौहित्र भी पौत्रके समान ही इस (नाना ) का पर-लोकमें उद्धार कर देता है ॥ १३९ ॥

विमर्श—यह वचन पौत्र तथा दौहित्रमें समानताका प्रदर्शक है, और उनमें समानता सिद्ध होनेपर पौत्रके समान ही दौहित्रको भी नानाके धनमें भाग पानेका अधिकार बतळानेके ळिए है।

> पौत्रिकेय (दौहित्र ) कृत श्राद्ध करनेमें— मातुः प्रथमतः पिएडं निर्वेपेत्पुत्रिकासुतः । द्वितीयं तु पितुस्नस्यास्तृतीयं तत्पितुः पितुः ॥ १४० ॥

पुत्रिका-पुत्र ( नाती—धेवता अर्थात् पुत्रीका पुत्र, श्राद्ध करते समय ) पहला पिण्ड माताके लिए, दूसरा पिण्ड उसके पिता ( अपने नाना ) के लिए और तीसरा पिण्ड माताके पितामह ( अपने परनाना ) के लिए है ॥ १४० ॥

> गुणीदत्तक पुत्रको भागका श्रधिकार— उपपन्नो गुणैः सर्वैः पुत्रो यभ्य तु द्वित्रमः। स हरेतैव तद्विक्थं सम्ब्राप्तोऽप्यन्यगोत्रतः॥ १४१॥

जिसका दत्तक पुत्र सब गुणोंसे युक्त हो, परन्तु अन्य गोत्रसे आया हो; तथापि वह पिताके धनको पाता ही है ॥ १४१ ॥

विमर्श—आगे 'पुत्रा रिक्थहराः पितुः' ( ११९८१ ) वचनसे १२ प्रकारके पुत्रोंका पितृधनमें भाग छेना कहेंगे, तथा 'दशापरे तु क्रमशः' ( ९१९६५ ) इस वचनसे औरस पुत्रके अभावमें दत्तक पुत्रका पितृ—धनमें भाग स्वतः प्राप्त है, अतएव औरस पुत्रके विद्यमान होनेपर विद्यादि गुणींवाछे दत्तक पुत्रका पितृ—धनमें भाग-प्राप्तिका विधान करनेके छिए यह ( ९१९४१ ) वचन कहा गया है और इस वचनके अनुसार अन्य गोत्रसे आया हुआ भी दत्तक पुत्र पितृ—धनका भागी होता ही है। विशेष यह है कि—'एक एवौरसः पुत्रः……' ( ९१९६२ ) वचनके अनुसार औरस

पुत्रका स्थान सर्वश्रेष्ठ होनेसे दत्तक पुत्र औरसके समान (बराबर) भागको नहीं पाता, अपि तु चेत्रज पुत्रके समान षष्ठांश ही पाता है। गोविन्दराजका मत है कि—'यह वचन 'औरस पुत्रके अभावमें सर्वगुणसम्पन्न दत्तक पुत्र पितृ—धनका भागी होता है' इसका प्रतिपादन करता है', किन्तु कृत्रिमादि निर्गुण पुत्रोंको पितृ—धनका भागी होना तथा उसके प्रथम पठित दत्तकका सर्वगुणसम्पन्न होनेपर ही पितृ—धनका भागी होना न्यायसङ्गत नहीं है, अतप्त गोविन्दराजका मत युक्ति-विरुद्ध होनेसे उपेच्य है।

दत्तक पुत्रको पूर्व पिताके धन पानेका श्रधिकाराभाव— गोत्ररिक्थे जनयितुर्ने हरेहित्त्रमः कचित् । गोत्ररिक्थानुगः पिग्डो व्यपैति ददतः स्वधा ॥ १४२ ॥

दत्तक पुत्र श्रपने पिता (जिससे उसका जन्म हुआ है) के गोत्र तथा धन कहीं भी नहीं प्राप्त करता है, इस लिए पुत्रको दूसरेके लिए देते हुए (उत्पक्त करनेवाले ) पिताके गोत्र तथा धन सम्बन्धी स्वधा (श्राद्धादि-कर्माधिकार ) नष्ट हो जाते हैं ॥ १४२ ॥

> कामजादि पुत्रको पितृ-धनभागप्राप्तिका अनिधकार— अनियुक्तासुतश्चैव पुत्रिएयाप्तश्च देवरात्। उभौ तौ नाईतो भागं जारजातककामजौ॥ १४३॥

श्रानियोग (९।५६-६१) से उत्पन्न श्रथवा पुत्रवती स्त्रीमें नियोग (गुरु श्रादिकी श्राज्ञासे देवरादिसे) उत्पन्न पुत्र क्रमशः जार तथा कामवासनासे उत्पन्न होनेसे पितृ-धनके भागी नहीं होते हैं॥ १४३॥

नियुक्तायामपि पुमान्नार्यो जातोऽविधानतः । नैवार्दः पैतृक रिक्थं पतितोत्पादितो हि सः ॥ १४४ ॥

नियुक्त ( गुरु त्रादिकी श्राज्ञा प्राप्तकी हुई ) स्त्रीमें भी विधिहीन ( ६ ५९ - ६९ के श्रनुसार घृताक्त त्रादि न होकर ) उत्पन्न किया गया पुत्र पितृ—धनका भागी मही होता है, क्योंकि वह ( ९।६३ के श्रनुसार ) पतितसे उत्पन्न हुत्रा है ॥९४४॥

द्येत्रज पुत्रको पितृ-धन प्राप्तिका श्रिधिकार — हरेत्तत्र नियुक्तायां जातः पुत्रो यथौरसः। द्येत्रिकस्य तु तद्बीजं धर्मतः प्रसवश्च सः ॥ १४४॥ नियुक्त (९।५९-६१) स्रोमें उत्पन्न पुत्र श्रौरस पुत्रके समान पिताके धन का भागी होता है; क्योंकि वह चेत्रज ( स्त्रीका बीज ) है श्रीर धर्मानुसार सन्तान भी है ॥ १४५ ॥

विमर्श-पहले (९।१२०) चेत्रज पुत्रको पितामहके धनमें पितृत्य (चाचा, काका आदि) के बराबर भाग पानेका अधिकार कह चुके हैं, अब श्रेष्टगुणयुक्त पुत्रको औरस पुत्रके समान ही 'उद्धार' (९।११२-११४) भाग पानेका अधिकार प्रतिपादन करनेके लिए यह वचन कहा गया है।

> धनं यो विभृयाद् आतुर्भृतस्य स्त्रियमेव च । सोऽपत्यं आतुरुत्पाद्य दद्यात्तस्यैव तद्धनम् ।। १४६ ॥

निःसन्तान मरे हुए (बड़े ) भाईके धन तथा स्त्रीकी जो भाई रक्षा करे, वह ( छोटा भाई अर्थात् उस स्त्रीका देवर ) नियोग ( ९।५६-६१ ) धर्मसे उस स्त्रीमें सन्तान उत्पन्न करके मृत भाईका सब धन उसी पुत्रको दे देवे ॥ १४६ ॥

> या नियुक्ताऽन्यतः पुत्रं देवराद्वाऽष्यवाप्तुयात् । तं कामजमरिक्थीयं वृथोत्पन्नं प्रचत्तते ॥ १४७ ॥

कामवशीभृत जो स्त्री नियोग (९।५९-६१) से दूसरे (सिपण्ड व्यक्ति) या देवरसे पुत्र प्राप्त करे, उस पुत्रको मनु श्रादि महर्षि कामजन्य, पितृ-धनका श्रमधिकारी श्रीर वृथोत्पन्न बतलाते हैं॥ १४७॥

विमर्श—मुखसे (चुम्बनादिके लिए) मुखका, शरीर (हाथ आदि) से (स्तना-दिका) स्पर्श बचाते हुए तदविशष्ट कुलमें सन्तानके लिए (सम्भोग कर पुत्रोत्पादन करे) काम (वासना) से न करे इस नारद-वचनके अनुसार पुत्रोत्पत्ति नहीं करनेपर वह पुत्र कामजन्य कहा जाता है और वह पितृ-धनका भागी नहीं होता।

> एतद्विधानं विज्ञेयं विभागस्यैकयोनिषु । बह्वीषु चैकजातानां नानास्त्रीषु निबोधत ॥ १४८ ॥

( खगुसुनि ऋषियोंसे कहते हैं कि—) समान जातिवाली स्त्रियोंमें एक पतिसे उत्पन्न पुत्रोंका यह ( ९११०२-१४७ ) विभाग-विधान ( वटवारेका नियम ) जानना चाहिये। श्रव श्रानेक जातियोंचाली बहुत-सी स्त्रियोंमें उत्पन्न पुत्रोंके विभाग (हिस्से) को ( श्रापलोग ) ज्ञात करें ॥ १४८ ॥

श्रनेकजातीय माताश्रोंमें उत्पन्न पुत्रोंका भाग— ब्राह्मग्रस्यानुपूर्व्येण चतस्रस्तु यदि स्त्रियः । तासां पुत्रेषु जातेषु विभागेऽयं विधिः स्मृतः ॥ १४६॥

यदि ब्राह्मण ( पति ) की ब्राह्मणी श्रादि चारो वर्णों ( ब्राह्मणी, क्षत्रिया, वैश्या तथा शुद्धा ) की स्त्रियां हों, तो उनमें उत्पन्न पुत्रोंका यह (९।१५०-१५५ में कहा जानेवाला ) विभागका विघान है ॥ १४९ ॥

कीनाशो गोवृषो यानमलङ्कारश्च वेशम च। विप्रस्योद्धारिकं देयमेकांशश्च प्रधानतः ॥ १४० ॥

ब्राह्मणीमें उत्पन्न पुत्रके लिए खेती करने योग्य एक बैल, (या हल तथा बैल), सवारी (घोड़ा आदि), भूषण, घर, इनमेंसे जो श्रेष्ठ हों, उनको सब भागोंमें-से एक भाग देना चाहिये॥ १५०॥

> ठयंशं दायाद्धरेदु बिप्रो द्वावंशी चित्रयासुतः। वैश्याजः सार्धमेवांशमंशं शुद्रासुतो हरेत् ॥ १४१ ॥

( पूर्व ( ९-१५० ) वचनानुसार 'उद्धार' भाग करनेके बाद बचे हुए पितृ-धनमें-से ) तीन भाग ब्राह्मणीका पुत्र, दो भाग क्षत्रियाका पुत्र, डेढ़ भाग वैश्याका

पुत्र, त्रौर एक भाग शुद्राका पुत्र पाता है ॥ १५१ ॥

विमर्क --यहि बेवल ब्राह्मणी तथा चन्नियाके ही पुत्र हों तो उक्त प्रकारसे 'उद्धार' भाग निकालनेके बाद बचे हुए पितृ-धनका पांच भागकर उनमेंसे तीन भाग ब्राह्मणीके पुत्रका तथा दो भाग चत्रियाके पुत्रका होता है। इसी प्रकार ब्राह्मणी तथा वैश्याके ही पुत्र हों तो उद्धारसे बचे हुए पितृधनमेंसे साढ़े चार भाग करके तीन भाग ब्राह्मणीके पुत्र का तथा डेढ़ भाग वैश्याके पुत्रका होता है, इसी प्रकार तीनों वर्णवाली स्त्रियोंमें किसी एक या दो स्त्रीको पुत्र न होनेपर करपना कर विभाजन करना चाहिये।

सर्वं वा रिक्थजातं तहराघा परिकल्प्य च। धर्म्य विभागं कुर्वीत विधिनाऽनेन धर्मवित् ॥ १४२ ॥

अथवा सम्पूर्ण ( पूर्व ( ९।१५० ) के अनुसार 'उद्धार भाग निकालनेपर बचे हुए ) पितृ-धनके दश भागकर धर्मज्ञाता पुरुष इस ( १।१५३ ) प्रकारसे विभाजन करें ॥ १५२ ॥

चतुरोंऽशान् हरेद्विप्रस्रीनंशान्त्तियासुतः। वैश्यापुत्रो हरेद् द्वचंशमंशं शूद्रासुतो हरेत् ॥ १४३ ॥

पूर्वोक्त वचनानुसार दश भाग किये गये पितृ-धनमें-से चार भाग ब्राह्मणीका पुत्र, तीन भाग क्षत्रियाका पुत्र, दो भाग वैश्याका पुत्र और एक भाग शुद्राका पत्र लेवे ॥ १५३ ॥

विमर्श—यहां भी इस वचनके अनुसार विभाग करनेके पच्चमें यदि ब्राह्मणी तथा चित्रयाके ही पुत्र हों तो उक्त (११५०) 'उद्धार' भाग निकालनेके बाद बचे हुए पितृधनके सात भागकर उनमेंसे चार भाग ब्राह्मणीका पुत्र तथा तीन भाग चित्रयाका पुत्र प्राप्त करे। ब्राह्मणी-वैश्या; चित्रया-वैश्या; ब्राह्मणी-शूद्धा; ब्राह्मणी-वैश्या और शूद्धा; ब्राह्मणी, चित्रया और शूद्धा; चित्रया, वैश्या और शूद्धा खियोंमें उत्पन्न पुत्र भी इसी प्रकार विभाग करके पितृधनको प्राप्त करते हैं।

श्रद्धापुत्रका दशमांशमात्र भाग— यद्यपि स्यात्तु सत्पुत्रोऽण्यसत्पुत्रोऽपि वा भवेत् । नाधिकं दशमादद्याच्छूद्रापुत्राय धर्मतः ॥ १४४ ॥

(ब्राह्मण) यद्यपि समान जातिवाली स्त्रियोंमें उत्पन्न पुत्रवाला हो या पुत्रहीन हो, किन्तु धर्मानुसार श्र्द्रापुत्रके लिए दशमांशसे श्रधिक धन पिता ब्राह्मण न देवे ॥

विमर्श—यह निषेध शूद्राके पुत्रके विषयमें किया गया है, अतएव समान जातिवाठी अर्थात् ब्राह्मणी खीमें उत्पन्न पुत्र न रहनेपर ब्राह्मण पिताके धन पानेके अधिकारी चित्रया तथा वैश्यामें उत्पन्न पुत्र होते ही हैं।

> त्रविवाहिता-श्रद्धाके पुत्रके भागका निषेध— ब्राह्मण्ज्ञत्रियविशां श्रूद्रापुत्रो न रिक्थभाक्। यदेवास्य पिता दद्यात्तदेवास्य धनं भवेत्॥ १४४॥

ब्राह्मण, क्षत्रिय या वैश्य पितासे धनका भागी श्रद्धा स्त्रीमें उत्पन्न पुत्र नहीं होता किन्तु इसका पिता जो कुछ इसके लिए दे देता है, वही इस (श्रद्धाके पुत्र) का धन होता है ॥ १५५॥

विमर्श-पहले (९।१५१ तथा १५३) शूद्धा स्त्रीमें उत्पन्न पुत्रके लिए एक भाग पिताके धनमेंसे पानेका अधिकार कह चुके हैं तथा इस वचनसे उसको पितृ-धन पानेका निषेध किये हैं; अत एव गुणी तथा गुणहीन पुत्रकी अपेचा इन दोनों (९।१५१, १५३ तथा १।१५५) पत्तोंमें विकल्प समझना चाहिये; अथवा दशमांशका निषेधक यह वचन अविवाहिता शूद्धा स्त्रीमें उत्पन्न पुत्रके लिए है यह समझना चाहिये।

सजातीय श्रमेक माताश्रोंमें उत्पन्न पुत्रोंका भाग— समवर्णासु ये जाताः सर्वे पुत्रा द्विजन्मनाम् । उद्धारं ज्यायसे दत्त्वा भजेरश्रितरे समम् ॥ १४६॥ द्विजाति ( ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य ) की समान जातिवाली ख्रियोंमें उत्पन्न पुत्र बड़े भाईके लिए 'उद्धार' (९१९१२-१९४ के ऋतुसार ऋतिरिक्त भाग ) देकर पिताके शेष घनको बरावर-बरावर ले लेवें ॥ १४६ ॥

> रहिकी रहिमात्र श्री तथा रहिपुत्रोंका समान भाग-रहिस्य तु सवर्णेंव नान्या भार्या विधीयते । तस्यां जाताः समाराः स्युर्येदि पुत्रशतं भवेत् ॥ १४७॥

श्रद्भकी स्त्री श्रद्धा ही होती है दूसरों (श्रेष्ठ वर्णकी या नीच जातीया ) नहीं तथा उस (श्रद्धा स्त्री) में यदि सौ पुत्र भी उत्पन्न हों तो वे सब समान ही भाग (पितृ—घनमेंसे) प्राप्त करते हैं स्त्रथीत पूर्व (९१११२—११५) कथित 'उद्धार' भाग उनमें-से ज्येष्ठ पुत्रके लिए प्रथक् नहीं दिया जाता ॥ १५७ ॥

> दायाद तथा श्रदायादका बान्धवत्व— पुत्रान्द्वादश यानाह नृणां स्त्रायंभुवो मनुः । तेषां षड् बन्धुदायादाः षडदायादबान्धवाः ॥ १४८॥

( महर्षि भगुजी मुनियों से कहते हैं कि ) ब्रह्मा के पुत्र मनुने मनुष्यों के जिन जारह पुत्रों को ( ९११५९-१६० ) कहा है, उनमें नसे प्रथम ६ पुत्र दायाद ( पितृ-धनके भागी ) तथा बान्धव ( तिलादक देने के अधिकारी )—दोनों ही होते हैं और अन्तिम ६ पुत्र केवल बान्धवमात्र हैं ॥ १५८ ॥

विमर्श—इस वचनका सार यह है कि प्रथम ६ पुत्र दायाद तथा बान्धव-दोनों ही-होनेसे सिपण्ड तथा समानोदकों के छिए पिण्डदान (श्राद्ध) तथा तिलाझ-छिदान कर सकते हैं और अनन्तर सन्तानके अभावमें पितृ-धन भी छे सकते हैं, किन्तु अन्तिम ६ पुत्र दायादवर्जित बान्धव मात्र होनेसे तिलाझिलदान आदि तो कर सकते हैं, और अनन्तर सन्तानके अभावमें भी पितृ-धनको नहीं छे सकते। मेधातिथिका मत है कि—'अन्तिम ६ पुत्र न दायाद ही होते हैं और न बान्धव ही। किन्तु बौधार्यनने कानीन (कन्यापुत्र) आदिको बान्धव माना है अतण्व मेधातिथिका वचन बौधायन-विरुद्ध होनेसे चिन्त्य है।

द्वादशविध पुत्रोंमें ६ दायाद-बान्धव पुत्र— स्रोरसः चेत्रजश्चेव दत्तः कृत्रिम एव च । गूढोत्पन्नोऽपविद्धश्च दायादा बान्धवाश्च षट् ॥ १४६॥

१. 'तदाह—'कानीनं च सहोढं च क्रीतं पौनर्भवं तथा। स्वयंद्त्तं निषादं च गोत्रभाजः प्रचत्तते॥ हित ( म॰ सु॰)

श्रीरस, चेत्रज, दत्तक, कृत्रिम, गूढोत्पन्न तथा श्रपविद्ध; ये ६ प्रकारके पुत्र दायाद ( पितृधनके भागी ) तथा बान्धव ( पिण्डोदक देने अर्थात् श्राद्ध एवं तर्पण करनेवाले ) होते हैं ॥ १५९ ॥

द्वादशविध पुत्रोंमें ६ बान्धव पुत्र-कानीनश्च सहोदञ्च क्रीतः पौनर्भवस्तथा। स्वयंदत्तश्च शोद्रश्च षडदायाद्वान्धवाः ॥ १६० ॥

कानीन (कन्या-पुत्र), सहोद, कीत, पौनर्भव (विधवा-पुत्र), स्वयंदत्त तथा शौद्र ( श्र्द्रा-पुत्र ) ये ६ प्रकारके पुत्र दायाद ( धनके भागी ) नहीं हैं किन्तु बान्धव (तिलोदकादि देनेके अधिकारी हैं) ॥ १६०॥

श्रीरस पुत्रसे चेत्रजादि पुत्रोंकी हीनता-यादृशं फलमाप्नोति कुप्लवैः संतरञ्जलम्। ताहरां फलमाप्नोति कुपुत्रैः सन्तरंस्तमः ॥ १६१॥

तृण त्रादिकी वनी हुई दूषित नावसे पानीको पार करता हुत्रा मनुष्य जैसा फल पाता है वैसा ही फल ( क्षेत्रज आदि ) कुपुत्रोंके द्वारा अन्धकार (रूप पारली-किक दुःख ) को पार करता हुआ पाता है ( अतएव क्षेत्रजादि पुत्र औरस पुत्रके समान सम्पूर्ण कार्य करनेमें समर्थ नहीं होते, किन्तु पारलौकिक दुःखको पार करनेमें श्रीरस पुत्र ही समर्थ होता है )॥ १६१॥

श्रीरस तथा चेत्रज पुत्रके विभागका निर्णय— यद्येकरिक्थनौ स्यातामौरसच्नेत्रजौ सुतौ। यस्य यत्पैतृकं रिक्थं स तद् गृह्णीत नेतरः ॥ १६२ ॥

यदि एक व्यक्तिके धनके अधिकारी औरस तथा चेत्रज—दोनों ही-पुत्र हे तो वह धन जिसके पिताका है, वही अर्थात् श्रीरस पुत्र ही प्रहण करे, दूसर

श्रर्थात् चेत्रज पुत्र नहीं ॥ १६२ ॥

विमर्श-'पुत्रहीन देवर या सपिण्डह्वारा नियोगपूर्वक (९।५९-६१) उत्प पुत्र दोनों (अपने उत्पादक पिता तथा जिसकी स्त्रीसे उत्पन्न हुआ है, उस पिता के धन पाने तथा उन दोनोंको पिण्डदान करनेका अधिकारी होता है' इस या वल्क्य स्मृतिके वचनानुसार उक्त पुत्रको दोनों पिताके धनका अधिकार प्राप करनेका विधान होनेसे यह वचन कहा गया है। आगे (९।१६४) 'चेत्रज पुत्र छिये औरस पुत्र पिताके धनका पष्टांश देवें वह वचन बहुपुत्रविषयक होनेसे प्रकृ वचन ( १।१६२ ) से विरुद्ध नहीं पहता। पूर्वोक्त याज्ञवल्क्य स्मृतिका वचन तो पिताके औरस पुत्र नहीं होनेपर व्यवस्थापक है। मेघातिथि तथा गोविन्दराजकी 'औरस तथा अनियुक्ता पुत्रके विषयमें यह वचन कहा गया है' ऐसी व्याख्या-अनियुक्ता-पुत्रके अनेत्रज होनेसे, पहले 'अनियुक्तासुतश्च' (१।१४३) उसके धनग्रहण करनेका निषेध करनेसे और 'एक धनके अधिकारी हों' एतदर्थक 'यद्येकरि-क्थिनौं (१।१६२) का अन्वय नहीं होनेसे-ठीक नहीं है।

न्तेत्रज पुत्रके बाद घौरस पुत्रके उत्पन्न होनेपर विभाग— एक एबीरसः पुत्रः पित्रयस्य वसुनः प्रभुः। शेषाणामानृशंस्यार्थं प्रदद्यानु प्रजीवनम् ॥ १६३ ॥

केवल औरस पुत्र ही पिताके धनका स्वामी होता है, शेष ( तेत्रज पुत्रको छोडकर बाकी दत्तक आदि) पुत्रोंको दोषनिवृत्तिके लिये भोजन-वल्ल आदि (खोरिशके रूपमें ) देना चाहिये ॥ १६३ ॥

षष्ठं तु चेत्रजस्यांशं प्रद्यात्पैतृकाद्धनात्। श्रीरसो विभजन्दायं पित्र्यं पञ्चममेव वा ॥ १६४ ॥

पिताके धनमें से विभाजन ( बटवारा ) करता हुआ औरस पुत्र, चीत्रज पुत्रका षष्टांश या पञ्चमांश दे देवे ॥ १६४ ॥

विमर्श-पञ्चमांश तथा षष्टांशका विकल्प दत्तकादि पुत्रोंके गुणी तथा गुणहीन होनेका क्रमसे जानना चाहिये।

औरसत्तेत्रजौ पुत्रौ पितृरिक्थस्य भागिनौ । दशापरे तु क्रमशो गोत्ररिक्थांशभागिनः ॥ १६४॥

(बारह प्रकार (९।१५९-१६०) के पुत्रोंमें-से ) केवल श्रीरस तथा चेत्रज-ये दो ही पुत्र पिताके धनके भागी होते हैं, शेष दस प्रकारके पुत्र तो क्रमशः गोत्रके समान पितृघनके भागी होते हैं ॥१६५॥

बारह प्रकारके पुत्रोंमें 'श्रौरस' पुत्रका लक्षण— स्वचेत्रे संस्कृतायां तु स्वयमुत्पाद्येद्धि यम्। तमौरसं विजानीयात्पुत्रं प्रथमकल्पितम् ॥ १६६ ॥

विधिपूर्वक विवाहित समान जातिवाली स्त्रीमें पुरुष स्वयं जिस पुत्रको उत्पन्न करता है, उसे मुख्य (सब प्रकार के पुत्रांमें प्रधान ) 'स्रोरस' पुत्र जानना चाहिये ॥

'चेत्रज' प्रत्रका लक्षण-

यस्तल्पजः प्रमीतस्य क्लीबस्य व्याधितस्य वा । स्वधर्मेण नियुक्तायां स पुत्रः चेत्रजः स्मृतः ॥ १६७ ॥ मरे हुए, रोगी श्रथवा नपुंसक पुरुषकी स्त्रीमें 'नियोग विधि' ( ९१५९-६२ ) से उत्पन्न पुत्र 'चेत्रज' कहा गया है ॥ १६७ ॥

> 'दत्तक' पुत्रका लक्षण— माता पिता वा दद्यातां यमद्भिः पुत्रमापदि । सदृशं प्रीतिसंयुक्तं स झेयो दित्त्रमः सुतः ॥ १६८ ॥

माता या पिता ( प्रहण करनेवालेके ) समान जातिवाले जिस पुत्रको (पुत्रके अभावरूप ) श्रापत्तिकालमें प्रेमपूर्वक ( भय या लोभसे नहीं ) जलके साथ अर्थात् सङ्कल्पकर देते हैं, उसे 'दित्रम' ( दत्तक दत्त' ) पुत्र जानना चाहिये ॥ १६८ ॥

'कृतिम' पुत्रका लक्षण— सदृशं तु प्रकुर्याद्यं गुणदोषविचत्त्रणम् । पुत्रं पुत्रगुणैर्युक्तं स विज्ञेयश्च कृत्रिमः ॥ १६६ ॥

मनुष्य, गुण तथा दोष (समान जातिवाले माता-पिताके श्राद्ध त्रादि पारलौकिक क्रिया करना गुण तथा नहीं करना दोष ) को जाननेवाले एवं (माता-पिता त्रादिकी सेवा त्रादि कार्य ) से युक्त समान जातिवाले जिस पुत्रको त्रपना पुत्र मान लेता है, वह 'कृत्रिम' पुत्र कहा जाता है ॥ १६९॥

'गूह' पुत्रका लक्षण— उत्पद्यते गृहे यस्य न च ज्ञायेत कस्य सः। स गृहे गूढ उत्पन्नस्तस्य स्थाद्यस्य तल्पजः॥ १७०॥

जिसके घरमें स्त्रीको पुत्र उत्पन्न हो तथा 'यह पुत्र समान जातिवाला है' ऐसा ज्ञान होते हुए भी 'किससे उत्पन्न हुन्ना है ?' यह मालूम नहीं हो; इस प्रकार ग्रह रूपसे घरमें उत्पन्न वह पुत्र जिसकी स्त्रीसे उत्पन्न होता है उसीके पतिका 'गूढ' पुत्र कहा जाता है ॥ १७०॥

'श्रपविद्ध' पुत्रका लक्षण— मातापितृभ्यामुत्सृष्टं तयोरन्यतरेण वा । यं पुत्रं परिगृह्वीयादपविद्धः स उच्यते ॥ १७१ ॥

माता-पिता ( दोनों ) या माता या पिता ( किसी एक ) द्वारा त्यक्त जिस पुत्रको मनुष्य स्वीकार कर लेता है, वह 'श्रपविद्ध' पुत्र कहा जाता है ॥ १७१ ॥

> 'कानीन' पत्रका लक्षण-पितृ वेश्मिन कन्या तु यं पुत्रं जनयेद्रहः। तं कानीनं वदेत्राम्ना वोढः कन्यासमुद्भवम् ॥ १७२ ॥

पितृ-गृहमें रहती हुई कन्या ( श्रविवाहित मुत्री ) गुप्तरूपसे जिस पुत्रकी उत्पन्न करती है, उसे 'कानीन' पुत्र कहते हैं, तथा वह पुत्र उस कन्याके साथ विवाहं करनेवाले पतिका होता है ॥ १७२ ॥

'सहोढ' पुत्रका लक्षण-या गर्भिणी संस्क्रियते ज्ञाताज्ञाताऽपि वा सती। बोढुः स गर्भो भवति सहोढ इति चोच्यते ॥ १७३ ॥

ज्ञातावस्था ( जानकारी ) में या श्रज्ञातावस्था ( श्रजानकारी ) में जिस गर्भिणी कन्याका विवाह किया जाता है, उस गर्भसे उत्पन्न वह पुत्र विवाहकर्ता पतिका होता है तथा उस पुत्रको 'सहोढ' पुत्र कहते हैं ॥ १७३ ॥

'क्रोत' पुत्रका लक्षण-क्रीणीयाद्यस्त्वपत्यार्थं मातापित्रोर्थमन्तिकात् । स क्रीतकः सुतस्तस्य सहशोऽसहशोऽपि वा ॥ १७४ ॥

माता-पिताको मुख्य देकर समान जातिवाले या श्रासमान जातिवाले जिस पुत्रको अपना पुत्र बनानेके लिए मनुष्य खरीदता है, खरीदे हुए उस पुत्रको 'क्रीत' पुत्र कहते हैं ॥ १७४ ॥

'पौनर्भव' पत्रका लक्षण-या पत्या वा परित्यक्ता विधवा वा स्वयेच्छया। उत्पाद्येत्पुनर्भूत्वा स पौनर्भव डच्यते ॥ १७४॥ पतिसे छोड़ी गयी या विधवा स्त्री अपनी इच्छासे दूसरेको पति वनाकर जिस पुत्रको उत्पन्न करती है, उसे 'पौनर्भव' पुत्र कहते हैं ॥ १७५ ॥

'प्नर्भ' स्त्रीका लक्षण-सा चेदचतयोनिः स्याद्रतप्रत्यागताऽपि वा । पौनर्भवेन भर्त्रा सा पुनः संस्कारमहीत ॥ १७६॥ यदि श्रक्षतयोनि वह स्त्री दूसरे पतिके पास जावे श्रौर द्वितीय पति विवाह कर ले, श्रथवा कुमारावस्थावाले पतिको छोड़कर दूसरे पतिके पास जाकर पुनः प्रथम पतिके पास श्रानेपर उस स्त्रीके साथ वह प्रथम कुमार पति विवाह करले, तो वह स्त्री 'उसकी 'पुनर्भू' स्त्री कहलाती है ॥ १७६ ॥

'स्वयंदत्त' पुत्रका लक्षण— मातापितृविहीनो यस्त्यको वा स्यादकारणात् । त्रात्मानं स्परीयेद्यसमै स्वयंदत्तस्तु स स्मृतः ॥ १७७ ॥

माता-पितासे हीन अथवा उनसे निष्कारणत्यक्त (छोड़ा गया) पुत्र जिस पुरुषके लिए (पुत्रहप होकर) अपनेको समर्पण कर दे, वह पुत्र उस पुरुषका 'स्वयंदत्त' पुत्र कहलाता है ॥ १७७॥

'पाराशव' पुत्रका लक्षण— यं ब्राह्मणस्तु शूद्रायां कामादुत्पाद्येत्सुतम् । स पारयन्नेव शवस्तस्मात्पारशवः स्मृतः ॥ १७८ ॥

स्व-विवाहिता शुद्धामें जिस पुत्रको उत्पन्न करता है, वह जीता हुआ भी मरे हुएके समान होनेसे 'पाराशव' पुत्र कहलाता है ॥ १७८॥

दासीपुत्रका समान भाग— दास्यां वा दासदास्यां वा यः शृद्स्य सुतो भवेत् । सोऽनुज्ञातो हरेदंशिमिति धर्मो व्यवस्थितः ॥ १७६॥

दासी (८।४१४) में, दासकी दासीमें जो पुत्र शुद्धसे उत्पन्न होता है, वह पितासे 'तुम भी विवाहित स्त्रियोंके पुत्रोंके बराबर धनका भाग (हिस्सा) लो' इस प्रकार त्राज्ञा पाकर (पितृधनका) बराबर भाग लेनेवाला होता है, ऐसी धर्मकी ज्यवस्था है ॥ १७६॥

'च्रेत्रज' त्रादि पुत्र पुत्रके प्रतिनिधि— च्रेत्रजादीन्सुतानेतानेकादश यथोदितान् । पुत्रप्रतिनिधीनाहुः क्रियालोपान्मनीषिणः ॥ १८०॥

इन 'त्रेत्रज' आदि ('श्रौरस' प्रत्रको छोड़कर शेष (९।१५९-१७८) ग्यारह प्रकार हे ) पुत्रोंको 'श्राद आदि क्रियाका श्रमाव न हो' इसलिए मुनियोंने पुत्र ('श्रौरस' पुत्र ) का प्रतिनिधि कहा है ॥ १८०॥

'औरस' पुत्रके रहनेपर 'दत्तक' श्रादिका निषेध-य एतेऽभिहिताः पुत्राः प्रसङ्गाद्न्यबीजजाः। यस्य ते बीजतो जातास्तस्य ते नेतरस्य तु ॥ १८१ ॥

( 'ब्रौरस' पुत्रके वर्णनके ) प्रसङ्गमें 'दूसरेके वीर्यसे उत्पन्न' जो ये ( 'चेत्रज' त्रादि पुत्र ९।१५९-१७८ ) कहे गये हैं, वे जिसके वीर्यंसे उत्पन्न होते हैं उसीके हैं, दूसरे (क्षेत्रिकके ) नहीं; ( च्रतः 'ब्रौरस' पुत्र ( ९।१५८ ) तथा 'पुत्रिका' (९।१२७) के विद्यमान रहनेपर उन चेत्रजादि पुत्रोंको नहीं करना चाहिये) ॥१८१॥

एक भाईके पुत्रसे सब भाईका पुत्रवान् होना-भ्रात्णामेकजातानामेकश्चेत्पुत्रवान्भवेत्। सर्वास्तांस्तेन पत्रेण पुत्रिणो मनुरत्रवीत् ॥ १८२ ॥

एक माता तथा पितामें उत्पन्न अर्थात् सहोदर भाइयोंमें से यदि एक भाईको पुत्र हो तो उसी से ( पुत्रहोन भी ) अन्य सभी भाई पुत्रवान् होते हैं ऐसा मनुने कहा है ॥ १८२ ॥

विमर्श-किसी एक भाईके उत्पन्न पुत्रसे सब भाइयोंको पुत्रवान् होनेसे अन्य साइयोंको दूसरे प्रकारके पुत्रप्रतिनिधियों (दत्तक, चेत्रन आदि पुत्रों ) को नहीं करना चाहिये; क्योंकि वहीं आतृ-पुत्र सब भाइयोंके लिए आद्धादि करने वाला तथा उनके धनका अधिकारी होता है।

> एक पत्नीके पुत्रसे धन्य पितयोंका पुत्रवती होना-सर्वासामेकपत्नीनामेका चेत्पुत्रिणी भवेत्। सर्वास्तास्तेन पुत्रेण प्राह पुत्रवतीर्मनुः ॥ १८३ ॥

एकपतिवाली श्रियोंमेंसे यदि एक श्लीको पुत्र उत्पन्न हो जाय तो (पुत्रहीना शेष भी सब स्त्रियां ) उसी पुत्रसे पुत्रवती होती हैं, ऐसा मनुने कहा है ॥ १८३ ॥

विमर्श-पूर्व (९।१८२) वचनके समान ही एक पत्नीके पुत्रसे अन्यान्य पतियोंके पुत्रवती होनेसे शेष पुत्रहीना पत्नियोंको दत्तक आदि पुत्रको नहीं ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि वही एक सपरनी-पुत्र सबका आद्धकर्ता तथा धनग्रहीता होता है।

श्रेष्ठ कमसे पुत्रोंका पितृ-धनका भागी होना-श्रेयसः श्रेयसोऽलाभे पापीयान्रिक्थमहति। बह्वश्चेत्र सहशाः सर्वे रिक्थस्य भागिनः ॥ १८४ ॥ ( पूर्वीक्त (९।१५९-१६० ) बारह प्रकारके पुत्रोंमें से ) उत्तम-उत्तम पुत्रके अभावमें हीन-हीन पुत्र ( पिताके ) धनका भागी होता है और सबके समान गुणी होनेपर सभी समान धन पानेके अधिकारी होते हैं ॥ १८४ ॥

विमर्श-पहले (१।१५९-१६०) कहे गये बारह प्रकारके पुत्रोंमें-से पूर्व-पूर्व पुत्र श्रेष्ठ होता है, अतः इस वचनानुसार 'औरस' पुत्रके अभावमें 'चेत्रज' पुत्र, उसके अभावमें 'दत्तक' पुत्र (इसी क्रमसे आगे भी जानना चाहिये) पिताके धनका भागी होता है। समान गुण होनेपर सभी समान भाग प्राप्त करते हैं। और 'औरस' आदि पूर्व-पूर्व पुत्र विद्यमान हों तो वे ही पितृ-धन पाते तथा अन्यान्य चेत्रादि पुत्रोंका पालन-पोषण करते हैं। इस प्रकार 'चेत्रज' आदि पुत्रके विद्यमान रहनेपर 'पौनर्भव' तथा शूद्रापुत्र (१।१७५-१७६) पितृ-धनके भागी नहीं होते। समानगुण होनेपर सब पुत्र पितृधनमें भाग पाते हैं।

चेत्रज ब्रादि पुत्रोंको पिताके घनका भागी होना— न भ्रातरो न पितरः पुत्रा रिकथहराः पितुः । पिता हरेदपुत्रस्य रिक्थं भ्रातर एव च ॥ १८४॥

(पिताके) धन पानेका अधिकारी सहोदर भाई या पिता नहीं होते, किन्तु 'औरस' पुत्र (९।१६६) के अभावमें 'त्तेत्रज' आदि पुत्र (९।१६६–१७६) ही पिताके धन पानेका अधिकारी होता है। पुत्र (सुख्य पुत्र तथा स्त्री और कन्या) से हीन प्रकाश धनका भागी पिता या भाई होते हैं॥ १८५॥

चेत्रजादि पुत्रोंको पितामहके धनका भागी होना— त्रयाणामुद्कं कार्यं त्रिषु पिरुडः प्रवर्तते । चतुर्थः संप्रदातेषां पद्ममो नोपपद्यते ॥ १८६ ॥

तीन (पिता, पितामह श्रीर प्रपितामह) का उदक (तर्पण, तिलाजिलिदान) करना चाहिये श्रीर तीनका ही पिण्डदान (श्राद्ध) होता है; चौथा इनको देनेवाला होता है, इनके साथ पांचवें किसीका कोई सम्बन्ध नहीं होता ।। १८६ ।।

विमर्श—इसी कारण पुत्रहीन पितामह तथा प्रपितामहके धनका अधिकारी 'चेन्नज' आदि (९।१६६-१७६) ग्यारह प्रकारके गौण (अप्रधान) पुत्र भी होते हैं। 'पुत्रेण लोकाञ्जयति पौत्रेणानन्त्यमरनुते। अथ पौत्रस्य पुत्रेण बध्नस्याप्नोति विष्टपम्॥ (९।१३७) इस बचनसे पितामह-प्रपितामहके धनके भागी होनेका विधान पौत्र-प्रपौत्रको पहले कर ही चुके हैं, इस वचनसे गौण (चेन्नज आदि) पुत्रोंको भी पितामह आदिके धनका भागी होनेका विधान किया है।

[ श्रमुतास्तु पितुः पत्न्यः समानांशाः प्रकीर्तिताः । पितामहाश्चे ताः सर्वा मातृकल्पाः प्रकीर्तिताः ॥ ४ ॥ ]

[ पुत्रहीना पिताकी स्त्रियोंका समान भागवाली कहीं गयी हैं तथा पितामहकी हियां भी मातृतुल्य कहीं गयी हैं ॥ ४ ]

सिषण्डादिका धन पानेका भागी होना— श्रानन्तरः सिषण्डाद्यस्तस्य तस्य धनं भवेत् । अत उक्ष्यं सकुल्यः स्यादाचार्यः शिष्य एव वा ॥ १८७॥ सिषण्डोंमं निकट सन्बन्धी सत्व्यक्तिके धनका भागी (हकदार) होता है, इसके बाद (सिषण्डके श्रभावमें) क्रमशः समानोदक (सजातीय), श्राचार्य

सिपण्डोंमें निकट सन्बन्धी मृतव्यक्तिके धनका भागी (हकदार ) होता है, तथा इसके बाद (सिपण्डके श्रभावमें ) क्रमशः समानोदक (सजातीय ), श्राचार्य तथा शिष्य मृतव्यक्तिके धनका भागी होता है ॥ १८७ ॥ विमर्श-यह वचन औरस आदि सिपण्डमात्रके विषयमें मान्नेपर व्यर्थ होता

है, अतएव स्त्री आदिको दायभाग प्राप्त होनेके लिए यह वचन है। इस वचनके पूर्वार्डमें निकटतम सपिण्डको सृतन्यक्ति के धनका भागी कहा गया है, उसमें पूर्व (९।१६३) वचनानुसार 'औरस' पुत्र ही मृतव्यक्तिके धनका भागी होता है, चेत्रज तथा गुणवान् दत्तक पुत्र पञ्चमांश या पष्टांश धनके भागी होते हैं और कृत्रिम पुत्रोंको पालन-पोषणमात्रके लिए धन दिया जाता है। औरस पुत्र (९।१६६) के अभावमें पुत्रिका या उसका पुत्र मृतव्यक्तिके धनका भागी होता है, उसके अभावमें क्रमशः चेत्रज आदि एकादशविध (९।१६७-१७९) पुत्र मृत पिताके धनके भागी होते हैं, उनमें भी विवाहित शुद्धाका पुत्र 'नाधिकं ' ( ९।१५४ ) वचनके अनुसार पितृ-धनमेंसे केवल दशमांश धनका भागी होता है, शेष धनका भागी मृत व्यक्तिका समीपवर्ती सपिण्ड होता है। तेरहवें प्रकारके पुत्रके नहीं होनेपर स्त्री ही मृत पतिके धनको पानेकी अधिकारिणी होती है। ऐसा महर्षि बाज्ञवरुक्य, बृहस्पति तथा बृद्ध मनुकी मत है। 'स्त्रीणां तु जीवनं द्यात्' अर्थात् 'स्त्रियोंके भरण-पोषणमात्रके लिए धन दे' यह वचन दुःशीला, अधार्मिक तथा सविकार युवावस्थावाली स्रीके विषयमें होनेसे विरुद्ध नहीं पड़ता है। इसीसे स्त्रियोंको सुतपतिके धनका अधिकारिणी होनेका निषेध मेधातिथिका वचन सम्बद्ध नहीं है, क्योंकि स्त्रीके सभावमें पुत्ररहित पुत्री, उसके सभावमें पिता तथा माता उन दोनोंके अभावमें सहोदर भाई, उसके अभावमें उस (सहोदर भाई ) का पुत्र मृतव्यक्तिके धनका भागी होनेका आगे ( ९।२१७ ) विधान किया गया है। उनके

<sup>9.</sup> प्तत्सर्वं 'यदाह याज्ञवस्वयः'''' छभेत च ॥' इति मन्वर्थमुक्तावस्याः इष्टम्यम् ।

अभावमें सन्निकट सपिण्ड धनका भागी होता है। जो व्यक्ति सृतव्यक्तिके धनका भागी होता है, वही उसका पिण्डदानादि क्रिया करनेवाला होता है।

[इरेरनृत्विजो वापि न्यायवृत्ताश्च याः श्वियः ॥ ४ ॥]

[ प्रथा जो ऋत्विक्को स्त्रियां धर्मपरायण सती-साध्वी हों, वे ( मृतव्यक्तिके धनको ) प्रहण करें ॥ ५ ॥ ]

सबके श्रभावमें ब्राह्मणका श्रधिकार— सर्वेषामध्यभावे तु ब्राह्मणा रिक्थभागिनः । त्रैविद्याः शुचयो दान्तास्तथा धर्मो न हीयते ॥ १८८॥

सब ( श्रोरस पुत्र, पत्नी, सपिण्ड श्रादि ) के श्रभावमें वेदत्रय ( ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेद ) के पढ़नेवाले, शुद्ध ( शरीरसम्बन्धी बाह्य शुद्धि तथा मनः सम्बन्धी श्राभ्यन्तर शुद्धिसे युक्त ), जितेन्द्रिय ब्राह्मण हो सत व्यक्तिके धन पानेके श्रिकारी होते हैं, इस प्रकार धर्म ( सत व्यक्तिके पिण्डदानादि किया ) की हानि नहीं होती है ॥ १८८॥

ब्राह्मग्रीतर घनका राजा श्रधिकारी— अहार्यं ब्राह्मणद्रव्यं राज्ञा नित्यमिति स्थितिः । इतरेषां तु वर्णानां सर्वाभावे हरेन्तृपः ॥ १८६॥

ष्ठाञ्चणके धनको राजा कदापि ( मृत ब्राह्मणके घन खेनेवाले श्रौरस पुत्रादिके किसीके नहीं रहने पर भी ) नहीं लेवे यह शास्त्र मर्यादा है। दूसरे ( क्षत्रिय, वैश्य श्रौर श्रुद्र) वर्णों के धनको सब ( श्रौरस पुत्रादि उत्तराधिकारी किसी भी व्यक्ति ) के नहीं रहनेपर राजा प्रहण करे॥ १८९॥

मृत-पतिकाका नियुक्तपुत्र अधिकारी— संस्थितस्थानपत्यस्य सगोत्रास्पुत्रमाहरेत् । तत्र यद्रिक्थजातं स्थात्तत्तरिमन्प्रतिपादयेत् ॥ १६० ॥ सन्तानहीन मृत पतिकी स्रो नियोग धर्म (९।४९-६२) के द्वारा सगोत्रसे पुत्र उत्पन्न करे तथा मृत पतिका जो २ धन हो, उसे उस पुत्रके लिए दे देवे ॥१६०॥

विमर्श-पहले (९१५९) देवर या सिवण्डसे ही नियोग धर्मद्वारा पुत्रीत्पादन करने तथा उसीके पितृ-धनका भागी होनेका विधान किया है, इस वचनसे सगो-त्रसे उत्पन्न पुत्रको भी पितृधनको पानेका अधिकारी कहा गया है। श्रीरस तथा पौनर्भव पुत्रोंका स्व स्विपतृधनका श्रिधकार — द्वौ तु यौ विवदेयातां द्वाभ्यां जातौ स्त्रिया घने । तथोयद्यस्य पित्रयं स्थात्तत्स गृह्णीत नेतरः ॥ १६१ ॥

दो पिताश्चोंसे उत्पन्न दो पुत्र स्त्री (माता) के धनके विषयमें विवाद करें तो जो पुत्र जिस पितासे उत्पन्न हुत्रा है, वह पुत्र उसी (श्रपने हो) पिताके धन पानेका

श्रिषकारी होता है, दूसरा पुत्र नहीं ॥ १९१ ॥

विमर्श—पहले भीरस तथा चेत्रज पुत्रों के धनविभाजनका निर्णय कर चुके हैं, अब इस वचनसे औरस तथा पौनर्भव पुत्रों के लिये धनविभाजनका निर्णय कहते हैं। श्री औरस पुत्रके उत्पन्न होनेपर पितके मर जाने के बाद उस पुत्रके छोटे होनेसे अपने मृत पितका धन ले लेवे तथा पुनः दूसरे पितसे। पौनर्भवसंज्ञक दूसरा पुत्र उत्पन्न करे और उस द्वितीय पितके भी मर जानेपर उसके धनको पानेका दूसरा उत्तराधिकारी नहीं होनेसे उस पितका भी धन ले लेवे, अनन्तर वे दोनें ( औरस तथा पौनर्भव ) पुत्र सयाने होकर उस माताके द्वारा लिए हुए धनको पानेके लिए विवाद करें तब वे अपने अपने जनक पिताके धनको पानेके अधिकारी होते हैं, ऐसा निर्णय है।

माताके धनके श्रिधकारी—
जनन्यां संस्थितायां तु समं सर्वे सहोदराः।
भजेरन्मातृकं रिक्थं भगिन्यश्च सनाभयः॥ १६२॥

माताके मरनेपर सब सहोदर भाई तथा श्रविवाहित सहोदरी बहुने उसके धनको बराबर भागमें पाती हैं॥ १९२॥

विमर्श—विवाहिता सहोदरी भी बहनें मृतमाताके धनमें से भाग नहीं पातीं, किन्तु उनके सम्मानार्थ भाइयोंका कर्तन्य है कि पितृधनके समान मातृधनमें से अपने भागका चतुर्थांश उनके छिये देवें।

> यास्तासां स्युर्दुहितरस्तासामपि यथाह्तः । मातामह्या धनात्किंचित्प्रदेयं प्रीतिपृवकम् ॥ १६३॥

उन ( सहोदरी ) पुत्रियोंकी जो अविवाहित पुत्रियां ( पोतियां ) हों, उनके सम्मानार्थ भी नानीके घनमें से कुछ भाग उनके लिए प्रेमपूर्वक देना चाहिये॥१९३॥

स्री घनके ६ प्रकार— स्रध्यग्न्यध्यावाहनिकं दत्तं च प्रीतिकर्मणि । भ्रातृमातृपितृप्राप्तं षड्विधं स्त्रीधनं स्मृतम् ॥ १६४॥ (१) विवाहकालमें अजिनसाक्षित्वके समय पिता आदिके द्वारा दिया, गया (२) पिताके घरसे पितके घर लायी जाती हुई कन्याके लिए दिया गया, (३) प्रेम-सम्बन्धी किसी सुश्रवसर्पर पित आदिके द्वारा दिया गया, तथा (४) भाई (५) माता और (६) पिताके द्वारा विविध अवसरोंपर दिया गया ६ः प्रकारका धन 'स्त्री-घन' कहलाता है।। १९४॥

सपुत्रा श्लीके धनके श्रधिकारी— श्रन्ताधेयं च यहत्तं पत्या प्रीतेन चैव यत् । पत्यौ जीवति वृत्तायाः प्रजायास्तद्धनं भवेत् ॥ १६४॥

विवाहके बाद पतिकुलमें या पितृकुलमें प्राप्त हुए स्त्रीके धनको पानेका श्रधि-कार उसके पतिके जीवित रहनेपर भी पुत्रों या पुत्रियोंको ही होता है ॥ १९५॥

सन्तानहीना स्त्रीके धनका अधिकारी-

ब्राह्मदैवार्षगान्धर्वप्राजापत्येषु यद्वसु । स्रप्रजायामतीतायां भतुरेव तदिष्यते ॥ १६६॥

ब्राह्म, दैव, त्रार्ष, गान्धर्व श्रीर प्राजापत्य संज्ञक (क्रमशः ३।२७, २८, २६, ३२ श्रीर ३०) विवाहों में प्राप्त सन्तानहीना स्त्रीके पूर्वोक्त (९।१९४) छः प्रकारके धनका श्रिधकारी पति हो होता है, ऐसा मनु श्रादिका मत है।। १९६॥

यन्त्रस्याः स्याद्धनं दत्तं विवाहेष्वासुरादिषु । स्रप्रजायामतीतायां मातापित्रोस्तिद्धयते ॥ १६७ ॥

श्रासुर श्रादि (श्रासुर, राक्षस तथा पैशाच-क्रमशः २।२१, २२ श्रीर २४) संज्ञक विवाहों में श्रीके लिए जो धन दिया गया हो, सन्तानहीन उस श्रीके मरनेपर पूर्वोक्त (९।१९४) ६ अकार के श्रीधनको पानेके श्रिधकारी उसके माता-पिता हाते हैं ॥ १९७॥

स्त्रियां तु यद्भवेदित्तं पित्रा दत्तं कथंचन । ब्राह्मणी तद्धरेत्कन्या तद्पत्यस्य वा भवेत् ॥ १६८ ॥

ब्राह्मणकी अनेक जातिवाली सन्तानहीन क्षत्रियादि वर्णोंवाली ब्रियोंके मरनेपर उनके पिता आदिके द्वारा दिये गये पूर्वोक्त (९१९४४) छः प्रकारके स्त्री—धनको पानेका अधिकार सजातीय या विजातीय सपितयों की सन्तान रहनेपर भी ब्राह्मण-जातीया सपत्नीकी कन्याको ही होता है, श्रोर उसके अभावमें उसकी (प्रत्री) को अधिकार होता है। १९८॥

साधारणसे स्त्रीधन करनेका निषेध— न निर्हारं स्त्रियः कुर्युः कुटुम्बाद्बहुमध्यगात्। स्वकादाप च नित्ताद्धि स्वस्य भर्तुरनाज्ञया।। १६६॥

स्त्री भाई ब्रादि बहुत परिवारवाले धनमें-से तथा अपने पतिके धनमें-से भी पतिकी श्राज्ञाके विना अलङ्कार ब्रादिके लिए धनका संप्रह न करे ( ब्रत एव उक्त धन 'स्त्री-धन' नहीं होता है )॥ १९९॥

स्नी-भूषणोंकी श्रविभाज्यता—
पत्यों जीवित यः स्नीभिरत्नंकारो घृतो भवेत् ।
न तं भजेरन्दायादा भजमानाः पतन्ति ते ॥ २००॥
पतिके जीवित रहनेपर स्त्रियां जिन भूषणोंको पहनती हों, उनको भाई श्रादि
हिस्सेदार न लेवें, यदि वे उन्हें लेते हैं तो वे पतित हो जाते हैं ॥ २००॥

नपुंसक आदिको भागका अनिधकार— अनंशो क्लीबपतितो जात्यन्धबिधरो तथा। उन्मत्तजडमूकाश्च ये च केचिक्निरिन्द्रियाः॥ २०१॥

नपुंसक, पितत, जन्मान्ध, वहरा, पागल, जड़, गूंगा और जो किसी इन्द्रियसे शून्य (लंगड़ा, लूला आदि) हों, वे धनके भागी (हिस्सेदार) नहीं होते हैं, (किन्तु भोजन-वस्त्रमात्र पाते रहनेके अधिकारी होते हैं)॥ २०१॥

सर्वेषामपि तु न्याय्यं दातुं शक्त्या मनीषिणा। प्रासाच्छादनमत्यन्तं पतितो हाददद्भवेत् ॥ २०२॥

सब ( पूर्व श्लोकोक्त नपुंसक श्रादि ) के धनको न्यायपूर्वक लेनेवाला शास्त्रक्ष विद्वान उन ( नपुंसक, पतित श्रादि ) के लिए भोजन-वस्र यथाशक्ति देवे, श्रौर नहीं देनेवाला पतित होता है ॥ २०२ ॥

> नपुंसकादिके चेत्रज पुत्रको धनप्राप्तिका श्रधिकार— यशर्थिता तु दारै: स्यात्क्लीबादीनां कथंचन । तेषामुत्पन्नतन्तूनामपत्यं दायमहेति ।। २०३ ।।

इन नपुंसक, पतित आदि ( ६।२०१ ) को किसी प्रकार विवाह करनेकी इच्छा हो तो (इन के विवाह होनेपर ) उत्पन्न (नपुंसककी चेत्रज तथा पतितादिकी औरस ) सन्तान उनके धन पानेकी अधिकारिणो होती है ॥ २०३॥ श्रविभक्त धनके श्रधिकारी— यत्किचित्पितरि प्रेते धनं ज्येष्ठोऽधिगच्छति । भागो यवीयसां तत्र यदि विद्यानुपालितः ॥ २०४ ॥ पिताके मरनेके बाद यदि बड़ा भाई श्रपने पुरुषार्थसे धनोपार्जन करे तो उस

धनमें पढ़े-लिखे छोटे भाईयोंका भाग होता है ( मूर्खोंका नहीं ) ॥ २०४॥

अविद्यानां तु सर्वेषामीहातश्चेद्धनं भवेत्। समस्तत्र विभागः स्याद्पित्र्य इति धारणा ॥ २०४॥

विना पड़े-लिखे सब भाइयोंके प्रयत्न (खेती, व्यापार आदि) से यदि धन प्राप्त हो तब पितृ-धनको छोड़कर उस प्रयत्नोपार्जित धनमेंसे सब भाइयोंका समान भाग होता है, पूर्व वचन (९१९१२-९९५) के आनुसार ज्येष्ठ भाईका उद्धार (आतिरिक्त भाग) नहीं होता, (किंतु पिताके धनमें से ही वह उद्धार भाग होता है) ऐसा शास्त्रीय निर्णय है।। २०५॥

विद्यादिप्राप्त धनकी श्रविभाज्यता— विद्याधनं तु यद्यस्य तत्त्तस्यैव धनं भवेत् । मैठ्यमौद्वाहिकं चैव माधुपर्किकमेव च ॥ २०६॥

विद्यासे, मित्रसे, विवाहमें और मधुपर्कके समय पूज्यताके कारण जिसको जो यन प्राप्त हो; वह धन उसीका होता है ॥ २०६ ॥

विमर्श—कात्यायनने 'विद्याधन' के निम्निलिखित भेद कहे हैं — हूसरेसे भोजन पाकर पढ़ी हुई विद्याके द्वारा उपार्जित धन, पणपूर्वक विद्याके द्वारा उपार्जित धन; शिष्यसे यज्ञमें ऋत्विक् कार्य करानेसे, दानसे, सन्दिग्ध प्रश्नके निर्णयसे उपार्जित धन, अपने ज्ञानसे, बादसे तथा बहुत धनमें प्राप्त हुआ धने । अतएव मेधातिथिका

 नहीं कर सकते।

माधुपिकंक धनको ऋत्विक कार्य करानेसे प्राप्त धन कहना ठीक नहीं, क्योंकि उसकी गणना विद्याधनमें ही हो जाती है।

> सशक्त भाईके भागप्रहणमें उपेक्षा करनेपर-भ्रातुणां यस्तु नेहेत धनं शक्तः स्वकर्मणा । स निर्भाज्यः स्वकादंशातिंकचिद्दन्त्रोपजीवनम् ॥ २०७॥

भाइयोंमें से अपने उद्योगसे समर्थ जो भाई पिताके धनमें से भाग लेना नहीं चाहे. तब सब माई पिताके धनमेंसे कुछ भाग देकर उसे अलग कर दें ॥ २०७ ॥ विमर्श-ऐसा करनेसे उसके पुत्र पितामहके धनमेंसे भाग लेनेके लिए विवाद

> श्रविभाज्य धन-श्रनुपन्निनपतृद्रव्यं श्रमेण यद्पार्जितम् । स्वयमीहितलब्धं तन्नाकामो दातुमईति।। २०८॥

पिताके धनको नष्ट नहीं करता हुआ यदि कोई प्रुत्र केवल अपने प्रक्षार्थ ( व्यापार आदि ) से उपाजित घनमें से किसीके लिए कुछ नहीं देना चाहे तो वह ( अपने पुरुषार्थसे उपाजित धनमें से ) किसीको कुछ नहीं देवे ॥ २०८ ॥

पितामहके अप्राप्त धनका अविभाजन-

पैतृकं तु पिता द्रव्यमनवाप्तं यदाप्नुयात्। न तत्पुत्रैभेजेत्सार्धमकामः स्वयमजितम् ॥ २०६॥

पिता अपनी असामर्थ्यके कारण उपेक्षित जिस पैतृक धनको नहीं पा सका है, उस ( पैतामहिक ) धनको यदि प्रत्र अपने पुरुषार्थसे आप्त कर ले और उसमें-से दुसरे भाइयोंको भाग नहीं देना चाहे तो न देवे ॥ २०६ ॥

> पुनः सम्मिलित किये धनका श्रविभाजन-विभक्ताः सह जीवन्तो विभजेर-पुनर्यदि । समस्तत्र विभागः स्याङ्येष्ठयं तत्र न विद्यते । २१०॥

पहले कभी अलग हुए भाई पुनः सम्मिलित होकर एकत्र रहने लगें और फिर कभी श्रलग होना चाहें तो उस समय सब भाइयोंका समान भाग होता है. बड़े भाईका 'उद्धार' ( ९।११२-११५ ) श्रर्थात् श्रतिरिक्त भाग नहीं मिलता है ॥

विदेशादिगत भाईके भागका लोपाभाव— येषां ज्येष्ठः कनिष्ठो वा हीयेतांशप्रदानतः । स्त्रियेतान्यतरो वाऽपि तस्य भागो न लुप्यते ॥ २११ ॥

जिन भाइयोंमें-से बड़ा या छोटा भाई ( विदेश जाने या संन्यासी होने श्रादिके कारण ) भागसे रहित हो जाय श्रर्थात् श्रपना भाग नहीं पावे या मर जाय तो उसके भागका लोप ( नाश ) नहीं होता है ॥ २११॥

सोदर्या विभजेरंस्तं समेत्य सहिताः समम् । भ्रातरो ये च संसृष्टा भगिन्यश्च सनाभयः ॥ २१२ ॥

(किन्तु उसके पिता, माता, स्त्री या प्रत्र नहीं हों तो ) सब सहोदर भाई श्रीर बहनें तथा सपत्नी प्रत्रों (सौतेले भाइयों ) में से जो सम्मिलित रहते हों; वे सभी मिलकर उसके भागमेंसे समान समान भाग परस्परमें बांट लें ॥ २१२॥

वश्वक ज्येष्ठ भाईका उद्धाराभाव—

यो ज्येष्ठो विनिकुर्वीत लोभाद् भ्रातॄन् यवीयसः । सोऽज्येष्ठः स्याद्भागश्च नियन्तन्यश्च राजभिः ॥ २१३ ॥

जो ज्येष्ठ भाई लोभसे छोटे भाइयोंको ठगे (पिताके घनमें से उन्हें उचित भाग न दे या कम दे ), वह ज्येष्ठ भाईके आदरको नहीं पाता, उसका 'उद्धार' (अतिरिक्त भाग—९।११२-११५) भी नहीं मिलता तथा वह राजाके द्वारा दण्डनीय होता है।। २१३।।

विकर्मियोंको भागकी अप्राप्ति— सर्व एव विकर्मस्था नाईन्ति आतरो धनम् । न चादत्त्वा कनिष्ठेभ्यो ज्येष्ठः कुर्वीत यौतकम् ॥ २१४ ॥

(पितत नहीं होनेपर भी) शास्त्रिक कर्म (जुवा खेलना, मद्य पीना, वेश्या गमन करना आदि) करनेवाले सभी भाई पिताके धनके भागी (हकदार) नहीं होते हैं तथा ज्येष्ठ भाई छोटे भाइयों के भागको विना प्रथम् किये अपने लिए कुछ भी धन (पिताके धनमें-से) नहीं लेवे ॥ २९४॥

पिताके जीवित रहनेपर उपाजित धनका समभाग — भ्रातृणामविभक्तानां यद्युत्थानं भवेत्सह । न पुत्रभागं विषमं पिता द्दात्कथन्त्रन ॥ २१४॥

यदि सम्मितित रहते हुए सब भाई साथमें ही धनोपार्जन करे तो पिता किसी अकार भी किसी प्रत्रको अधिक भाग कदापि न देवे ॥ २१५॥

पितृधनविभाजनके बाद पुत्रोत्पन्न होनेपर-अर्घ्वं विभागाज्जातस्तु पित्र्यमेव हरेद्धनम्। संसृष्टास्तेन वा ये स्युर्विभजेत स तैः सह ॥ २१६॥

पिताके जीवित रहते ही उन पुत्रोंकी इच्छासे उनमें घनका विभाजन (वटवारा) होनेपर यदि कोई पुत्र उत्पन्न हो तो वह पुत्र पिताके मरनेपर उसके धनका भागो होता है तथा यदि कुछ भाई विभाजन होनेपर भी पिताके साथ मिलकर रहने लगें तो बादमें उत्पन्न प्रत्र पिताके मरनेपर पिताके साथ मिलकर रहनेवाले भाइयोंके साथ सभी धनमें-से समान भाग प्राप्त करता है ॥ २१६ ॥

> सन्तानहीन प्रत्रके धनका अधिकारी-अनपत्यस्य पुत्रस्य माता दायमवाप्नुयात् । मातर्यपि च वृत्तायां पितुर्माता हरेद्धनम् ॥ २१७॥

सन्तानहीन प्रत्रके धनको माता लेवे तथा माता सर गयी हो तो पिताकी माता (दादो ) लेवे ॥ २१७ ॥

विमर्श-पहले (९।१८५) पुत्रहीन पुत्रके धनका अधिकार पिताके लिए कह चुके हैं और इस वचन द्वारा माताको अधिकार कहा गया है, अतएव महर्षि याज्ञवल्क्य ( २।१३५ ) तथा विष्णुके वचनानुसार माता तथा पिता—दोनों ही पुत्रहीन पुत्रके धनको समान भागमें प्राप्त करते हैं। उत्तरार्द्धका आश्रय यह है कि यदि माता मर गयी हो और पुत्रहोन उस पुत्रके स्त्री, पिता, भाई और मतीजे नहीं हों तो उसके धनको उसकी पितामही (दादी) को मिलता है।

ऋण तथा धनका समान विभाग— ऋगो धने च सर्वस्मन्प्रविभक्ते यथाविधि। पश्चाद् दृश्येत यत्किचित्तत्सर्वं समतां नयेत् ॥ २१८ ॥

पिताके धन तथा ऋणका विधि पूर्वक विभाजन ( वटवारा ) करनेके बाद यदि पिताका कोई घन या उसके द्वारा लिया हुआ ऋण शेष रह गया हो तो उसकी सब भाई बराबर-बराबर बांट लें ( उस धनमें-से ज्येष्ठ भाईको 'उदार' श्रर्थात् श्रतिरिक्त ( १।११२-११४ ) नहीं मिलेगा ) ॥ २१८ ॥

 विष्णुना च-'अपुत्रस्य धनं पत्न्यमिगामि तद्मावे दृहितृगामि तद्मावे पितृगामिं इत्येकशेषस्य कृतत्वात्' इति । (म॰ मु॰)

## श्रविभाष्य वस्तु— वस्त्रं पत्रमलंकारं कृतान्नमुद्कं स्त्रियः । योगत्तेमं प्रचारं च न विभाष्यं प्रचत्तते ।। २१६ ॥

वस्त्र, वाहन, श्राभूषण, पक्षाच्च, जल (कूप श्रादि सार्वजनिक जलस्थान), स्त्रियां (दासियां), मन्त्री, प्ररोहित श्रादि योगत्तेमसाधक मार्ग इनको (मनु श्रादि महर्षि) श्रविभाज्य मानते हैं॥ २१९॥

विमर्श-वस्त्र, वाहन, भूषण आदिका उपभोग विभाजनके पूर्व जो करता हो, वह उसीका होता है, इसका विभाजन नहीं किया जाता, किन्तु यदि वे बहुमूल्य हों और उसके मूल्यमें बहुत अधिक अन्तर हो तो उनको बेंचकर या उनका मूल्य छगाकर उनका विभाजन करना चाहिये। इसी प्रकार यदि पकान्न सन्तृ आदिका भी विभाजन मूल्यमें सामान्य अन्तर रहनेपर नहीं होता, बहुत अधिक मूल्य होनेपर कच्चे अन्नसे बदलकर उनका विभाजन होता ही है। तथा समान कार्य करनेवाली दासियोंका भी विभाजन नहीं होता, किन्तु उनसे समान कार्य करनेवाली दासियोंका भी विभाजन नहीं होता, किन्तु उनसे समान कार्य करनाना चाहिये।

चूतकर्म-

श्रयमुक्तो विभागो वः पुत्राणां च क्रियाविधिः। क्रमशः चेत्रजादीनां यूतधर्मं निबोधत ॥ २२०॥

( महर्षि भगुजी मुनियोंसे कहते हैं कि मैने ) आपलोगोंसे यह विभाजनका विधान तथा ( देत्रज आदि ) पुत्रोंके भाग (हिस्से ) का प्रकार कमशः कहा, अब आपलोग बृतधर्मको सुनिये ॥ २२०॥

यूतादिका निषेध—
यूतं समाह्वयं चैव राजा राष्ट्रान्निवारयेत्।
राजान्तकरणावेतौ द्वौ दोषौ पृथिवीचिताम् ॥ २२१॥

राजाको अपने राज्यसे वृत तथा समाह्य (९।२२३) को दूर करना चाहिये, क्योंकि ये दोनों दोष राजाके राज्यको नष्ट करनेवाले हैं॥ २२९॥

प्रकाशमेतत्तास्कर्यं यद् देवनसमाह्नयौ । तयो नित्यं प्रतीघाते नृपतिर्यत्नवान्भवेत ॥ २२२ ॥

यूत तथा समाहय (६।२२३) ये दोनों ही प्रत्यक्षमें चोरी करना (डाका डालना) है, श्रतएव उनको रोकनेमें राजाको सर्वदा प्रयत्नशील रहना चाहिये॥२२२॥ कटवाकर दण्डित करे ॥ २२४ ॥

युत तथा समाह्वयके लक्षण-अप्राणिभिर्यिक्तियते तल्लोके द्वसमुच्यते। प्राणिभिः क्रियते यस्त स विज्ञेयः समाह्नयः ॥ २२३ ॥

विना प्राणी (कौड़ी, पाशा, तास, तीर ब्यादिकी निशानेवाजी तथा सद्दा ब्रादि) के द्वारा बाजी लगाकर खेलना 'चूत' ( जुआ ) तथा प्राणियों ( मुर्गी, तीतर, बटेर त्रादि पक्षियों एवं भेंड़ा श्रादिको लड़ाकर कुत्ता, घोड़ा श्रादि दौड़ा कर-कुत्तारेस, बोदारेस श्रादि ) के द्वारा बाजी लगाकर खेलना 'समाह्रय' कहलाता है ॥ २२३ ॥

यतादि करनेवालोंको दण्ड-चतं समाह्वयं चैव यः कुर्यात्कारयेत वा। तान्सर्वान्यातयेद्राजा शूद्रांश्च द्विजलिङ्गिनः ॥ २२४ ॥ जो मनुष्य गृत तथा समाह्य ( १।२२३ ) खेलें या खेलावें, उनको तथा यज्ञीपवीत आदि बाह्मणके चिह्नोंको धारण करनेवाले शहरोंको (राजा) हाथ आदि

कितवादिका देशनिर्वासन-कितवान्कुशीलवान्क्ररान् पाषरहरथांश्च मानवान्। विकमेंस्थाब्छौरिडकांश्च चित्रं निर्वासयेत्पुरात् ॥ २२४ ॥ जुमारियों ( जुमा खेलने या खेलानेवाले ), कुशीलवों ( नाचने-गानेवाले ), वेद-शास्त्रके विरोधियों, पाखिण्डयों (श्रुति-स्मृतिमें श्रकथित नतादि धारण करनेवाले), आपितकाल नहीं होनेपर भी दूसरोंको जीविका करनेवाले और मद्य बनानेवाले मनुष्योंको राजा राज्यसे शीघ्र ही बाहर निकाल दे ॥ २२५ ॥

कितवादिको राज्यनिवीसनमें कारण-पते राष्ट्रे वर्तमाना राज्ञः प्रच्छन्नतस्कराः। विकर्मक्रियया नित्यं बाधन्ते भद्रिकाः प्रजाः ॥ २२६ ॥ राज्यमें रहनेवाले ग्रप्त चौर ये ( पूर्व श्लोकोक्त कितव श्रादि ) विरुद्धाचरणसे सजन प्रजायोंको पोडित करते रहते हैं ॥ २२६ ॥

उपहासार्थ भी यूतका निषेध-चूतमेतत्पुरा कल्पे दृष्टं वैरकरं महत्। तस्माद्दातं न सेवेत हास्यार्थमपि बुद्धिमान् ॥ २२७ ॥ ( केवल इस समयमें ही नहीं, किन्तु ) पूर्वकालमें भी यह यूत ( जुआ ) वदा विरोधकारक देखा गया है, इस कारण बुद्धिमान मनुष्य हँसी-मजाकके लिए भी यूतका सेवन न करे ॥ २२७ ॥

> यूतकारकका राजेच्छानुसार दण्ड— प्रच्छन्नं वा प्रकाशं वा तन्निषेवेत यो नरः। तस्य द्राडविकल्पः स्याद्यथेष्टं नृपतेस्तथा।। २२८।।

जो छिपकर या प्रकट रूपमें यूत (जुआ) खेलता है, उसके लिये राजाकी जैसी इच्छा होती है, उसीके अनुसार दण्ड होता है ॥ २२८॥

दण्ड देनेमें श्रासमर्थ होनेपर-

चत्रविटशूद्योनिम्तु दर्ग्डं दातुमशक्तुवन् । आनृर्ण्यं कर्मणा गच्छेद्विप्रो द्याच्छनैः शनैः ॥ २२६ ॥

राजाके द्वारा दिण्डित क्षत्रिय, वैश्य या शृद्ध दण्डद्भव्य (जुर्माना) देनेमें श्रसमर्थ हों तो राजा उनसे काम कराकर दण्डद्भव्यकी पूर्ति (वसूली) करे श्रीर ब्राह्मण यदि दण्डद्भव्य देनेमें श्रसमर्थ हो तो राजा उससे धीरे-धीरे दण्डद्भव्य (जुर्माना) को प्रहण करे (किन्तु ब्राह्मणसे काम कराकर दण्डद्भव्यकी पूर्ति न करावे) ॥२२९॥

> स्री, बाल श्रादिको दण्ड— स्त्रीबालोन्मत्तवृद्धानां दरिद्राणां च रोगिणाम् ।

स्त्राचालान्मत्तवृद्धाना दारद्राणा च रागिणाम् । शिफाविदलरज्जवाद्यैविदध्यान्नुपतिद्मम् ॥ २३० ॥

स्त्री, बालक, उन्मत्त (पागल) बृद्ध, दिरद्र श्रीर रोगी मनुष्योंको पेड़ोंकी (जड़) या बांससे मारकर या रस्सीसे बांधकर राजा दिण्डित करे (इनपर श्रर्थदण्ड श्रर्थात् जुर्मीना न करे) ॥ २३०॥

राजनियुक्त अधिकारीको कार्य न करनेपर दण्ड— ये नियुक्तास्तु कार्येषु हन्युः कार्याण कार्यिणाम् । धनोष्मणा पच्यमानास्तान्त्रिःस्वान्कारयेन्नुपः ॥ २३१ ॥

राजाके द्वारा कार्यमें नियुक्त जो राजाधिकारी पुरुष घूस आदिके धनकी गर्मी (धमण्ड) से कार्यको नष्ट कर दें तो राजा उनकी सम्पत्तिको अपने अधीन कर ले ॥ कपटपूर्वक लेखादि लिखवानेवालोंको दण्ड—

कूटशासनकत् श्च प्रकृतीनां च दूषकान् । स्त्रीबालबाह्मणव्नांश्च हत्याद् हिट्सेविनस्तथा ॥ २३२ ॥

कपटपूर्वक रा जाज्ञा लिखवानेवाले, प्रकृति (मन्त्री, सेनापित आदि राजपरिजनीं) को फोड़नेवाले तथा स्त्री, बालक श्रीर ब्राह्मणोंकी हत्या करनेवालों एवं शत्रुका सेवन करनेवालोंका वधकरके दण्डित करे ॥ २३२॥

> धर्मपूर्वक किये कार्यादिका श्रपरिवर्तन --तीरितं चानुशिष्टं च यत्र कचन यद्भवेत्। कृतं तद्धर्मतो विद्यान्न तद्भूयो निवर्तयेत् ॥ २३३ ॥

जिस किसी व्यवहार ( मुकदमे ) में जो शास्त्रव्यवस्थाके अनुसार निर्णीत कर लिया गया हो, श्रीर जो दण्डविधान कर दिया गया हो; उसे धर्मपूर्वक किया हुआ जानना चाहिये और उसमें (निष्कारण) परिवर्तन नहीं करना चाहिये (तथा किसी कारण-विशेषके होनेपर तो परिवर्तन भी करना ही चाहिये ) २३३॥

[ तीरितं चानुशिष्टं च यो मन्येत विकर्भणा। द्विगुणं द्राडमास्थाय तत्कार्यं पुनकद्भरेत् ॥ ६ ॥ ]

[ जिस किसी व्यवहार (मुकदमे) में निर्णय कर लिया गया हो ख्रौर दण्ड भी कर दिया गया हो; किन्तु राजा उसे न्याययुक्त नहीं समझे तो अधिकारियोंको दुगुना दण्डित करके उस कार्यकों फिर्से देखे ॥ ६ ॥ ]

श्रधर्मपूर्वक किये गये कार्यादिका परिवर्तन-श्रमात्याः प्राड्विवाको वा यत्कुर्युः कार्यमन्यथा। तत्स्वयं नृपतिः कुर्यात्तान्सहस्रं च द्र्यस्येत् ॥ २३४ ॥

मन्त्री या न्यायाधीश ( जज आदि राजाधिकारी ) जिस कार्यको ठीक (न्याय-पूर्वक ) नहीं किये हों, उस कार्यको राजा स्वयं करे श्रौर उन्हें सहस्र पण (८।१३६) से दण्डित करे ॥ २३४॥

विमर्श -राजनियुक्त अधिकारियोंपर यह दण्डविधान विना घूस छिये अन्याय-पूर्वक निर्णय करनेपर है, घूस लेकर अन्यायपूर्वक निर्णय करनेपर तो उन अधि-कारियोंकी सब सम्पत्ति छेकर दण्डित करनेका विधान पहले (९।२३१) ही कह जुके हैं।

> चतुर्विध महापातकी-ब्रह्महा च सुरापश्च स्तेथी च गुरुतल्पगः। एते सर्वे पृथग्ज्ञेया महापातिकनो नराः ।। २३४।।

(१) ब्राह्मणकी हत्या करनेवाला, (२) मद्य पीनेवाला ( 'पैष्टी' मद्यको पीनेवाला हिल ( ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य ) श्रौर 'पैष्टी-माध्वी-गौडी' ( क्रमशः श्राटा, महुश्रा तथा गुइसे बने हुए ) मद्यको पीनेवाला ब्राह्मण ), (३) ( ब्राह्मणके सुवर्णको ) चुरानेवाला एवं (४) गुरुपत्नीके साथ सम्भोग करनेवाला श्रौर पृथक्-पृथक् कर्म करनेवालो इन सबको महापातकी जानना चाहिये ॥ २३५॥

प्रायश्चित्त नहीं करनेवाले महापातिकयोंको दण्ड— चतुर्णामिप चैतेषां प्रायश्चित्तमकुर्वताम् । शारीरं धनसंयुक्तं दण्डं धर्म्यं प्रकल्पयेत् ॥ २३६ ॥

राजा प्रायश्चित्त नहीं करनेवाले इन चारों प्रकारके महापातिक गोंको शारीरिक तथा श्रपराधानुसार श्राधिक दण्डसे धर्मानुसार (श्रागे (९।२३७-२४०) कहे गये दण्डसे ) दण्डित करे ॥ २३६॥

गुरुतल्पे भगः कार्यः सुरापाने सुराष्ट्रजः । स्तेये च श्वपदं कार्यं ब्रह्महरूयशिराः पुमान् ॥ २३७ ॥

गुरुपतीके साथ सम्भोग करनेवाले (के ललाट) में भगका विह, मय पीने-वाले (के ललाट) में सुरापात्रका विह, ब्राह्मणके सुवर्णको सुरानेवाले (के ललाट) में कुत्तेके पैरका विह तथा ब्राह्मणको हत्या करनेवाले (के ललाट) में शिरकटे मसुष्यका विह (तपाये हुए लोहेसे) करा देवे ॥ २३७॥

असम्भोज्या ह्यसंयाज्या असंपाठ याविवाहिनः । चरेयुः पृथिवीं दीनाः सर्वधर्मबहिष्कृताः ॥ २३८॥

(ये चतुर्विधि (९।२३५) महापातकी) असम्भोज्य (अन्न आदि खिलानेके अयोग्य), असम्पाठ्य (यज्ञादि सत्कर्म करानेके अयोग्य), असम्पाठ्य (पदानेके अयोग्य), अविवाह्य (विवाहके अयोग्य), समस्त धर्म-(कार्यों) से बहिष्कृत एवं दीन होकर पृथ्वीपर घूमा करें॥ २३८॥

ज्ञातिसम्बन्धिभिस्त्वेते त्यक्तव्याः कृतलच्चणाः । निर्दया निर्नमस्कारास्तन्मनोरनुशासनम् ॥ २३६ ॥

उक्त (९।२३७) चिह्नोंसे चिह्नित ये जातिवाली तथा (मामा श्रादि) सम्ब-न्धियोंसे त्याज्य हैं, दयाके श्रयोग्य हैं श्रीर नमस्कारके श्रयोग्य हैं; ऐसा मनुका श्रादेश है।। २३९।। प्रायश्चित्त करनेवाले महापातिकयोंको श्रन्य दण्ड— प्रायश्चित्तं तु कुर्वाणाः सर्ववर्णा यथोदितम् । नाङ्कचा राज्ञा ललाटे स्युर्दांप्यास्तूत्तमसाहसम् ॥ २४०॥ शास्त्रोक्त प्रायश्चित्त करनेवाले इन सब वर्णोंके ललाटमें राजा ( तपाये लोहेसे ) चिह्न न करे, किन्तु उत्तम साहस (८।१३८-१००० पणों) से दण्डित करे ॥२४०॥

> महापातकी ब्राह्मणको दण्ड— श्रागःसु ब्राह्मणस्येव कार्यो मध्यमसाहसः। विवास्यो वा भवेद्राष्ट्रात्सद्रव्यः सपरिच्छदः॥ २४१॥

इन (९।२३५) अपराधोंको अकामपूर्वक करनेवाले गुणवान् ब्राह्मणको मध्यम साहस (५०० पण) से दण्डित करना चाहिये तथा सकाम होकर करनेपर घन-धन्यादिके सम्पत्ति तथा साधनोंके साथ देशसे निकाल दैना चाहिये ॥ २४९॥

विमर्श—पूर्व श्लोक (९।२४०) में किया गया समस्त वर्णों के लिये उत्तम साहस परिमित दण्डविधान निर्गुण ब्राह्मणके लिए समझना चाहिये।

महापातकी क्षत्रियादिको दण्ड—

इतरे ऋतवन्तरतु पापान्येतान्यकामतः। सर्वस्वहारमहीन्त कामतस्तु प्रवासनम्॥ २४२॥

श्रकामपूर्वक इन (९।२३५) श्रापराधोंको करनेवाले क्षत्रियों, वैरयों व श्रद्धोंको सर्वस्व हरणकर दिवत करे तथा कामपूर्वक श्रपराध करनेवाले इनको वधरूप दण्ड दे॥ २४२॥

महापातकीके घनप्रहणका निषेघ— नाद्दीत नृपः साधुर्महापातिकनो घनम् । श्राद्दानस्तु तल्लोभात्तेन दोषेण लिप्यते ॥ २४३॥

धर्मात्मा राजा महापातिकयों ( १।२३५ ) के धनको नहीं प्रहण करे, लोमसे उनके धनको प्रहण करता हुआ राजा उस ( महापातक ) दोषसे युक्त होता है ॥

अप्सु प्रवेश्य तं द्राडं वरुणायोपपाद्येत्। श्रुतवृत्तोपपन्ने वा ब्राह्मणे प्रतिपाद्येत्॥ ४४॥

( अत एव ) राजा उन महापातिकयोंसे लिये गये धनको पानीमें डालकर वरुणके लिए दे देवे, अथवा शास्त्र तथा सदाचारसे युक्त विद्वान ब्राह्मणके लिए दे देवे॥ ईशो द्र्यस्य वरुणो राज्ञां द्र्यध्यो हि सः। ईशः सर्वस्य जगतो ब्राह्मणो वेदपारगः॥ २४४॥

वयोंकि महापातिकयों (९।२३५) के अर्थदण्डको अहण करनेवाला स्वामी वरुण है, अत एव वही राजाओं के भी अर्थदण्डको प्रहण करनेवाला है तथा वेद-पारक्षत (एवं सदाचारी) ब्राह्मण सम्पूर्ण संसारका स्वामी है, (इस कारण उन महापातियों के धनको ) वे ही दोनों (वरुण या वेदपारक्षत सदाचारी ब्राह्मण ही) प्रहण करने के अधिकारी हैं॥ २४५॥

महापातिकयोंके धन नहीं लेनेकी प्रशंसा— यत्र वर्जयते राजा पापकृद्भयो धनागमम्। तत्र कालेन जायन्ते मानवा दीर्घजीविनः।। २४६॥

जिस राज्यमें राजा महापातिकयों (९।२३५) के धनको दण्डरूपमें भी नहीं खेता है ( श्रिपितु 'श्रप्स प्रवेश्य ''''' (९।२४४)' के श्रनुसार पानीमें डाल देता या सदाचार सम्पन्न वेदपारगामी ब्राह्मणके लिए दे देता है ), उस राज्यमें यथा-समय मनुष्य उत्पन्न होते हैं, वे दीर्घजीवी होते हैं ॥ २४६॥

निष्पद्यन्ते च सस्यानि यथोप्रानि विशां पृथक्। बालाश्च न प्रमीयन्ते विकृतं न च जायते ॥ २४७॥

वैश्यों (कृषकों ) के द्वारा खेतोंमें बोये गये बीज यथावत प्रथक्—पृथक् उत्पन्न होते है, (श्रकालमें ) बालक नहीं मरते हैं श्रौर कोई प्राणी विकृत (किसी श्रक्त होन या विकार युक्त ) नहीं उत्पन्न होता है ॥ २४७ ॥

> ब्राह्मणको पीडित करनेवालेको दण्ड— ब्राह्मणान्बाधमानं तु कामाद्वरवर्णजम् । हन्याचित्रैर्वधोपायैकद्वेजनकरैर्नृपः ॥ २४८ ॥

जान-बूमकर (शरीर पीडा तथा धन आदि चुराकर) ब्राह्मणको पीडित करनेवाले शहको राजा उद्वेगकारक विचित्र वधों (हाथ पैर आदिको काटने) से मार डाले ॥ २४८ ॥

> वध्यको छोड़नेसे दोष— यावानवध्यस्य वर्षे तावान्वध्यस्य मोत्त्रणे । श्रधर्मो नृपतेर्द्देष्टो धर्मस्तु विनियच्छतः ॥ २४६ ॥

श्रवध्य ( नहीं मारने योग्य ) को वध करनेमें जितना श्रधर्म होता है, उतना ही अधर्म ( श्रपराधके कारण ) वध करने योग्य व्यक्तिको छोड्नेमें राजाको होता है श्रीर शास्त्रानुसार दण्डित करनेवाले राजाका धर्म देखा जाता है ( श्रतः राजा इण्डनीय व्यक्तिको अवश्य दण्डित करे )॥ २४९ ॥

> उदितोऽयं विस्तरशो मिथो विवदमानयोः। अष्टादशसु मार्गेषु व्यवहारस्य निर्णयः ॥ २४० ॥

( महामुनि मृगुजी मुनियोंसे कहते हैं कि—मैंने ) परस्परमें विवाद करते हुए वादी तथा प्रतिवादियों ( सुद्दई तथा सुद्दालहों ) के श्रष्टारह प्रकारके ( ८।४-७ ) विवादों ने व्यवहार ( मुकदमे ) के निर्णयको विस्तार पूर्वक कहा ॥ २५० ॥

> एवं धर्म्याणि कार्याणि सम्यक्कुवेन्महीपतिः। देशानलब्धां लिप्सेत लब्धां ख्र परिपालयेत् ॥ २४१ ॥

धर्मयुक्त कार्योंको इस प्रकार अच्छी तरह करता हुआ राजा अप्राप्त देशोंको प्राप्त करनेकी इच्छा करे तथा प्राप्त हुए देशोंका यथावत् पालन करे ॥ २५१ ॥

कण्टकोद्धार करना राजाका कर्तव्य-

सम्यङ् निविष्टदेशस्त कृतदुर्गश्च शास्त्रतः। करटकोद्धर्यो नित्यमातिष्टेदात्नमुत्तमम् ॥ २४२ ॥

राजा पूर्व ( ७।६९ ) कथित सस्यादि-सम्पन्न देशका श्राश्रयकर वहां दुर्ग ( ७।७० में वर्णित दुर्गों में-से किसी एक प्रकारका दुर्ग = किला ) बनवाकर कण्टकों ( चोरों, तथा साहस कर्म करनेवाले अर्थात् आग लगानेवाले, डाँका डालनेवाले श्रादिव्यक्तियों ) को दूर करनेमें सर्वदा श्रन्छी तरह प्रयत्न करता रहे ॥ २५२ ॥

> त्रायरक्षण तथा कण्टकशोधनका फल-रत्त्वणादार्यवृत्तानां करटकानां च शोधनात्। नरेन्द्रास्त्रिदिवं यान्ति प्रजापालनतत्पराः ॥ २४३ ॥

सदाचारियोंकी रक्षा तथा कण्टकों ( चोरों तथा साहस कर्म करनेवालों-श्राय लगानेवालों या डांका डालनेवालों आदि ) के शोधन (दिण्डितकर नष्ट ) करनेसे प्रजापालनमें तत्पर राजा ( मरनेपर ) स्वर्गको जाते हैं ( श्रतएव श्रार्थरक्षण तथा कण्टकशोधनमें राजाको प्रयत्नशील रहना चाहिये )॥ २५३॥

चौरादिके शासन नहीं करनेपर दोष— द्यशासंस्तस्करान्यस्तु बर्लि गृह्णाति पाथिवः । तस्य प्रश्लुभ्यते राष्ट्रं स्वर्गाच परिहीयते ।। २४४ ।।

जो राजा चौर श्रादिका शासन नहीं करता हुआ, प्रजाश्रोंसे कर ( राजापात्य भाग-विशेष – टैक्स ) लेता है, उसके राज्यमें निवास करनेवाले लोग कुद्ध हो जाते हैं तथा वह राजा स्वर्ग पानेके श्रधिकारसे होन हो जाता है ॥ २५४॥

निर्भय राज्यकी समृद्धि—
निर्भयं तु भवेद्यस्य राष्ट्रं बाहुबलाश्रितम् ।
तस्य तद्वर्घते नित्यं सिच्यमान इव द्रुमः ॥ २४४ ॥
जिस राजाके बाहुबलके श्राश्रयसे राज्य (चौर श्रादिसे ) निर्भय होता है ,
उस राजाका राज्य सींचे गये वृक्षके समान वृद्धिको पाता है ॥ २५५ ॥

प्रत्यक्ष तथा परोक्ष चौरका ज्ञान—
द्विविधांस्तस्करान्विद्यात्परद्रव्यापहारकान् ।
प्रकाशांश्चाप्रकाशांश्च चारचक्षुर्महीपतिः ॥ २४६ ॥
( गुप्तचरांके द्वारा सब काम देखनेसे ) चारचक्षुष ( गुप्तचर ही हैं नेत्र
जिसके ऐसा ) राजा गुप्त ( छिपकर ) तथा प्रकाश ( प्रकट रूपमें ) दूसरोंके धन
को चुरानेवाले दो प्रकारके चोरोंको मालूम करे ॥ २५६ ॥

प्रत्यक्ष तथा परोक्ष चोरके लक्षण—
प्रकाशवक्रकास्तेषां नानापरयोजीविनः ।
प्रचन्नवक्रकास्तेषां ने स्तेनाटविकादयः ॥ २४७ ॥

उन दो प्रकारके चोरोंमें-से मूल्य तथा तौल या नापमें लोगोंके देखते-देखते सोना कपड़ा श्रादि बेचते समय ठगनेवाले प्रथम (प्रत्यक्ष ) चोर हैं, तथा सेंघ डालकर या जङ्गल आदिमें छिपकर रहते हुए दूसरोंके धनको चुरानेवाले द्वितीय (परोक्ष ) चोर हैं ॥ २५७॥

उत्कोचकाश्चौपधिका वञ्चकाः कितवास्तथा ।

सङ्गलादेशवृत्ताश्च भद्राश्चेत्राणिकैः सह ॥ २४८ ॥

(कौर ) प्रमुखेर जगहर भन्न नेनेताने स्व जन्मारी (६॥

( श्रौर ) घूसखोर, डराकर धन लेनेवाले ठग, जुत्रारी ( १।२२३ में वर्णित चूत या समाह्वयसे धन लेनेवाले ), धन या पुत्रादिके लाभ होनेकी श्रसत्य बातें

कहकर लोगोंसे धन लेनेवाले, उत्तम ( साधु, संन्यासी श्रादि ) का वेष धारण कर श्रपने दृषित कर्मको छिपाकर लोगींसे धन लेनेवाले, हस्तरेखा श्रादिको देखकर नहीं जानते हुए भी फलको बतलाकर धन लेनेवाले ॥ २५८॥

असम्यक्कारिणश्चेव महामात्राश्चिकित्सकाः। शिल्पोपचारयुक्ताञ्च निपुणाः परययोषितः ॥ २४६ ॥ अशिक्षित हाथीवान् , अशिक्षित चिकित्सक ( वैश डाक्टर, हकीम ), चित्रकार श्रादि शिल्पी, परद्रव्यापहरणमें चतुर वेश्या ॥ २५९ ॥

> एवमादीन्विजानीयात्प्रकाशां ल्लोककगटकान्। निगृहचारिणश्चान्याननार्यानार्येलिङ्गिनः ॥ २६० ॥

इन्हें तथा इस प्रकारके अन्य लोगोंको तथा ब्राह्मणादिका वेष घारणकर गुप्त-रूपसे जनताको ठगनेवाले शुद्ध श्रादिको प्रत्यक्ष कण्टक (प्रकटरूपमें चोर्) जानना चाहिये ॥ २६०॥

> तान्विद्त्वा सुचरितैगू हैस्तत्कर्मकारिभिः। चारैश्चानेकसंस्थानैः प्रोत्साद्य वशमानयेत्।। २६१।।

उन्हींके कमों को करनेवाले, गुप्त, सदाचारी एवं विविध वेष धारण किये हए दूतों ( ७।६२-६४ ) से उन वश्वकों ( ठगों ) को मालूम करके उनका शासनकर उन्हें वशमें करे॥ २६१॥

> उन द्विविघ चोरोंका शासन-तेषां दोषानभिख्याप्य स्वे स्वे कर्मणि तत्त्वतः। कवीत शासनं राजा सम्यक्सारापराधतः ॥ २६२ ॥

राजा उन वश्वकों ( प्रत्यक्ष या परोक्ष चोरों ) के जो गुप्त या प्रत्यक्षकृत अपराध हों. उन्हें सबके सामने कहकर उनके अपराध, शरीर एवं धनके अनुसार उनको दण्डित करे॥ २६२॥

> दण्डाभावमें पापनिवारणकी श्रसामर्थ्यता-नहि द्राहाहते शक्यः कर्तुं पापविनिग्रहः। स्तेनानां पापबुद्धीनां निभृतं चरतां चितौ ॥ २६३ ॥

इन चोरों, पाप बुद्धियों तथा गुप्तरूपसे विचरण करनेवालोंका पाप विना दण्डित किये नहीं रोका जा सकता है, ( अत एव इन्हें दण्डित करना राजाका धर्म है )।।

चोरोंका श्रान्वेषण करना-

सभाप्रपापूप्शालावेशमद्यान्नविक्रयाः।

चतुष्पथाश्चेत्यवृत्ताः समाजाः प्रेत्तणानि च ॥ २६४ ॥

सभास्थान, प्याऊ (पौसरा), पूत्रा-पूड़ी श्रादि वेचनकी दुकान (होटल श्रादि), गल्लेकी दूकान, चौरास्ता, मन्दिर, वड़े-बड़े प्रसिद्ध दृशोंकी जह (के नीचे-का भाग), श्रानेक लोगोंके एकत्रित होनेका स्थान, प्रदर्शनी श्रादि दर्शनीय स्थान ॥

जीर्णोद्यानान्यरण्यानि कारुकावेशनानि च। शून्यानि चाप्यगाराणि वनान्युपवनानि च॥ २६४॥

पुराने उद्यान, जङ्गल, शिल्पियों (विविध प्रकारके कारीगरों-चित्रकार आदि ) के घर, सूने घर, वन, फुलवारी ॥ २६५ ॥

रून घर, वन, कुलवारा ॥ २६५ ॥ एवंविधान्नुपो देशान्गुल्मैः स्थावरजङ्गमैः ।

एवविधान्नुपा देशान्गुल्मः स्थावरजङ्गमः । तस्करप्रतिषेधार्थं चारेश्चाप्यनुचारयेत् ॥ २६६ ॥

ऐसे गुप्त स्थानोंमें घूमने-फिरने तथा एक स्थानमें रहनेवाले चारोंको रोकनेके लिए राजा गुप्तचरों (या पह्रेदारों ) को नियुक्त करे ॥ २६६ ॥

तत्सहायैरनुगतैर्नानाकर्मप्रवेदिभिः। विद्यादुत्साद्येच्चैव निपुणैः पूर्वतस्करैः॥ २६७॥

उन चारोंके सहायक, उनके विविध कार्यों (सेंघ मारना श्रादि ) के जानकार जो पहले निपुण चोर हों ; ऐसे गुप्तचरोंसे उन चारोंको मालूमकर राजा उनका नाश करे ॥ २६७ ॥

उन चारींको पकड़नेका उपाय— भद्यभोज्योपदेशैश्च ब्राह्मणानां च दर्शनैः। शौर्यकर्मापदेशैश्च कुर्युस्तेषां समागमम् ॥ २६८ ॥

वे गुप्तचर भद्य-भोज्य पदार्थोंका लोभ दिखाकर ( तुम लोग मेरे यहाँ या अमुक स्थानपर आवो, हम सब एक साथ अमुक स्थानपर चलकर उत्तमोत्तम पदार्थ भोजन करेंगे इत्यादि प्रकारसे खानेका लोभ देकर), ब्राह्मणोंके दर्शन (अमुक स्थानमें सब बातोंके ज्ञाता एक सिद्ध ब्राह्मण रहते हैं, उनका दर्शनकर हमलोग अपना मनोरथ पूर्ण करें) इत्यादि कहनेसे साहस कर्मके कपटसे ( अमुक व्यक्तिके यहाँ एक बड़ा श्रूरवीर रहता है, वह अकेला ही अनेक आदिमियोंके साध्य कार्यको कर सकता है आदि कपट युक्त वचनोंसे ), उन चारोंको एकत्रितकर राजाके द्वारा नियुक्त

शासक पुरुषों (सैनिकों, सिपाहियों ) से उनका समागम करा दे अर्थात उन्हें गिरफ्तार करा दें ॥ २६८॥

ये तत्र नोपसर्पेयुर्मृतप्रशिष्ठिताश्च ये। तान्त्रसह्य नृपो हन्यात्समित्रज्ञातिबान्धवान् ॥ २६६ ॥

जो चोर उन गुप्तचरोंके उस प्रकार (पूर्व श्लोकमें कथित भद्य-भोज्याहि विषयक कपट्युक्त वचनों ) से अपने पकड़े जानेकी शङ्कासे वहां (गुप्तचरके सङ्केतित स्थानमें ) नहीं आवें तथा उन गुप्तचरोंसे सावधान ही रहते हों; उन चारोंको राजा अपने गुप्तचरोंसे मालूम कर मित्र, ज्ञाति तथा बान्धवोंके सहित उनपर आक्रमण कर उन्हें दण्डित करे।। २६९॥

चुराये गये धनका पता न लगनेपर— न होढेन विना चौरं घातयेद्धार्मिको नृपः। सहोढं सोपकरणं घातयेद्विचारयन्॥ २७०॥

धार्मिक राजा चुराये गये धन तथा सेंध मारने आदिके शास्त्रादि साधनींका पता नहीं लगनेसे चोरका पूर्णतः निर्णय नहीं होनेसे उनका वध नहीं करे तथा चुराये गये धन तथा सेंध मारनेके शस्त्रादि साधनोंके द्वारा चोरका निर्णय हो जानेपर विना विचारे (दूसरा विकल्प उठाये) उस चोरका वध (अपराधानुसार उन्हें दण्डित) करे ॥२७०॥

चारोंके श्राश्रयदाताश्चोंको दण्ड— श्रामेष्वपि च ये केचिचौराणां भक्तदायकाः । भारडावकाशदाश्चेव सर्वास्तानपि घातयेत् ॥ २७१ ॥

गाँवों में भी जो कोई चोरोंके लिए भोजन, चोरीके उपयोगी वर्तन या शास्त्रादि देते हों ; राजा उनका भी वध ( या निरन्तर प्राथवा एकवार किये गये श्रापराधके श्रानुसार दण्डित ) करे ॥ २७१॥

श्रपराधी सीमारक्षकोंको दण्ड— राष्ट्रेषु रज्ञाधिकृतान्सामन्तांश्चैत्र चोदितान् । अभ्याघातेषु मध्यस्थाब्छिड्डच्याचीरानिव द्रुतम् ॥ २७२ ॥

राज्यकी रक्षामें नियुक्त तथा सीमाके रक्षक राजपुरुष भी चोरी करनेमें मध्यस्य होकर चोरोंके सहायक होते हैं, ( श्रत एव राजा ) उनको भी चोरोंके समान ही शीघ्र दिन्हत करे ॥ २७२ ॥ धर्मभ्रष्ट धर्मजीवी ब्राह्मणको दण्ड— यश्चापि धर्मसमयात्प्रच्युतो धर्मजीवनः। द्राहेनैव तमप्योषेतस्वकाद्धर्माद्धि विच्युतम्।। २७३॥

घर्मजीवन ( यज्ञ करानेसे तथा दान लेकर दूसरों में यज्ञादि घर्मप्रवृत्ति उत्पन्नकर जीविका करनेवाला ) ब्राह्मण यदि धर्म मर्यादासे अष्ट हो जाय तो राजा उसे भी दण्डद्वारा शासित करे॥ २७३॥

चौरादिके उपद्रव निवारणादिमें सहायक नहीं होनेवालेको दण्ड— प्रामघाते हिताभङ्गे पथि मोषाभिदर्शने । शक्तितो नाभिधावन्तो निर्वास्याः सपरिच्छदाः ॥ २७४॥

चौरादिके द्वारा गाँवके लूटनेमें, पुल या बांधके ट्रटनेमें (मेघातिथिके मतसे खेतमें उत्पन्न श्रम्नके नष्ट होनेमें तथा जीविका नाश होनेमें ) तथा रास्तेमें चोर खेतमें उत्पन्न श्रम्नके नष्ट होनेमें तथा जीविका नाश होनेमें ) तथा रास्तेमें चोर श्रादिके दिखलाई पड़नेपर यथाशिक दौड़कर रक्षा नहीं करनेवाले पार्श्वतीं श्रादिके दिखलाई पड़नेपर यथाशिक दौड़कर रक्षा नहीं करनेवाले पार्श्वतीं (समीपमें रहनेवाले ) लोगोंको शय्या, गौ, घोड़ा श्रादि गृहसाधनोंके साथ देशसे बाहर निकाल दे॥ २७४॥

राजकोषके चोर श्रादिको दण्ड— राज्ञः कोषापहतृ १च प्रतिकृतेषु च स्थितान् । बातयेद्विविधैर्द्रेरहीणां चोपजापकान् ॥ २७४॥

राजाके कोष (खजाने ) से धन चुरानेवाले, राजाङ्गाको नहीं माननेवाले तथा शत्रु पक्षवालोंसे मिलकर राजकीय लोगोंमें फूट पैदा करनेवाले लोगोंको राजा अनेक प्रकारके (हाथ-पैर जीभ आदि काटकर ) वधसे दण्डित करे ॥ २७५ ॥

सेंघ मारनेवाले चोरको दण्ड— संधि छिन्वा तु ये चौर्य रात्रौ कुर्वन्ति तस्कराः। तेषां छिन्वा नृषो हस्तौ तीदरोो शुले निवेशयेत्॥ २७६॥ जो चोर रातमें सेंघ मारकर चोरो करते हैं, राजा उनके हाथोंको कटनाकर तेज शुलीपर चढ़ा दे॥ २७६॥

गिरहकट चोरको दण्ड— श्रङ्गुलीर्जन्थिभेदस्य छेदयेत्प्रथमे प्रहे । द्वितीये हस्तचरणी तृतीये वधमहित ॥ २७७ ॥

राजा गांठ काटनेवाले (गिरहकट, या जेबकट) चोरको पहली बार पकड़े जानेपर उसकी ( श्रंगृठा तथा तर्जनी ) श्रङ्गितियोंको कटवा ले, दूसरी बार पकड़े जानेपर उसके हाथ तथा पैर कटवा ले श्रीर तीसरी बार पकड़े जानेपर उसका वध कर दे ॥ २७७॥

> चोरोंके सहायक तथा चोरित धन लेनेवालोंको दण्ड-श्रिग्निदान्भक्तदांश्चैव तथा शस्त्रावकाशदान्। संनिधातुंश्च मोषस्य हन्याद्यौरिमवेश्वरः ॥ २७८ ॥

जो लोग ( गिरहकट आदिको जानकर ) अगिन, अन्न, शस्त्र तथा अवसर ( चोरीका मौका ) देते हों और चुराये हुए धनको रखते हों ; राजा उन लोगोंको भी चोरके समान ही दिण्डत करे॥ २७८॥

> तडागादिके तोड़नेवालोंको दण्ड-तडागभेदकं हन्याद्प्सु शुद्धवधेन वा। यद्वाऽपि प्रतिसंस्क्रयोद्दाप्यस्तूत्तमसाहसम् ॥ २७६ ॥

तडाग ( पोखरा, ऋहरा आदि सार्वजनीन जलाशय ) के बांध या पुल तोइनेवा लोंको राजा पानीमें डुबाकर या दूसरे प्रकारसे वध करे; श्रथवा यदि वह उस तोड़े हुए पुल या बांधको ठीक करा दे तो उसे उत्तम साहस ( ८।१३८-एक सहस्र पण ) से दण्डित करे ॥ २७९ ॥

> श्रजागारादि तोड्नेवालोंको दण्ड--कोष्ठागारायुधागारदेवतागारभेदकान्। हस्त्यश्वरथहत् श्च हन्यादेवाविचारयन्।। २८०।।

राजा राज्यके ब्रान्नभाण्डार. शास्त्रागार तथा देवमन्दिर तोड्नेवालीं तथा घोडा हाथी और रथ आदि चुरानेवालोंकी विना विचारे (दूसरे प्रकारके दण्ड देनेका विकल्पको छोड़कर शीघ्र ही ) वध करे ॥ २८० ॥

विमर्श—आगे 'संक्रमध्वजयष्टीनां " (९।२८५) वचनसे देवप्रतिमा तोइने वालोंको पांच सी पणसे दण्डित करनेका जो विधान कहा जायेगा, वह वचन इसी वचनसे देवमन्दिर तोड्नेवालोंको वधरूप दण्डसे दण्डित करनेके कारण मिट्टीकी बनी हुई पूजाकर त्यक्त प्रतिमाके भेदन करनेवालोंके विषयमें है, ऐसा समझना चाहिये।

व्यक्तिगत तहागादिके तोड़नेवालेको दण्ड— यस्तु पूर्वीर्नावष्ट्रस्य तडागस्योदकं हरेत्। श्रागमं वाऽप्यपां भिद्यात्स दाप्यः पूर्वसाहसम् ॥ २८१ ॥

पुत्र श्रादिके लिये वनवाये गये तडाग श्रादि । पानीको जो कोई चुरावे श्रर्थात् चोरीकर खेत आदिकी सिंचाई करे, अथवा उसके पानी जानेके मार्गको बांच आदि बांधकर रोके या नष्ट करेरे, उस व्यक्तिको राजा प्रथम साहस (८।१३८-२५० पण ) से दण्डित करे ॥ २८१ ॥

राजमार्गको गन्दा करनेपर दण्ड-समुःसृजेद्राजमार्गे यस्त्वमेध्यमनापदि । स ही कार्षापणी द्द्यादमेध्यं चाशु शोधयेत् ॥ २८२ ॥

स्वस्थ रहता हुआ जो व्यक्ति राजमार्ग (प्रधान सड़क सार्वजनिक रास्ते) पर मल-मूत्र करदे ( या फेंकदे ), राजा उसे दो कार्षापण ( ८।१३६ ) से दण्डित करे तथा उसीसे उस मल मूत्रको शीघ्र साफ करावे ॥ २८२ ॥

आपद्रतोऽथवा वृद्धा गर्भिणो बाल एव वा । परिभाषणमहन्ति तच शोध्यमिति स्थितिः ॥ २५३ ॥

रोगी ( या श्रापत्तिमें फंसा हुआ ), बूढ़ा, गर्भिणी श्रथवा बालक राजमार्गपर मल-मूत्र करदे ( या पुड़ा करकट डालकर उसे गन्दा करदे ) तो ( 'तुमने यह क्या किया, सावधान ? फिर कभी ऐसा मत करना' इत्यादि रूपसे ) निषेध कर दे. तथा उस स्थान की सकाई करा ले (उसे आर्थिक दण्ड न दे) ऐसी शाख्न मर्यादा है।

श्रज्ञ चिकित्सकको दण्ड— चिकित्सकानां सर्वेषां मिथ्या प्रचरतां दमः। अमानुषेषु प्रथमो मानुषेषु तु मध्यमः ॥ २८४॥

चिकित्सा करनेवाला यदि अइतावश पगु भोकी टीक चिकित्सा न करे तो उपे प्रथम साहस (२५० पण - ६ १३८) तथा मनु योंकी ठीक चिकित्सा न करे तो उसे मध्यम साहस (५०० पण - ८।१३८) से राजा दण्डित करे ॥ २८४ ॥

विसर्श—'चिकित्पक' शब्द्से यहांपर दोनों प्रकारके चिकित्पक इष्ट हैं, प्रथम शरीरचिकित्सक जो बीपध देकर शर्र रकी चिकित्सा करता हो तथा द्वितीय शल्य चिकित्सक-जो चं रफार अर्थात् ऑगरेशन करके चिकित्सा करता हो।

संक्रम तथा प्रतिमादि तोड्नेपर दण्ड-संक्रमध्वजयष्टीनां प्रतिमानां च भेदकः। प्रतिकुर्याच तत्सवं पञ्च दद्याच्छतानि च।। २८४॥

संक्रम ( नाले या छोटी नहर त्रादिको पार करनेके लिए रक्खे गये पत्यर या काष्ट्र श्रादि ), ध्वज ( राजचिह्न या देवताश्रोंकी ध्वजा ), यष्टि ( जाठ-तालाब, पोखरा, बावली ब्रादिके बीचमें गाड़े गये लकड़ी या पत्थरका खम्भा ब्रादि ), प्रतिमा (मिट्टी आदिकी छोटी छोटी पूजित मूर्तियां ) इनको तोड्ने या किसी प्रकार नष्ट करनेवालेसे राजा उन्हें ठीक करावे तथा उस व्यक्तिको पांच सौ पणों (८।१३६) से दण्डित करे ॥ २८४॥

> शुद्ध पदार्थको दूषित करनेवालेको दण्ड-अद्धितानां द्रव्यागां द्रवरो भेदने तथा। मणीनामपवेधे च दण्डः प्रथमसाहसः॥ २८६॥

शुद्ध पदार्थमें ऋगुद्ध पदार्थ मिलाकर दूषित करनेवाले. नहीं छेदने योग्य माणिक्य श्रादिको छेदनेवाले, श्रीर छेदनेके योग्य मोती माणिक्य श्रादिको ठीक-ठीक योजय स्थानपर नहीं छेदनेवाले व्यक्तिको राजा प्रथम साहस ( ढाई सौ पण-८।१३८ ) से दण्डित करे तथा जिसके उपर्युक्त पदार्थ नष्ट या दूषित हो गये हों, उसे उन पदार्थोंका मूल्य देकर वह ( पदार्थ दूषक मनुष्य ) प्रसन्न करे ॥ २८६ ॥

विषम व्यरहार करनेपर दण्ड-समैहि विषमं यस्तु चरेद्वै मृत्यतोऽपि वा । समाष्नुयाहमं पूर्व नरो मध्यममेव वा ॥ २८०॥

जो मनुष्य समान मृल्य देनेवाले किसीकी अच्छी या अधिक वस्तु दे तथा किसोको निकृष्ट या कम वस्तु दे अथवा समान मूल्यको कोई वस्तुको किसीको कम मूल्यमें दे और किसीको अधिक मूल्यमें दे तो वह मनुष्य (वस्तुके मूल्य श्रादिके श्रनुसार ) प्रथम साहस ( २५० पण ) या मध्यम साहस ( ५०० पण-८।१३६ ) से दण्डित होता है ॥ २८७ ॥

> बन्धनगृहको राजमार्गपर बनवाना-बन्धतानि च सर्वाणि राजा मार्ग निवेशयेत्। द्वःखिता यत्र दृश्येरन्विकृताः पापकारिणः ॥ २८८ ॥

राजा सब प्रकारके बन्धनगृह (जेल, हवालात आदि) को सङ्कपर बनवावे। (हथकड़ी-बेड़ी पहननेसे) दूषित, दाड़ी-मूछ आदि बड़नेसे विकृत तथा भूख आदिसे दुर्वेल अपराधी बन्दियों (कैंदियों ) को लोग देखें ॥ २८८ ॥

> प्राकार श्रादि तोड़नेवालोंको दण्ड— प्राकारस्य च भेत्तारं परिखाणां च पूरकम् । द्वाराणां चैव भङ्कारं चिप्रमेव प्रवासयेत् ॥ २८६ ॥

प्राकार ( नगर या मकानका परकोटा अर्थात् चहारिहवारी ) को तोड़नेवाले, परिखा ( खाई ) को मिट्टी आदिसे भरनेवाले और द्वार ( राजद्वार या नगरद्वार ) को तोड़नेवाले मकुष्यको ( राजा ) शीघ्र ही देशसे बाहर निकाल दे॥ २८९॥

श्रभिचार कर्म करनेवालेको दण्ड— अभिचारेषु सर्वेषु कर्तेच्यो द्विशतो दमः। मृतकर्माण चानाप्तेः कृत्यासु विविधासु च ॥ २६०॥

सव प्रकारसे अभिचार (शास्त्रोक्त हवनादि करके तथा लौकिक चरणकी भूति लेकर था केशको भूमिमें गाइकर इत्यादि रूप मारणोपाय) कर्म जिसके लिए किया गया हो वह मनुष्य नहीं मरे तो उक्त कर्म करनेवालेपर दो सौ पण (८।१३६) दण्ड होता है (तथा यदि वह मनुष्य मर गया हो तो उक्त कर्म करनेवालेको प्राणदण्ड होता है) और माता-पिता श्री आदिको छोइकर दूसरे सूठे लोगोंद्वारा मोहितकर घन आदि लेनेके लिए वशीकरण और उच्चाटन आदि कर्म करनेवाले पर दो सौ पण (८।१३६) दण्ड होता है। २६०॥

दूषित बीज ब्रादि बेचनेपर दण्ड— अबीजविक्रयी चैव बीजोत्कृष्टं तथैव च। मर्यादाभेदकश्चैव विकृतं प्राप्त्याद्वधम् ॥ २६१ ॥

जो मनुष्य नहीं जमनेवाले बीजको जमनेवाला कहकर बेचे तथा अच्छे बीजमें दूषित बीज मिलाकर बेचे और (प्राम-नगर आदिकी) सीमाको नष्ट करे; उसे राजा विकृत वध (हाथ, नाक, कान आदि अक्षोंको काटने) से दण्डित करे ॥२९९॥

चोर सोनारको दण्ड— सर्वेकएटकपापिष्ठं हेमकारं तु पार्थिवः । प्रवर्तमानमन्याये छेदयेक्षवशः क्षुरैः ॥ २६२ ॥

सब कण्टकों ( चोरी श्रादि पाप कर्म करनेसे राज्यमें कण्टकतुल्य लोगों ) में अधिक पापी सोनार यदि अन्याय करने ( किसी प्रकार सोना-चांदी आदि चुराने, या अच्छे धातुके साथ हीन धातु मिलाकर देने ) वाला प्रमाणित हो जाग तो राजा उसके प्रत्येक शरीरको शस्त्रोंसे दुकड़े-दुकड़े कटवा डाले ॥ २६२ ॥

> खेतीके साघन हल आदिको चुराने आदिपर दण्ड-सीताद्रव्यापहरगो शस्त्राणामीषधस्य च। कालमासाद्य कार्य च राजा दण्डं प्रकल्पयेत् ॥ २६३ ॥

खेतीके साधन हल-कुदाल आदि, तलवार आदि शस्त्र और दवाको चुराने पर बुरायी गयी वस्तुत्रींकी समयोपयोगिताका विचारकर तदनुसार दण्डविधान करे।।

> सात प्रकृतियां या सप्ताङ्ग राज्य-स्वाम्यमात्यौ पुरं राष्ट्रं कोशद्रखो सुहत्तथा। सप्त प्रकृतयो होताः सप्ताङ्गं राज्यमुच्यते ॥ २६४ ॥

(१) स्वामी (राजा), (२) मन्त्री, (३) पुर (किला परकोटा खाई आदिसे सुरक्षित राजधानी ), (४) राज्य, (५) कोष, (६) इण्ड (चतुरिजनी अर्थात् हयदल, गजदल, रथदल, और पैदल सेना ) तथा ( ७ ) मित्र; ये सात राजप्रकृतियां हैं, इनसे युक्त 'सप्ताङ्ग' (सात अङ्गोंवाला) राज्य कहलाता है ॥२९४॥

> सात प्रकृतियों में पूर्व-पूर्वकी श्रेष्ठता-सप्तानां प्रकृतीनां तु राज्यस्यासां यथाक्रमम्। पूर्वे पूर्वे गुरुतरं जानीयाद्यसनं महत् ॥ २६४ ॥

राज्यकी इन ( ९।२९४ ) सात प्रकृतियों में क्रमशः पूर्व-पूर्वकी आपितको राजा श्रधिक समसे ॥ २९५॥

विमर्श-अतः राजाका कर्तव्य है कि आगे-आगेवाळी प्रकृतिकी आपित्तकी उपेचा करके उससे पहलेवाली प्रकृतिकी आपित्तको दूर करनेमें प्रथम् प्रयस्तशील होवे अर्थात् मित्र तथा सेना दोनोंको एक समयमें आपित्तमें फंसने या हानिकी सम्भावना होनेपर पहले सेनाकी आपत्तिको दूर करे।

> त्रिदण्डवत् सात प्रकृतियोंको समानता— सप्ताङ्गस्येह राज्यस्य विष्टब्धस्य त्रिद्रण्डवत् । श्रन्योन्यगुणवैशेष्यान्त किंचिद्तिरिच्यते ॥ २६६ ॥

त्रिदण्ड (टिकटी-तिपाई) के समान परस्परमें सम्बद्ध सप्ताङ्ग (९।२९४) राज्यमें उन ब्रङ्गोंको परस्परमें विलक्षण उपकारक होनेसे कोई भी ब्रङ्ग एक दूसरेसे बढ़कर नहीं है ॥ २६६॥

विमर्श-यद्यपि पूर्व रलोक ( ९।२९५ ) में उत्तर अङ्गकी अपेत्ता पूर्व अङ्गको अष्ट कहा गया है, तथापि दूसरे अङ्गसम्बन्धी कार्यको दूसरा अङ्ग नहीं कर सकता, अत्तप्य सब अङ्गोकी समानता उसी प्रकार है, जिस प्रकार तीन कार्षोको परस्पर रस्सी या गौके वाल आदिसे बांधनेपर कोई काष्ट छोटा-बड़ा नहीं होता, किन्तु परस्पर सम्बद्ध वे तीन ही काष्ट समानरूपसे उपकारक होते हैं।

तेषु तेषु तु ऋत्येषु तत्तदङ्गं विशिष्यते । येन यत्साध्यते कार्यं तत्तस्मिन् श्रेष्टमुच्यते ॥ २६७ ॥

( उन (६।२६४) सात प्रकृतियों में से ) उन उन कार्यों में उन-उन प्रकृतियों का विशिष्ट स्थान होता है, ( ऋतएव ) जो कार्य जिस प्रकृतिसे सिद्ध होता है उस कार्यमें वह प्रकृति श्रेष्ट मानी जाती है ( इस प्रकार कार्यकी अपेक्षासे समयानुसार सबकी श्रेष्टता है ) ॥ २९७॥

स्वपरशक्तिका ज्ञान— चारेगोत्साहयोगेन क्रिययैव च कर्मणाम् । स्वशक्ति परशक्ति च नित्यं विद्यानमहीपतिः ॥ २६८ ॥

राजा गुप्तचरोंसे, सेनाके उत्साहसम्बन्धसे श्रौर कार्यों ( मार्ग-निर्माणादि ) के करनेसे उत्पन्न श्रपनी तथा शत्रुकी शक्तिको सर्वदा मालूम करता रहे ॥ २९८॥

कार्यारम्भमें राज्यका कर्तव्य— पीडनानि च सर्वाणि व्यसनानि तथैव च । आरभेत ततः कार्यं संचिन्त्य गुरुलाघवम् ॥ २६६ ॥

राजा अपने तथा शत्रुके राज्यमें काम तथा क्रोधसे किये गये मारण-ताडन आदि ) पीडन और व्यसनोंकी कमी-वेशीको मालूमकर और विचारकर इसके बाद कार्य (सन्धि-विग्रह आदि ) की आरम्भ करे॥ २९९॥

हवोगशीलको श्रीप्राप्ति— श्रारभेतेव कर्माणि श्रान्तः श्रान्तः पुनः पुनः । कर्माण्यारभमाणं हि पुरुषं श्रीनिषेवते ॥ ३०० ॥

राजा शत्रुकृत कपट आदिसे वार-वार कार्य नाश होनेपर भी अपने राज्यको समुन्नत करनेवाले कार्योंको वार-वार वरता ही रहे, क्योंकि वरावर कार्यासम्भ करनेवाले (उद्योगशील) मनुष्यको श्री (विजयलद्मी) निश्चित ही सेवन करती है ॥

> राजाको युग कथन-कृतं त्रेतायुगं चैव द्वापरं कितरेव च। राज्ञो वृत्तानि सर्वाण राजा हि युगमुच्यते ॥ ३०१ ॥

सत्ययुग, त्रेतायुग, द्वापरयुग तथा कलियुग, ये चारो युग राजाके ही चेष्टा-विशेष ( श्राचार, व्यवहार ) से होते हैं, श्रतएव राजाही 'युग' कहलाता है ( इस कारण युगके श्रानुसार कार्य फल देते हैं, ऐसा विचारकर राजाको कार्यारम्भसे उदासीन कभी नहीं होना चाहिये )।। ३०१।।

कितः प्रमुप्तो भवति स जायद् द्वापरं युगम्। कर्मस्वभ्युद्यतस्त्रेता विचरंग्तु कृतं युगम् ॥ ३०२ ॥

सोते हुए ( श्रज्ञान तथा आलस्यादिके कारण उद्यमहीन ) राजाके होनेपर किलयुग, जागते हुए (जानते हुए भी उद्यम नहीं करनेवाले ) राजाके होनेपर द्वापरयुग, कर्म ( सन्धि-विम्रहादि राजकार्य ) में लगे हुए राजाके होनेपर त्रेतायुग श्रीर शास्त्रानुसार विचरण करनेवाले राजा के होनेपर सत्ययुग होता है ॥ ३०२ ॥

विमर्श-राजाको सर्वदा कर्तव्यमें लगे रहना चाहिये। यही इस श्लोकका मुख्य तात्पर्य है, युगोंके होनेमें तात्पर्य नहीं है।

इन्द्रादिके तेजके समान आचरण करना राजाका कर्तव्य-इन्द्रस्याकस्य वायोश्च यमस्य वरुणस्य च। चन्द्रस्याग्ने: पृथिव्याश्च तेजोवृत्तं नृपश्चरेत् ॥ ३०३ ॥

राजाको इन्द्र, सूर्य, वायु, यम, वरुण, चन्द्रमा, अग्नि श्रौर पृथिवीके तेजका श्राचरण करना चाहिये। (राज्यके कण्टकभूत चोर श्रादिको वशमें करनेके लिए प्रताप=दण्ड तथा स्नेह—दोनोंका ही समयानुसार कार्यमें प्रयोग करना चाहिये )॥

राजाको इन्द्रादिके तेजके समान आचरण करनेका प्रकार— वार्षिकांश्चतुरो मासान् यथेन्द्रोऽभिप्रवर्षति। तथाऽभिवर्षेत्स्वं राष्ट्रं कामैरिन्द्रव्रतं चरन् ॥ ३०४ ॥ जिस प्रकार इन्द्र श्रावण त्रादि चार मासोंमें ( श्रजादिकी वृद्धिके लिए ) जल बरसाते हैं, उसी प्रकार इन्द्रके व्रतका श्राचरण करता हुन्ना राजा श्रपने राज्यमें श्राए हुए साधु-महात्मार्श्नोकी इच्छाको पूरा करे ॥ ३०४ ॥

> ष्ठाष्ट्री मासान् यथाऽऽदित्यस्तोयं हरति रश्मिभः। तथा हरेत्करं राष्ट्रान्नित्यमकेत्रतं हि तत् ॥ ३०४ ॥

जिस प्रकार सूर्य श्रगहन श्रादि श्राठ मासोंमें किरणों के द्वारा जलको हरण करता ( लेता = सुखाता ) है, उसी प्रकार राजा राज्यसे करको लेवे यह राजाका 'सूर्य-व्रत' है ॥ ३०५ ॥

प्रविश्य सर्वभूतानि यथा चरति मारुतः । तथा चारैः प्रवेष्टव्यं व्रतमेतद्धि मारुतम् ॥ ३०६॥

जिस प्रकार वायु सब प्राणियों में प्रवेशकर विचरण करती है, उसी प्रकार । राजाको गुप्तचरों द्वारा सर्वत्र प्रवेश करना चाहिये, यह राजाका 'वायुवत' है ॥३०६॥

यथा यमः प्रियद्वेष्यौ प्राप्ते काले नियच्छ्रति । तथा राज्ञा नियन्तच्याः प्रजास्तद्धि यमत्रतम् ॥ ३०७॥

जिस प्रकार यमराज समय आनेपर प्रिय और अप्रिय सबको मारता है, उसी प्रकार राजा समय आने (अपराध करने) पर प्रिय-अप्रिय सब प्रजाओं को दिन्द करे, यह राजाका 'यमव्रत' है।। २०७॥

वरुगोन यथा पाशैर्बद्ध एवाभिदृश्यते । तथा पापान्निगृह्णीयाद् व्रतमेतद्धि वारुणम् ॥ ३०८ ॥

जिस प्रकार बन्धन के योग्य मनुष्य वरुणके पाशसे बंधा हुन्ना ही दीखता ( श्रवस्य बांधा जाता ) है, उसी प्रकार राजा पापियों ( श्रपराधियोंको, जबतक वे सन्मार्गपर नहीं श्रा जांय तबतक ) निप्रह करे, यह राजाका 'वरुणब्रत' है ॥३०८॥

परिपूर्णे यथा चन्द्रं हृष्ट्वा हृष्यन्ति मानवाः । तथा प्रकृतयो यस्मिन्स चान्द्रव्रतिको नृपः ॥ ३०६ ॥

जिस प्रकार परिपूर्ण चन्द्रमाको देखकर मनुष्य हर्षित होते हैं, उसी प्रकार अमात्य आदि प्रकृति (९।२९४ तथा समस्त प्रजा ) जिस राजाको देखकर हर्षित हों, वह राजा चान्द्रवृतिक ('चन्द्रवृत'वाला ) है ॥ ३०९॥

प्रतापयुक्तस्तेजस्वी नित्यं स्यात्पापकर्मसु । दुष्टसामन्तिहंस्रश्च तदाग्नेयं त्रतं स्मृतम् ॥ ३१०॥

राजा पापियों ( त्रपराधियों ) को दण्डित करनेमें सर्वेदा प्रवण्ड तथा श्रमख तेजवाला होवे तथा दुष्ट ( प्रतिकृल व्यवहार करनेवाले ) मन्त्री आदिका वध करनेवाला होवे, यह राजाका 'आग्नेयव्रत' है ॥ ३१० ॥

यथा सर्वाणि भूतानि धरा धारयते समम्। तथा सर्वाणि भूतानि बिभ्रतः पार्थिवं त्रतम् ॥ ३११ ॥

जिस प्रकार पृथ्वी सब प्राणियों को समान भावसे धारण करती है, उसी प्रकार सब प्रजात्रोंका समान भावसे पालन करते हुए राजाका वह 'पार्थिव ( पृथिवी-सम्बन्धी ) व्रतं है ॥ ३११ ॥

इन उपायोंसे चोरका निम्नह करना-एतेरुपायैरन्येश्च युक्तो नित्यमतिनद्रतः। स्तेनानराजा निगृह्णीयात्स्वराष्ट्रे पर एव च ॥ ३१२ ॥

राजा इन सब तथा श्रपनी बुद्धिसे प्रयुक्त दूसरे उपायोंसे युक्त एवं सर्वदा श्राल-स्यहीन होकर अपने राज्यमें रहनेवाले तथा दूसरे राज्यमें रहते हुए अपने राज्यमें आकर चोरी करनेवाले चोरोंका निम्नह करे ( उन्हें दण्डित कर रोके )॥ ३१२॥

ब्राह्मणोंको कद्ध करनेका निषेध-परामप्यापदं प्राप्तो ब्राह्मणान्न प्रकोपयेत्। ते ह्येनं कुपिता हन्युः सद्यः सबलवाहनम् ॥ ३१३ ॥

(कोषक्षयादि रूप) महाविपत्तिमें फसा हुआ भी राजा ब्राह्मणोंको कुद्ध न करे, क्योंकि कुछ वे ब्राह्मण सेना-वाहनके सहित इस राजाको (शाप तथा श्रमिचार मारण-मोहनादि कर्म से ) तत्काल नष्ट कर देते हैं ॥ ३१३ ॥

## ब्राह्मण-प्रशंसा-

यैः कृतः सर्वभन्त्योऽग्निरपेयश्च महोद्धिः।

त्त्रयी चाप्यायितः सोमः को न नश्येत्प्रकोप्य तान् ॥ ३१८ ॥

जिस ब्राह्मणोंने ( शाप देकर अपिनको सर्वभक्षी, समुद्रको अपेय ( नहीं पीने योग्य-खारे पानी वाला ), श्रीर चन्द्रमाको क्षययुक्त कर पीछे पूरा किया, उन ( ब्राह्मणों ) को कद्धकर कीन नष्ट नहीं हो जायेगा ? अर्थात् सभी नष्ट हो जायेंगे ( श्रत एव ब्राह्मणोंको कुद्ध कदापि नहीं करना चाहिये ) ॥ ३१४ ॥

लोकानन्यान्सृजेयुर्ये लोकपालांश्च कोपिताः। देवान्कुर्युरदेवां अ कः विरवंस्तान्समृष्तुयात् ॥ ३१४ ॥ जो ब्राह्मण दूसरे स्वर्ग आदि दूसरे लोकों तथा लोकपालोंकी रचना कर सकते हैं तथा कोधित करनेपर शाप श्रादिसे देवोंको भी श्रादेव (मनुष्य श्रादि) कर सकते हैं उन ब्राह्मणोंको पीडित करता हुआ कौन मनुष्य उचितको पासकता है ? ॥

> यानुपाश्रित्य तिष्ठन्ति लोका देवाश्च सर्वदा। ब्रह्म चैव धनं येवां को हिंस्यात्ताञ्जिजीविषुः ॥ ३१६॥

यहको करने करानेवाले जिन बाह्मणोंका आश्रयकर ( पृथ्वी आदि ) लोक तथा ( इन्द्र आदि ) देव स्थिति पाते हैं और ब्रह्म ( वेद ) ही जिनका धन है उन बाह्मणोंको जीनेका इच्छुक कौन व्यक्ति मारेगा ? अर्थात् कोई नहीं ॥ ३१६॥

मूर्ख ब्राह्मणकी भी पूज्यतामें दृष्टान्त—
श्रविद्वांश्चैव विद्वांश्च ब्राह्मणो दैवतं महत्।
प्रणीतश्चाप्रणीतश्च यथाऽग्निदेवतं महत्। ३१७॥

जिस प्रकार शास्त्र-विधिसे स्थापित अनि तथा सामान्य अनि—में दोनों ही श्रेष्ठ देवता हैं, उसी प्रकार मूर्ख तथा बिद्वान दोनों ही ब्राह्मण श्रेष्ठ देवता हैं (इस कारण मूर्ख ब्राह्मणका भी निरादर नहीं करना चाहिये)॥ ३१७॥

रमशानेष्विप तेजस्वी पावको नैव दुष्यति । हूयमानश्च यज्ञेषु भूय एवाभिवर्धते ॥ ३१८॥

जिस प्रकार तेजस्वी अग्नि रमशानोंमें भी ( शवको जताती हुई ) दूषित नहीं होती, और यहोंमें हवन करनेपर किर अधिक वढ़ती ही है ॥ ३१८॥

ब्राह्मणमें क्षत्रियको शान्त होनेके दृष्टान्त— एवं यद्यप्यनिष्टेषु वर्तन्ते सर्वकर्मसु। सर्वथा ब्राह्मणाः पूज्याः परमं दैवतं हि तत् ॥ ३१६॥

उसी प्रकार ययि ब्राह्मण निन्दित कर्मोंमें भी प्रवृत्त होते हैं, तथापि सब प्रकारसे ब्राह्मण पूज्य हैं, क्योंकि वे उत्तम देवता हैं॥ २१९॥

> तेजस्वी क्षत्रियद्वारा भी ब्राह्मणको पीडित करनेका निषेध— चत्रस्यातिप्रवृद्धस्य ब्राह्मणान्प्रति सर्वशः। ब्रह्मैव सन्नियन्तृ स्यात्चत्रं हि ब्रह्मसंभवम् ॥ ३२०॥

श्चात्यन्त समृद्ध (तेजस्वी) भी क्षत्रिय यदि ब्राह्मणको पीडित करे तो उसका (शाप श्चादि के द्वारा) शासन करनेवाला ब्राह्मण ही है, क्योंकि क्षत्रिय ब्राह्मण (की बाहु) से उत्पन्न है ॥ ३२०॥ श्रद्भचोऽग्निर्वह्मतः ज्ञगरमनो लोहमुत्थितम्। तेषां सर्वत्रगं तेजः स्वासु योनिषु शाम्यति ॥ ३२१ ॥

पानीसे त्रावन, ब्राह्मणसे क्षत्रिय श्रीर पत्थरसे लोहा (परम्परा द्वारा तलवार बाण त्रादि रास्त्र ) उत्पन्न हुए हैं ; सर्वतोगामी उनका तेज श्रपनी योनि (उत्पन्न करनेवाले ) में शान्त (शक्ति होन ) हो जाता है ॥ ३२१॥

विमर्श—सबको जलानेमें समर्थ अधिका तेज अपने उत्पादक पानीमें, सबको जीतने या पीडित करनेमें समर्थ चित्रयका तेज अपने उत्पादक ब्राह्मणमें और सबको काटनेमें समर्थ लोहे (से बने तलवार आदि) का तेज अपने उत्पादक पत्थरमें शान्त हो जाता है।

ब्राह्मण-क्षत्रियका परस्पर सहायकत्व— नाब्रह्म च्रत्रमृष्नोति नाच्चत्रं ब्रह्म वर्धते । ब्रह्म चुत्रं च संपृक्तमिह चामुत्र वर्धते ॥ ३२२॥

ब्राह्मणके विना क्षत्रिय तथा क्षत्रियके विना ब्राह्मण समृद्धिको नहीं पा सकते, (किन्तु) मिले हुए ब्राह्मण तथा क्षत्रिय इस लोकमें तथा परलोकमें (धर्मार्थ-काम-मोक्ष रूप चतुर्विध प्रक्षार्थको पानेसे ) समृद्धिको पाते हैं ॥ ३२२ ॥

पुत्रको राज्य सौंपकर युद्धमें प्राणत्याग करना राजकर्तव्य— दत्त्वा धनं तु विषेध्यः सर्वद्ग्रहसमुस्थितम् । पुत्रे राज्यं समासृज्य कुर्वीत प्रायणं रगो ॥ ३२३॥

सब दण्डों ( जुर्माने ) से प्राप्त धनको ब्राह्मणों के लिए देकर तथा राज्यको हुन्नके लिए सौंपकर (क्षत्रिय राजा ) युद्धमें प्राणत्याग करे ( श्रीर युद्धके श्रसम्भव होनेपर श्रनशन श्रादिसे प्राण त्याग करे )।। ३२३।।

एवं चरन् सदा युक्तो राजधर्मेषु पाधिवः। हितेषु चैव लोकस्य सर्वान्यत्यान्नियोजयेत्।। ३२४॥

इस प्रकार ( सप्तमसे नवम अध्याय तकमें वर्णित ) राजधर्मों तत्पर होकर व्यवहार करता हुआ राजा लोक हितकर कार्यों में समस्त भृत्योंको नियुक्त करे॥

> वैश्य-श्रूद्धके कर्मविधानका कथन— एषोऽखिलः कर्मविधिकको राज्ञः सनातनः। इमं कर्मविधि विद्यात्क्रमशो वैश्यशुद्धयोः॥ ३२%॥

( मगुजा महर्षियोंसे कहते हैं कि मैंने ) राजाके इस समस्त सनातन कर्म विधानको कहा, अब क्रमशः वैश्य तथा श्रूहके वच्यमाण कर्मविधानको जानना चाहिये ॥ ३२५ ॥

वैश्यके धर्म-

वैश्यस्तु कृतसंस्कारः कृत्वा दारपरिग्रहम् । वार्तायां नित्ययुक्तः स्यात्पशूनां चैव रक्तार्यो ॥ ३२६ ॥ वेश्य यज्ञोपवीत संस्कार होनेकं बाद विवाहको करके खेती श्रादि करने तथा

पशुपालनमें सर्वदा लगा रहे ॥ ३२६ ॥

प्रजापतिहिं वैश्याय सृष्ट्वा परिददे पशुन् । ब्राह्मणाय च राज्ञे च सर्वाः परिददे प्रजाः ॥ ३२७ ॥

ब्रह्माने पशु बोंकी सृष्टि करके पालन ( करनेके लिए ) वैश्योंको दिया तथा सब प्रजाब्योंकी सृष्टि करके ( रक्षा करनेके लिये ) ब्राह्मण तथा राजाको दिया ॥ ३२७॥

न च वैश्यस्य कामः स्थान्न रच्चेयं पश्रूनिति । वैश्ये चेच्छति नान्येन रिच्चतव्याः कथंचन ॥ ३२८॥

'में पशुपालन नहीं करूं' ऐसी इच्छा वैश्यको कदापि नहीं करनी चाहिये श्रौर वैश्यको पशुपालनकी इच्छा करते रहनेपर राजाको दूसरेसे पशु-पालन नहीं कराना चाहिये॥ ३२८॥

मणि आदिके मूल्यका ज्ञान करना वैश्यका कर्तव्य — मणिमुक्ताप्रवालानां लोहानां तान्तवस्य च। गन्धानां च रसानां च विद्यादर्घवलावलम् ॥ ३२६॥

मणि, मोती, मूँगा, लोहा, कपड़ा, गन्धक ( कर्पूर त्रादि ), त्रौर इस ( नमक व्यादि ) के मूल्यकी कमी वेशीको वैश्य देशकालानुसार मालुम करे ॥ ३२६॥

बीजादिका ज्ञान करना वैश्यका कर्तव्य— बीजानामुप्तिविच स्यात्चेत्रदोषगुणस्य च । मानयोगं च जानीयात्तृलायोगांश्च सर्वशः ॥ ३३०॥

सब बीजोंको बोनेकी विधि (कौन बीज किस समयमें कैसे खेतमें, कितने प्रमाणमें किस प्रकार बोया जाता है। इत्यादि विधि), खेतोंके गुण तथा दोष, तौल (मन, श्राधमन, परेरी, सेर, छटाक श्रादि तथा तोला, मासा रत्ती श्रादि ) तथा तौलनेके उपाय; इन सबको वैश्य श्रव्छी तरह मालूम करे।। ३३०॥

वस्तुत्र्योंकी सारासारतादिका ज्ञान करना वैश्यका कर्तव्य— सारासारं च भागडानां देशानां च गुणांगुणान्। लाभालाभं च परायानां पशूनां परिवर्धनम्।। ३३१।।

वस्तुत्र्योंकी सारता ( श्रम्छापन ) तथा निःसारता ( खराबी ) देशोंके गुण तथा दोष, सौदों ( बेचे जानेवाली वस्तुत्र्यों ) के लाभ तथा हानि, पशुश्रोंको बढ़ानेके उपाय (किस समयमें कैसा कार्य करनेसे पशुश्रोंकी उन्नति होगी इत्यादि उपाय )।

भृत्यानां च भृतिं विद्याद्वाषाश्च विविधा नृणाम् । द्रव्याणां स्थानयोगांश्च क्रयविक्रयमेव च ॥ ३३२ ॥

नौकरों ( या मजदूरों ) का ( देश, काल तथा परिश्रमके अनुसार ) वेतन, मनुष्योंकी अनेक देशकी भाषा, बस्तुओं के योग्य स्थान तथा मिलावट (अमुक वस्तु अमुक स्थानमें रखनेपर तथा मिलानेपर बिगड़ेगी या सुरक्षित रहेगी, इत्यादि ), कय-विक्रयका ज्ञान (अमुक वस्तुको अमुक स्थान तथा समयमें खरीदने तथा बेचनेसे लाभ होगा, इत्यादि ) इन सब विषयोंको वैश्य अच्छी तरह मालूम करे ॥३३२॥

श्रत्न देना वैरयका कर्तव्य— धर्मेण च द्रव्यवृद्धावातिष्ठेद्यत्नमुत्तमम् । द्दाच सर्वभूतानामन्नमेव प्रयत्नतः ॥ ३३३॥

वैश्य इस प्रकार (९।३२६-३३२) धर्मसे (व्यापार, पशुपालन तथा खेतीके हारा) धन बढ़ानेका उद्योग करता रहे तथा सब प्राणियोंके लिए प्रयलपूर्वक प्रकाही अधिक दान करता रहे ॥ ३३३॥

श्रुद्रका धर्म-

विप्राणां वेदविदुषां गृहस्थानां यशस्विनाम् । शुश्रुषैव तु शूद्रस्य धर्मो नैश्रेयसः परः ॥ ३३४ ॥

वेदहाता ब्राह्मणों तथा यशस्वी सद्गृहस्योंकी सेवा करना ही शुद्धका कल्याण-कारक उत्तम धर्म है ॥ ३३४॥

द्विजसेवादिसे शद्भको उत्तमजातिलाभ— शुचिरुत्कृष्टशुश्रूषुर्भृदुवागनहंकृतः । ब्राह्मणाद्याश्रयो नित्यमुत्कृष्टां जातिमश्नुते ॥ १३४॥ शुद्ध (बाहरी शारीरिक शुद्धि तथा भीतरी मानसिक शुद्धिसे मुक्त ), श्रपनेसे श्रेष्ठ जातिवालोंको सेवा करनेवाला, मधुर भाषण करनेवाला, श्रहङ्कारसे रहित श्रोर सदा ब्राह्मणादिके आश्रयमें रहनेवाला शूद श्रेष्ठ जातिका प्राप्त करता है ॥ ३३५॥

एषोऽनापदि वर्णानामुक्तः कर्मविधिः शुभः। श्रापद्मिप हि यस्तेषां क्रमशस्तिनिबोधत ॥ ३३६ ॥

( मृजुजी महर्षियों से कहते हैं कि - मैने ) श्रापितकाल नहीं रहनेपर वर्णों ( ब्राह्मणादि चारो वर्णों ) के कल्याणकारक कर्मको कहा, उन ( ब्राह्मणादि वर्णों ) के आपत्तिकालमें भी जो धर्म है, उसे ( आपतोग कहते हुए मुक्तसे ) मालूप कीजिये ॥ ३३६ ॥

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् स्व्यादिधर्मविनिर्णयः 'पूर्णचन्द्र'कृपादृष्ट्या नवमे पूर्णतामगात् ॥ ६ ॥ इति मणिप्रभाटीकायां नवमोऽध्यायः ॥ ९ ॥

## अथ दशमोऽध्यायः।

केवल ब्राह्मणको अध्यापनाधिकार— अधीयीरंस्रया वर्णाः स्वकमस्था द्विजातयः। प्रज्ञ्याद् ज्ञाह्मणस्त्रेषां नेतराविति निश्चयः॥ १॥

अपने - अपने कर्मनें तत्पर तीनों (ब्राइण, क्षत्रिय और वैश्य) वर्णवाले द्विज (वेदको ) पहें तथा ब्राह्मण उन तीनों वर्णोंको पहावे, दूसरे दोनों (क्षत्रिय

तथा वैश्य ) वर्ण नहीं पड़ावें, ऐसा शास्त्रीय निर्णय है ॥ १ ॥

विमर्श-पूर्व प्रतिज्ञा ('सङ्कीर्णानाञ्च सम्भवम्' १।११६) के अनुसार प्रसङ्ग प्राप्त वर्णसङ्करोत्पत्ति कथनमें वर्णोंसे ही वर्णपङ्करकी उत्पत्ति होनेसे वर्णानुवादार्थ वर्णत्रयके धर्ममें बाह्मणमात्रका अध्यायन कार्य इस वचनसे प्रतिपादित किया गया है। इस वचनके तृतीयपाद ( 'प्रव्रूपाद् बाह्मगस्त्वेषास् ) कथनसे ही यद्यपि चत्रिय तथा वैश्यके अध्यापन कार्यका निषेध हा जाता है, तथापि 'नेतरीं' अन्य दो वर्ण-चित्रय तथा वैश्यको अध्यापन कार्यका पुनर्निषेध प्रायश्चित्त-गौरवार्थ समझना चाहिये।

सर्वेषां त्राह्मणो विद्याद् वृत्त्युपायान् यथाविधि । प्रव्रयादितरेभ्यश्च स्वयं चैव तथा भवेत्।। २।। ब्राह्मण सर्वों (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद वर्णों ) की जीविका केउपायको स्वयं मालूम करे, उसका उन्हें उपदेश दे तथा स्वयं भी वैसा ही (शास्त्रोक्त नियमा- बुसार आचरण कनेवाला ) होवे ॥ २ ॥

ब्राह्मणको सब वर्णोका स्वामित्व— वैशेष्यात्प्रकृतिश्रेष्ठचान्नियमस्य च धारणात्। संस्कारस्य विशेषाच वर्णानां ब्राह्मणः प्रभुः॥ ३॥

जातिकी विशिष्टतासे, उत्पत्ति स्थान ( ब्रह्माके सुख ) की श्रेष्ठतासे, ( श्रध्ययन, श्रध्यापन एवं व्याख्यान श्रादिके द्वारा नियम ( श्रुति-स्पृति विहित श्राचरण ) के धारण करनेसे श्रीर यज्ञीपवीत संस्कार श्रादिकी श्रेष्टतासे सब वर्णों में ब्राह्मण ही वर्णोंका स्वामी है ॥ ३॥

द्विजवर्ण कथन--

ब्राह्मणः चत्रियो वैश्यस्त्रयो वर्णा द्विजातयः । चतुर्थ एकजातिग्तु शूदो नास्ति तु पञ्चमः ॥ ४ ॥ ब्राह्मण, क्षात्रय श्रीर वैश्य, ये तीन वर्ण 'द्विजाति' (या 'द्विज' ) हैं, श्रीर वौथा एक वर्ण शुद्ध है ; पांचवा ( वर्ण कोई भी ) नहीं है ॥ ४ ॥

सजातीय कथन -

सर्ववर्णेषु तुल्यासु पत्नीध्वज्ञतयोनिषु । आनुलोम्येन सम्भूना जात्या ज्ञेयास्त एव ते ॥ ४॥

( इन पूर्वोक्त ) सब वणों ( ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्ध ) श्रयवा योनि-समान जातिवाली ब्रियोंमें क्रमशः उत्पन्न सन्तान 'सजातीय' कहलाते हैं ॥ ५ ॥

विसर्श—झाह्मण वर्णवाले पितासे झाह्मण वर्णवाली मातामें उत्पन्न सन्तान 'सजातीय' होगा, भिन्न वर्णवाली मातामें उत्पन्न सन्तान 'सजातीय' नहीं होगा।

> पिताकी जातिके समान जाति होना — स्त्रीष्यन तरजातासु द्विजैक्तपादितान्सुतान्। सहशानेय तानाहुर्मातृदोषियगहितान्॥ ६॥

द्विजाति ( १०१४ ) के द्वारा वादवाले वर्णकी जियोंमें ( ब्राइमणसे क्षत्रियामें, क्षत्रियामें, क्षत्रियसे वैश्यामें तथा वैश्यसे शुद्धामें ) उत्पन्न किये हुए माता है ( होन वर्णवाली होनेसे ) दोषसे निन्दित पुत्रोंको पिता है समान जातियालों कहा गया है ॥ ६ ॥

विमर्श—'पिताकी समान जातिवाला'का तारपर्य पिताकी जातिसे कुछ हीन तथा माताकी जातिसे कुछ श्रेष्ठ जातिवाला समझना चाहिये। इनमें बाह्मण पितासे चित्रया मातामें उत्पन्न पुत्र 'मूर्द्धाभिपिक्त' चत्रिय पितासे वैश्या मातामें उत्पन्न पुत्र 'माहिष्य' और वैश्य पितासे शुद्रा मातामें उत्पन्न पुत्र 'करण' संज्ञक होता है ऐसा महर्षि याज्ञवल्क्यने कहा है; उनमें-से हाथी-घोड़ेको सिखाना तथा शख घारण कल्का 'मूर्द्धाभिषिक्त'के, नाचना-गाना आदि 'माहिष्य'के और द्विजसेवा धन-धान्यकी अध्यचता, राजसेवा, दुर्ग तथा अन्तःपुरकी रचा करना 'पारशव-उग्र-करण' के काम उश्वनोने कहे हैं।

श्चनन्तरासु जातानां विधिरेष सनातनः। द्वयेकान्तरासु जातानां धर्म्यं विद्यादिमं विधिम्।। ७।।

(मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि) अनन्तर वर्णवाली खियोंमें उत्पन्न पुत्रोंका यह सनातन विधान है। एक या दो वर्णोंके अनन्तरवालीखीमें (क्रमशः एक वर्णकी अनन्तरवाली जैसे बाइणसे वैश्यामें, क्षत्रियसे श्रुहामें; दो वर्णोंकी अनन्तर-वाली जैसे—बाइणसे श्रुहामें उत्पन्न पुत्रका विधान यह (आगे कहा हुआ) समम्मना चाहिये॥ ७॥

त्रानुलोमज वर्णसङ्करोंका कथन— ब्राह्मणाद्वेश्यकन्यायामम्बष्ठो नाम जायते । निषादः शुद्रकन्यायां यः पारशव उच्यते ॥ ८॥

ब्राह्मणसे (विवाहिता) वैश्यामें उत्पन्न 'श्रम्बष्ट' नामक, श्रूदामें उत्पन्न 'निषाद' नामान्तरसे 'पाराशव' नामक पुत्र होता है ॥ ८ ॥

चित्रयाच्छूर्कन्यायां क्रूराचारविहारवान् । चत्रश्रुद्रवपुजन्तुक्यो नाम प्रजायते ॥ ६ ॥

अत्रियसे (विवाहित ) शूद्र वर्णवाली श्लीमें उत्पन्न पुत्र क्रूकर्मा तथा क्रूर चेष्ठावाला एवं अत्रिय-शूद्रके स्वभाववाला 'उम्र' नामक पुत्र होता है ॥ ९ ॥

3. तद्यथा—'विप्रान्यूद्धांभिषिको हिःःःः वैश्याशुद्धवोस्तु राजन्यान्माहिष्योग्री सुतौ स्मृतौ ॥ वैश्यानु करणः शृद्धवाम्ःः।। इति । (याज्ञ० स्मृ० १।९१-९२) २. 'वृत्तयश्चेषामुशनसोकाः—'हस्त्यश्वरथिश्चा अम्प्रधारणं ्नृत्यगीतनत्त्रन्न जीवनं सस्यरत्ता च माहिष्याणाम् , द्विजातिश्चश्रृषा धनधान्याध्यत्तता राजसेवा दुर्गान्तःपुररत्ता च पाराश्चवोग्रकरणानाम् इति । ( म० मु० )। उक्त षड्विघ पुत्रोंका हीनत्वकथन— विप्रस्य त्रिषु वर्णेषु नृपतेर्वर्णयोद्धयोः । वैश्यस्य वर्णे चैकस्मिन्षडेतेऽपसदाः स्मृताः ॥ १० ॥

ब्राह्मणसे तीन (क्षत्रिया, वैश्य तथा श्र्द्र) वर्णवाली स्त्रियों में; क्षत्रियसे दो (वैश्य तथा श्र्द्र) वर्णवाली स्त्रियों में श्रीर वैश्यसे एक (श्र्द्र) वर्णवाली स्त्रीमें उत्पन्न-ये ६ प्रकारके प्रत्र निकृष्ट कहे गये हैं॥ १०॥

प्रतिलोमज वर्णसङ्करोंका कथन— चित्रयाद्विप्रकन्यायां सूतो भवति जातितः। वैश्यान्मागधवैदेहौ राजविप्राङ्गनासुतौ ॥ ११॥

क्षत्रियसे ब्राह्मण वर्णको कन्यामें उत्पन्न पुत्र 'सूत' वैश्यसे क्षत्रिय वर्णकी कन्यामें उत्पन्न पुत्र 'मागघ' श्रोर ब्राह्मण वर्णकी कन्यामें उत्पन्न पुत्र 'वैदेह' संज्ञक होता है ॥ ११ ॥

शूद्रादायोगवः चत्ता चरडालश्चाधमो नृणाम्। वैश्यराजन्यविप्रासु जायन्ते वर्णसंकराः॥ १२॥

शुद्रसे वैश्य, क्षत्रिय तथा ब्राह्मणकी कन्यामें उत्पन्न पुत्र कमशः 'श्रायोगव, क्षता' श्रीर मनुष्योंमें नीचतम 'चण्डाल' संज्ञक होता है ॥ १२ ॥

क्षता तथा वैदेहककी स्पर्शयोग्यता—
एकान्तरे त्वानुलोम्यादम्बष्टोग्री यथा स्मृतौ।
चत्तुवैदेहकौ तद्वत्प्रातिलोम्येऽपि जन्मनि॥ १३॥

अनुलोम कमसे (उच्च वर्णवाले पुरुषसे नीच वर्णवाली स्त्रीमें) एक वर्णके अन्तरवाली स्त्रीमें उत्पन्न 'अम्बन्ध' (१०।८) तथा 'उम्न' (१०।९) संज्ञक पुत्र जिस प्रकार स्पर्शादिके योग्य हैं, उसी प्रकार प्रतिलोम कमसे (नीच वर्णवाले पुरुषसे उच्च वर्णवाली स्त्रीमें एक वर्णके अन्तरवाली स्त्रीमें ) उत्पन्न 'क्षत्ता' (१०।९) तथा 'वैदेह' (१०।११) संज्ञक पुत्र भी स्पर्शादिके योग्य हैं ॥ १३ ॥

विमर्श—एक वर्णके अन्तरवाली श्वियोंमें अनुलोमज प्रतिलोमज क्रमसे उत्पन्न 'अम्बष्ट, उम्र, चत्ता और वैदेह' (१०।८-११) संज्ञक पुत्रोंको स्पृश्य कहनेसे अनन्तर वर्णवाली श्वियोंमें प्रतिलोमज क्रमसे उत्पन्न 'स्त, मागध और आयोगव' (१०।११-१२) संज्ञक पुत्र स्वतः स्पर्शके योग्य सिद्ध होते हैं, अत्तप्व प्रतिलोमज क्रमसे उत्पन्न एकमात्र 'चण्डाल' (१०।१२) सं क पुत्र ही स्पर्शके अयोग्य कहा गया है।

श्रनन्तरादि वर्णकी श्रीमें उत्पच पुत्रका मातृजातीय संस्कार— पुत्रा येऽनन्तरस्त्रीजाः क्रमेणोक्ता द्विजन्मनाम् । ताननन्तरनाम्नस्तु मातृदोषात्प्रचचते ॥ १४॥

द्विजों (१०१४) से अनन्तर (ब्राह्मणसे क्षत्रियामें, क्षत्रियसे वैश्यामें तथा वैश्यामें तथा वैश्यामें ), एकान्तर (ब्राह्मणसे वैश्यामें तथा क्षत्रियसे रह्मामें) श्रौर द्वयन्तर (ब्राह्मणसे रह्मामें) वर्णवाली स्त्रियोंमें उत्पन्न पुत्र जो कहे गये हैं; मातृ-दोष (माताकी नीच वर्णता) से उत्पन्न उनके संस्कार श्रादि माताकी जातीके अनुसार ही मन्वादि महर्षियोंने वतलाया है।। १४॥

श्रन्यान्य वर्णसङ्कर जातियोंका कथन— ब्राह्मणादुमकन्यायामावृतो नाम जायते । स्राभीरोऽम्बष्टकन्यायामायोगव्यां तु धिग्वणः ॥ १४ ॥

ब्राह्मणसे 'उम्र' (१०।९) 'ब्रम्बष्ट' (१०।८) तथा 'ब्रायोगन' (१०।१२) की कन्यात्रोंमें उत्पन्न पुत्र क्रमशः 'ब्रावृत, ब्राभीर ख्रीर धिग्वण' संज्ञक होते हैं ॥

हीन वर्णसङ्कर-

त्रायोगवश्च सत्ता च चरडालश्चाधमो नृणाम्। प्रातिलोम्येन जायन्ते शूदादपसदास्त्रयः॥ १६॥

शूद्रसे प्रतिलोमकमसे (नीच वर्णके पुरुषसे उच वर्णकी कन्यामें) उत्पन्न 'श्रायोगव, क्षत्ता तथा चण्डाल' संज्ञक पुत्र शूद्रकी अपेक्षाहीन तथा मनुष्योंमें श्रधम होते हैं॥ १६॥

वैश्यान्मागधवैदेही चत्रियात्सृत एव तु । प्रतीपमेते जायन्ते परेऽप्यपसदास्त्रयः ॥ १७ ॥

प्रतिलोम कमसे वैश्यसे ( कमशः क्षत्रिय तथा ब्राह्मणकी कन्याश्रोंमें ) उत्पन्न 'मागध तथा वैदेह' और क्षत्रियसे ( ब्राह्मणकी कन्यामें ) उत्पन्न 'सूत' ( १०।११ ) संज्ञक ये तीनों पुत्र भी ( पुत्रकार्यकी अपेक्षा ) नीच माने गये हैं ॥ १७॥

जातो निषादाच्छूद्रायां जात्या भवति पुक्कसः । शुद्धाज्ञातो निषाद्यां तु स वै कुक्कुटकः स्मृतः ॥ १८ ॥ 'निषाद' (१०।८) से शुद्ध वर्णकी कन्यामें उत्पन्न पुत्र 'पुक्कस' श्रौर शुद्धसे 'विषाद' की कन्यामें उत्पन्न पुत्र 'कुकुट' संज्ञक कहा गया है ॥ १८ ॥

च्तुर्जातस्तथोत्रायां श्वपाक इति कीर्त्यते । वैदेहकेन त्वम्बष्ठचामुत्पन्नो वेण उच्यते ॥ १६॥ क्षता ( १०।१२ ) से 'उम्र' (१०।२१) की कन्यामें उत्पन्न पुत्र 'श्वपाक' संज्ञक कहा जाता है और 'वैदेह' (१०।११) से 'श्रम्बष्ट' (१०।१२) की कन्यामें

उत्पन्न पुत्र 'वेण' संज्ञक कहा गया है ॥ १९ ॥

'बात्य' संज्ञक पुत्र— द्विजातयः सवर्णासु जनयन्त्यव्रतांस्तु यान्। तान्सावित्रीपरिभ्रष्टान्त्रात्यानिति विनिद्शेत् ॥ २०॥

द्विज (१०१४) द्वारा श्रपने समान वर्णवाली स्त्रियों में उत्पादित यज्ञोपवीत संस्कारके अयोग्य एवं सावित्रीसे अष्ट पुत्रोंको 'त्रात्य' कहा जाता है ॥ २०॥

> व्रात्य ब्राह्मणसे उत्पन्न सङ्कीर्ण जाति— त्रात्यात्त जायते विप्रात्पापात्मा भूजेकण्टकः। श्रावन्त्यवाटघानौ च पुष्पघः शैख एव च ॥ २१ ॥

'ब्रात्य' (१०।२०) संज्ञक ब्राह्मणसे ब्राह्मणीमें 'भूर्जकण्टक' संज्ञक पापी पुत्र उत्पन्न होता है। देशभेदसे इसीके 'श्रावन्त्य, वाटधान, पुष्पध श्रौर शैख' संज्ञाएं भी हैं ॥ २१॥

'वात्य' क्षत्रियसे उत्पन्न सङ्कीर्ण जाति— मल्लो मल्लश्च राजन्याद्व्रात्यान्निच्छिविरेव च। नटश्च करणश्चैव खसो द्रविड एव च ॥ २२ ॥

'वात्य' (१०।२०) संज्ञक क्षत्रियसे क्षत्रियामें उत्पन्न 'मास, मास, निच्छिनि, नट, करण, खस और द्रविड' संज्ञक पुत्र उत्पन्न होते हैं। (ये सव संज्ञाएं भी देशमेदसे एक ही पुत्रकी हैं )॥ २२॥

'वात्य' वैश्यसे उत्पन्न सङ्घीर्ण जाति— वैश्यात्तु जायते बात्यात्सुधन्वा वार्य एव च। कारुषश्च विजन्मा च मैत्रः सात्वत एव च ॥ २३॥

'बात्य' ( १०।२० ) संज्ञक वैश्यसे वैश्यामें उत्पन्न पुत्र 'सुधन्नाचार्य (सुधन्वा तथा त्राचार्य ), कारुष, विजन्मा, मैत्र त्रीर सात्वतं संज्ञक होते हैं। ( ये सब संज्ञाएं भी देशमेदसे एक ही पुत्रकी हैं ) ॥ २३ ॥

वर्णसङ्कर सन्तानके उत्पन्न होनेमें कारण— व्यभिचारेण वर्णानामवेद्यावेदनेन च। स्वक्रमेणां च त्यागेन जायन्ते वर्णसंकराः ॥ २४॥

्र ब्राह्मणादि वर्णोके (परस्पर-परस्रीके साथ) व्यभिचारसे, एक गोत्रमें विवाह करनेसे और यज्ञोपवीत संस्कार आदि अपने कर्मोंको छोड़नेसे 'वर्णसङ्कर' सन्तानें उत्पन्न होती हैं॥ २४॥

सङ्कीर्णयोनयो ये तु प्रतिलोमानुलोमजाः। स्रम्योन्यव्यतिषक्ताश्च तान्प्रवच्याम्यशेषतः ॥ २४ ॥

( भगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—) जो प्रतिलोम ( नीचवर्ण पुरुषसे उच्चवर्ण क्षीमें ) ग्रीर श्रमुलोम (उच्चवर्ण पुरुष तथा नीचवर्णा क्षीमें) व मसे उत्पन्न होनेवाली परस्परमिश्रित जो 'सङ्कीर्ण' योनियां श्रर्थात् 'वर्णसङ्कर' जातियां हैं; उन्हें (मैं ) विशेष रूपसे कहूंगा ॥ २५॥

सूतो वैदेहकश्चैव चरडालश्च नराधमः । मागधः चत्रजातिश्च तथाऽयोगव एव च ॥ २६ ॥ सूत, वैदेह, नराधम चण्डाल, मागघ, क्षत्ता श्रौर श्रायोगव—॥ २६ ॥

एते षट् सदृशान्वर्णाञ्जनयन्ति स्वयोनिषु । मातृजात्यां प्रसूयन्ते प्रवरासु च योनिषु ॥ २७ ॥

ये ६ प्रतिलोमज ( नीच पुरुषसे उच्चवर्णा ख्रियोंमे उत्पन्न ) पुरुष श्रपनी— श्रपनी जातिवाले, श्रपनी-श्रपनी माताश्रोंकी जाति, श्रपनेसे श्रेष्ठ क्षत्रियादि जाति तथा नीच श्रुहादि जातिवाली ख्रियोंमें श्रपने ही समान जातिवाले हीन वर्णोंको उत्पन्न करते हैं॥ २७॥

यथा त्रयाणां वर्णानां द्वयोरात्मास्य जायते । त्र्यानन्तर्योत्स्वयोन्यां तु तथा बाह्येष्वपि क्रमात् ॥ २८ ॥

जिस प्रकार तीन वर्णों ( ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य ) में से दो वर्णों ( क्षत्रिय तथा वैश्य ) में इस ( ब्राह्मण ) की आत्मा ( द्विज ) सन्तान उत्पन्न होती है और अपनी सवर्णा (ब्राह्मणी) में द्विज सन्तान उत्पन्न होती है; उसी प्रकार बाह्म वर्णों ( वैश्य तथा क्षत्रियसे क्षत्रिया तथा ब्राह्मणीमें भी ) क्रमसे द्विज सन्तान होती है ॥

विमर्श-इस श्लोकका विशद् अभिप्राय यह है कि-ब्राह्मण, चत्रिया, वश्या तथा शूदा-इन तीन वर्णोंमें-से प्रथम दो वर्णों ( चत्रिया तथा वैश्या ) में हिज सन्तान उत्पन्न करता है और अपनी सवर्णा स्त्री (ब्राह्मणी ) में तो द्विज सन्तान उलक करता ही है. उसी प्रकार वैश्य चत्रियामें और चत्रिय बाह्मणीमें प्रतिलोमज क्रमसे द्विज सन्तान उत्पन्न करता है, अर्थात् ये सन्तान 'द्विज' कहलाते हैं। मेधा-तिथिका मत है कि-'जिस प्रकार' बाह्मण, तीन वर्णकी खी (बाह्मणी, चत्रिया तथा वैश्या ) में द्विज सन्तान उत्पन्न करता है उसी प्रकार वैश्य चत्रियामें और चत्रिय ब्राह्मणीमें द्विज सन्तान उत्पन्न करता है और ये सभी सन्तान 'द्विज' होनेसे उपनयन संस्कारके योग्य हैं, यही बात 'एते पड़ द्विजधर्माणः' वचनसे कहेंगे भी, हां, उनमें इतनी विशेषता है कि अनुलोमभाव आतृजातिसे है। किन्तु 'प्रति-छोमजास्त धर्महीना' इस गौतम सुनिके वचनसे ऐसे द्विजोके संस्कारका निषेध ही किया गया है।

> ते चाऽपि बाह्यान्सुबहूं स्ततोऽप्यधिकदूषितान्। परस्परस्य दारेषु जनयन्ति विगर्हितान् ॥ २६ ॥

वे आयोगव (१०।१२) आदि ६ वर्णसङ्कर जातिवाले प्ररुष परस्पर जाति-वाली ब्रियोंमें बहुत, श्रवुलोमज सन्तानसे भी श्रिधिक दूषित तथा ( सत्कार्यों में ) निन्दित सन्तानोंको उत्पन्न करते हैं ॥ २९ ॥

विमर्श-उदाहरण-यथा-'भायोगव' (१०।१२) जातीय पुरुष 'बत्ता' (१०।१२) जातिवाली स्त्रीमें, एवं 'ज्ता' जातिवाला पुरुष भी 'भायोगव' जातिवाली स्त्रीमें अपनेसे अधिक हीन सन्तानको उत्पन्न करता है। इसी प्रकार शेष वर्णसङ्कर जातिवालोंके विषयमें भी जानना चाहिये।

> यथैव शूद्रो ब्राह्मएयां बाह्यं जन्तं प्रस्यते । तथा बाह्यतरं बाह्यश्चातुर्वेषये प्रसूचते ॥ ३० ॥

जिस प्रकार शरद प्रकृष ब्राह्मणीमें सर्वथा त्याज्य 'चण्डाल' (१०।१२) जातिवाली सन्तानको उत्पन्न करता है, उसी प्रकार 'चण्डाल' भी ब्राह्मणी श्रादि चारीं वर्णवाली ब्रियोंमें श्रपनेसे भी श्रधिक हीन सन्तानको उत्पन्न करता है ॥ ३०॥

> प्रतिकलं वर्तमाना बाह्या बाह्यतरान्प्रनः। हीना हीनान्त्रस्यन्ते वर्णान्पञ्चदशैव तु ।। ३१।।

(द्विज प्रतिलोमजोंकी अपेक्षा हीन होनेसे ) बाह्य प्रतिलोमज अर्थात् आयोगव, अत्ता तथा चण्डाल (१०।१२)—ये तीनों (चारो वर्णवाली स्त्रियों (ब्राह्मणी, क्षत्रिया, वैश्या तथा रहिता ) में और एक आयोगवीमें ) कुल मिलाकर १५ प्रकारकी अपनेसे बाह्य ( सर्वकर्मबिहर्भृत ) तथा हीन सन्तानोंको उत्पन्न करते हैं ॥ ३१॥

विमर्श-आयोगव, चत्ता तथा चण्डाळ—ये तीनो ही प्रतिलोमज सन्तान सब श्रीत स्मार्त कियासे बहिर्मृत तथा सब वर्णोंमें हीन हैं। ये इनमेंसे प्रत्येक चारो वर्णकी खियोंमें तथा अपनी जातिवाली खीमें अपनेसे भी बाह्य तथा हीन पांच-पांच प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करते हैं। यथा—आयोगव (वेश्यामें शृद्धे उत्पन्न पुरुष) ब्राह्मणी आदि चारो वर्णोंमें चार प्रकारकी तथा आयोगवीमें एक कुल पांच प्रकारकी सन्तानको उत्पन्न करती हैं, जो सर्वकर्मबाह्य तथा उस उत्पादक पुरुष पुरुष होन होती है। इसी प्रकार चत्ता तथा चण्डाल भी पन्प प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार प्रतिलोम बाह्य तीनो वर्ण १४ प्रकारकी सन्तानें उत्पन्न करते हैं वथा वैश्य और चित्रयसे चित्रया तथा ब्राह्मणीमें प्रतिलोमज कमसे उत्पन्न 'मगध, वैदेह और सूत' (१०।११) जातीय पुरुष भी चार वर्णोंकी खियोंमें तथा स्वकीय खीमें उपर्युक्त कमानुसार ही प्रत्येक बाह्य तथा अपनेसे हीन पांच पांच प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करती हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर २० प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करती हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर २० प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करती हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर २० प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करती हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर २० प्रकारकी सन्तानोंको उत्पन्न करती हैं। इस प्रकार कुल मिलाकर २० प्रकारकी सन्तानों होती हैं।(विस्तृत विवेचन पं० गोपालका।खी नेने संपादित मन्वर्थमुक्तावली की टिप्पणी पु० ३३७ में देखिये।)

प्रसाधनोपचारज्ञमदासं दासजीवनम् । सैरिन्ध्रं वागुरावृत्तिं सूते दस्युरयोगवे ॥ ३२ ॥

'दस्यु' (१०१४५) जातिवाला पुरुष 'श्रायोगव' (१०११२) जातिवाली स्त्रीमं केश सँवारनेमं चतुर, (जूठा नहीं खानेसे) दास-भिन्न, (पाद-संवाहन-पर दबाना—श्रादि सेवा कार्य करने से) दासकी जीविका वाला तथा (देवकार्य = यह श्रीर पितृकार्य = श्राद्धके लिए) मृगवधादि कार्यसे जीविका चलानेवाला 'सैरिन्ध्र' जातिका पुत्र उत्पन्न करता है।। ३२॥

मैत्रेयकं तु वैदेहो माधूकं संप्रसूयते । नुन्प्रशंसत्यज्ञसं यो घणटाताडोऽकणोदये ॥ ३३ ॥

'वैदेह' (१०।११) जातिवाला पुरुष 'श्रायोगव' (१०।१२) जातिवाली स्त्रीमें 'मैत्रेयक' संज्ञक जातिवाले माधुरभाषी पुत्रको उत्पन्न करता है, जो प्रातःकाल घण्टा बजाकर राजा श्रादि बड़े लोगोकी स्तुति करता हुत्रा जीविका करता है ॥३३॥

निषादो मार्गवं सूते दासं नौकर्मजीवनम् । कैवर्तमिति यं प्राहुरार्योवर्तनिवासिनः ॥ ३४॥ स्त्रीमें है, जि

अध्यार

श्रन्न (सैरि

'वैदेह ३६) उत्पन

'कारा

बांसवे 'निषा करत

की र 'आहि भेद

रुक्ता इति

'निषाद' (१०१८) जातिवाला पुरुष ('श्रायोगव' (१०।१२) जातिवाली स्त्रीमें ) नावसे जीविका करनेवाले ) 'मार्गव' या 'दास' संज्ञक पुत्रको उत्पन्न करता है, जिसे त्रार्यावर्तके निवासी लोग 'कैवर्त' ( केवट-मज्ञाह ) कहते हैं ॥३४॥

मृतवस्त्रभृत्सु नारीषु गहितान्नाशनासु च।

भवन्त्यायोगवीष्वेते जातिहीनाः पृथक त्रयः ॥ ३४॥

कफन ( मतकका वस्त्र ) पहननेवाली, कूर श्रीर ( जूठा श्रादि ) निन्दित श्रन्न खानेवाली 'श्रायोगव' (२।१२) जातिवाली स्त्रियोंमें होन जातीय ये तीनों (सैरिन्ध्र, मैत्रेयक श्रीर मार्गव ) पृथक् पृथक् उत्पन्न होते हैं ॥ ३५ ॥

> कारावरो निषादात्त चर्मकारः प्रसुयते। वैदेहिकाद्नध्रमेद्ौ बहिर्घामप्रतिश्रयौ ॥ ३६

'निषाद' ( १०।८ ) जातिवाला पुरुष ( 'वैदेह' ( १०।१७ ) जातीवाली स्त्रीमें) 'कारावर' संज्ञक चर्मकार (चमार ) जातिवाले पुत्रको उत्पन्न करता है श्रीर 'वैदेहक' ( १०।१७ ) जातिवाला पुरुष ( 'निषाद' ( १०।८ ) तथा 'कारावर' (१०। ३६ ) जातिवाली स्त्रियोंमें कमशः ) 'श्रन्ध्र' श्रौर 'मेद' संज्ञक जातिवाले पुत्रींको उत्पन्न करता है, ये दोनों प्रामके बाहर निवास करते हैं ॥ ३६ ॥

> चरडालात्पार्डसोपाकस्त्वकसारव्यवहारवान्। आहिरिडका निषादेन वैदेह्यामेव जायते ॥ ३७॥

'बैरेह' ( १०।१७ ) जातिवाली स्त्रीमें 'चण्डाल' ( १०।१२ ) **जा**तिवाला पु**रु**ष बांसके व्यवहारसे जीविका करनेवाले 'पाण्डुसोपाक' संज्ञक जातिवाले पुत्रको तथा 'निषाद' (१०।८) जातिवाला पुरुष 'त्राहिण्डक' संज्ञक जातिवाले पुत्रको उत्पन्न करता है ॥ ३८ ॥

विमर्श-इस 'आहिण्डक' की जीविका बन्धन-स्थान ( जेल, हवालात आदि ) की रचा करना होती है ऐसा उशनीका कथन है। कारावर (१०।३६) तथा इस 'आहिण्डक' के माता-पिताओं के समान होनेपर भी दृत्तिभेदसे व्यपदेश ( जाति-भेद ) समझना चाहिये।

 <sup>&#</sup>x27;अस्य च बन्धनस्थानेषु बाह्यसंराचणादाहिण्डिकानाम्' इत्यौशनसे वृत्ति-रुक्ता । समानमातापितृकःवेऽपि कारावराहिण्डकयोर्वृत्तिभेद्श्रवणद्वथपदेशभेदः । इति (म० सु०)

चरडालेन तु सोपाको मूलव्यसनवृत्तिमान् । पुक्तस्यां जायते पापः सदा सज्जनगहितः ॥ ३८॥ निषादस्त्री तु चरडालात्पुत्रमन्त्यावसायिनम् । १मशानगोचरं सूते बाह्यानामपि गहितम् ॥ ३६॥

'चण्डाल' ( १०।१२ ) जातिवाले पुरुषसे 'पुक्कस' (१०।१८) जातिवाली स्त्रीमें 'सोपाक' संज्ञक पुत्र उत्पन्न होता है, सज्जनोंसे निन्दित यह पापी 'जज्ञाद' (अपरा-धियोंको राजाज्ञासे फांसी देनेवाले ) का काम कर के जीविका करता है ॥ ३९ ॥

संकरे जातयस्त्वेताः पितृमातृप्रदर्शिताः।

प्रच्छन्ना वा प्रकाशा वा वेदितव्याः स्वकर्मभिः ॥ ४० ॥

'वर्णसङ्कर' के विषयमें इन जातियोंको 'इसकी यह माता है और यह पिता है तथा इसकी अमुक जाति है। यह माता-पिताके कहनेसे दिखाया गया है और छिपकर या प्रकट रूपसे उत्पन्न इनको इनके कमों (जीविकाओं) से जानना चाहिये॥

यज्ञोपवीत संस्कारके योग्य पुत्र-

संजातिजानन्तरजाः षट् सुता द्विजधर्मिणः।

शूद्राणां तु सधर्माणः सर्वेऽपध्वंसजाः स्मृताः ॥ ४१ ॥

द्विजों (१०१४) से (विधिवत् विवाहित एवं) सजातीया (अपने समान जातिवालों) तथा अनन्तर (अपने वाहकी जातिवालों) क्षियों में उत्पन्न ६ पुत्र (ब्राह्मणसे, ब्राह्मणीमें, क्षत्रियसे क्षत्रियामें और वैश्यसे वैश्यामें उत्पन्न तीन पुत्र, तथा ब्राह्मणसे क्षत्रिया तथा वैश्यामें, क्षत्रियसे वैश्यामें तीन-इस प्रकार ३+२+१= ६ पुत्र) द्विज्ञध्मी (द्विज्ञके धर्मवाले यज्ञोपवीत संस्कारके योग्य) हैं तथा प्रतिलोमज (उच्चवर्णवाली ख्रियोंमें नीच वर्णवाले पुरुषसे उत्पन्न 'सूत, मागध, वैदेह' (१०११) आदि जातिवाले) जो प्रत्र हैं; वे श्रूहोंके समान धर्मवाले (यज्ञोपवीत्त संस्कारके अयोग्य) कहे गये हैं ॥ ४९॥

तप तथा नीर्यके प्रभावसे जातिश्रेष्ठता— तपोबीजप्रभावस्तु ते गच्छन्ति युगे युगे । इत्कर्षं चापकर्षं च मनुष्येष्विह जन्मतः ॥ ४२॥

वे (१०।४१ में वर्णित सजातीय वर्णों से उत्पन्न तीन तथा श्रनन्तर जातीय वर्णों से श्रमुलोम क्रमसे उत्पन्न तीन—कुल ६ प्रकारके ) पुत्र तपस्या तथा वीर्यके

प्रसावोंसे (तपस्याके प्रभावसे विश्वामित्रके समान तथा वीर्यके प्रभावसे ऋष्यश्वकते समान ) मनुष्योंमें श्रेष्ठ तथा नीच जातिको प्राप्त करते हैं ॥ ४२ ॥

क्रियालोपसे जातिहीनता—

शनकैस्तु क्रियालोपादिमाः चत्रियजातयः। वष्तत्वं गता लोके ब्राह्मणादश्चेन च ॥ ४३॥

इन क्षत्रिय जातियोंने धीरे धीरे किया (यज्ञोपनीत संस्कार तथा सन्ध्यावन्दनादि किया ) के लोप होने ( छूट जाने ) तथा ब्राह्मणोंके दर्शन ( के विना यज्ञ, अध्ययन तथा प्रायक्षित्तादि ) के श्रभाव होनेसे लोकमें शूद्रत्वको प्राप्त कर लिया है ॥ ४३ ॥

क्रियालोपसे श्रूद्रत्वप्राप्त जातियां-

पौरड्काश्चौड्द्रविडाः काम्बोजा यवनाः शकाः। पारदाः पह्लवाश्चीनाः किराता दरदाः खशाः॥ ४४॥

पौज्द्रक, चौड, द्रविड, काम्बोज, यवन, शक, पारद, पहुन, चीन, किरात, दरद, श्रौर शक (—ये भूतपूर्व क्षत्रिय जातियां क्रियालोपादिके कारण शुद्धत्वको प्राप्त हो गयी हैं )॥ ४४॥

दस्यु जातियां—

मुखबाहूरुपज्ञानां या लोके जातयो बहिः। म्लेच्छवाचश्चार्यवाचः सर्वे ते दस्यवः स्मृताः॥ ४४॥

ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्योंके (कियालोपादि होनेसे ) म्लेच्छ भाषाभाषी या श्रार्थ भाषाभाषी जो बाह्य जातियां हैं, वे सभी 'दस्यु' कहलाती हैं ॥ ४५ ॥

ये द्विजानामपसदा ये चापध्वंसजाः स्मृताः । ते निन्दितैर्वेयेयुर्द्विजानामेव कर्माभः ॥ ४६ ॥

द्विजोमें (पिताके उच्चवर्ण होनेसे ) जो 'श्रपसद' (१०।१०) श्रातुजोमज तथा (पिताके नीचवर्ण होनेसे ) जो 'श्रपध्वंसज' प्रतिलोमज पुत्र हैं; उन सभीको द्विजोंके ही (उपकारक) निन्दित (वद्यमाण—१०।४७-५६) कर्म श्रपनी वृत्तिके लिये करने चाहिये ॥ ४६ ॥

वर्णसङ्करोंके कर्म-

सूतानामश्वसारथ्यमम्बष्टानां चिकित्सनम् । वैदेहकानां स्त्रीकार्यं मागधानां वर्णक्ष्पथः ॥ ४७ ॥ 'स्तो' ( १०।११ ) का कोचवानी ( रथ त्रादि हांकना ) 'श्रम्बष्टों' ( १०।८ ) का चिकित्सा, 'वैदेहक' (१०।११) का श्रम्तःपुर रक्षा, 'मागधों (१०।११) का स्थल मार्गसे व्यापार करना ( कर्म है ) ॥ ४७ ॥

## मत्स्यघातो निषादानां तष्टिस्त्वायोगवस्य च । मेदान्ध्रचुद्धमद्गृनामारण्यपशुहिंसनम् ॥ ४८॥

'निषादों' (१०।८) का मत्स्यकार्य (मछली मारना आदि), 'आयोगव' (१०।१२) का बढ़ईगिरी, 'मेद तथा आन्ध्र' (१०।३६) एवं 'बुञ्बु तथा मद्गु' जातिवालोंका जङ्गली पशुश्रोंको मारना—(कर्म हैं )॥ ४८॥

विमर्श—ब्राह्मणसे 'वैद्हक' (१०।१०) की स्त्रीमें उत्पन्न पुत्र 'बुब्चु' तथा 'वन्दी' (चृत्रियसे शूद्रामें उत्पन्न) स्त्रीमें उत्पादनपुत्र 'मद्गु' कहलाता है, ऐसा बौधायनोक्त मतको यहां ग्रहण करना चाहिये।

#### त्तत्रुप्रपुक्तसानां तु बिलौकोवधबन्धनम् । धिम्बणानां चर्मकार्यं वेणानां भारहवादनम् ॥ ४६ ॥

'क्षता (१०।१२), उप्र (१०।९) ग्रौर पुक्क सों' (१०।१८) का बिल में रहनेवाले (गीह, खरगोश ग्राहि) जीवोंको मारना या फसाना, 'धिम्बणों' (१०।१५) का वर्मकार्य, ग्रौर 'वेणों' (१०।१६) का कांसे मुरज ग्रादि बाजाग्रोंको बजाना ये कर्म हैं॥ ४७॥

इन वर्णसङ्करोंका निवास-स्थान— चैत्यद्रुमश्मशानेषु शैलेषुपवनेषु च । वसेयुरेते विज्ञाना वर्तयन्तः स्वकर्मभिः ॥ ४०॥

इन वर्णसङ्कर जातियोंको चैत्यहुम ( प्रामके पासका प्रसिद्ध वृक्ष ), रमशान, पहाड़, श्रौर उपवनोंमें श्रपनी श्रपनी जीविका ( १०।४७-४९ ) के कर्म करते हुए निवास करना चाहिये ॥ ५०॥

चण्डाल तथा श्वपाकके कर्मादि— चण्डालश्वपचानां तु बहिम्रीमात्प्रतिष्रयः। अपपात्राश्च कर्तव्या धनमेषां श्वगर्दभम्।। ४१।।

 <sup>&#</sup>x27;चन्चुर्गद्गुश्च' वैदेहक वन्दिस्त्रियोर्जाह्मणेन जातौ वौधायनोक्तौ बोद्धन्यौ । वन्दिस्त्री च चत्रियेण शृदायां जाता सोग्रैव ग्राह्मा ।' इति । (म॰ सु॰ )

'चण्डाल' ( १०।१२ ) तथा 'श्वपच' ( १०।१९ ) गांवके बाहर निवास करें अपपात्र हों, उनका धन कुत्ते तथा गधे हों ( बैल गाय घोड़ा आदि नहीं ) ॥ ५१ ॥

वासांसि मृतचेलानि भिन्नभारडेषु भोजनम् । कार्ष्णायसमलंकारः परिव्रज्या च नित्यशः ॥ ४२ ॥

कफन इनका वस्त्र हो, फूटे बर्तनोंमें ये भोजन करें, इनके भूषण लोहेके बने हों और ये सर्वदा अमण करते रहें (एक स्थानपर बहुत दिनोंतक निवास नहीं करें)॥

> वण्डाल तथा श्वपनोंके साथ भाषणादिका निषेध— न तैः समयमन्विच्छेत्पुरुषो धर्ममाचरन् । व्यवहारो मिथस्तेषां विवाहः सहरौः सह ॥ ४३ ॥

धर्माचरण करनेवाला मनुष्य इन (चण्डाल तथा श्वपाकको + १०।१२,१९) के साथ बातचित न करें, उन्हें मत देखें श्रीर उनका व्यवहार (लेन-देन तथा विवाह श्रादि) श्रपनी जातित्रालों के साथ ही होवे ॥ ५३॥

> श्चन्नमेषां पराधीनं देयं स्याद्भिन्नभाजने । रात्रौ न विचरेयुस्ते प्रामेषु नगरेषु च ॥ ४४ ॥

इन ( चण्डाल तथा श्वपाककों—१०।१२,१६) का भोजन पराधीन ( दूसरेके भरोसे ) होवे, ( नौकरोंके द्वारा ) टूटे-फूटे वर्तनोंमें इनके लिए अन्न दिलवा दें, रातके समय गावों या नगरोंमें ये नहीं घूमें ॥ ४४॥

> दिवा चरेयुः कार्यार्थं चिह्निता राजशासनैः। द्यबान्धवं शवं चैव निर्हरेयुरिति स्थितिः॥ ४४॥

राजाज्ञासे चिह्नविशेष धारण किये हुए ये (चण्डाल तथा श्वपाक-१०।१२,१६) कामके लिए दिनमें घूमें श्रौर बन्धु-बान्धवोंसे रहित (लावारिस) मुर्देको गांवसे बाहर (शमशानोंमें) ले जावें, यह (शास्त्रोक्त) मर्यादा है ॥ ५५॥

वध्यांश्च हन्युः सततं यथाशास्त्रं नृपाज्ञया । वध्यवासांसि गृह्णीयुः शय्याश्चाभरणानि च ॥ ४६ ॥

(ये) वध्य (प्राणदण्डकी आहा पाये हुए) मनुष्योंको शास्त्रानुसार राजाहासे मारे अर्थात जल्लादका काम करें और उनके कपड़े शय्या तथा आमृषणादिको प्रहण करें ॥ ५६॥

#### कर्मसे पुरुषज्ञान-

वर्णापेतमविज्ञातं नरं कलुषयोनिजम् । श्रायम्पिमवानायं कर्माभः स्वैविभावयेत् ॥ ४७ ॥

वर्णश्रष्ट (हीन वर्णवाले ), श्रप्रसिद्ध, नीच जातिसे उत्पन्न, देखनेमें सज्जन (उच्च जातिवाले; किन्तु वास्तविकमें) नीच जातिवाले मनुष्यको उसके कर्मों (वर्तावों) से जानना चाहिये ॥ ५०॥

त्र्यनार्थता निष्ठुरता क्रूरता निष्क्रियात्मता । पुरुषं व्यञ्जयन्तीह लोके कलुषयोनिजम् ॥ ४८ ॥

इस लोकमें अनार्यता, निष्टुरता, क्रूरता, क्रिया (यज्ञ सन्ध्यावन्दनादि कार्य—) हीनता, ये सब नीच जातिमें उत्पन्न पुरुषको मालूम करा देती हैं अर्थात इन गुणोंसे युक्त मनुष्यको नीच जातिवाला जानना चाहिये॥ ५८॥

स्वीत्पादक गुणका त्यागाभाव— पिष्टयं वा भजते शीलं मातुर्वीभयमेव वा । न कथंचन दुर्योनिः प्रकृति स्वां नियच्छति ॥ ४६॥

(क्योंकि) ये नीच जातिमें उत्पन्न मनुष्य पिताके, माताके या दोनोंके शीलको आप्त करते हैं, वे श्रपने स्वभावको किसी प्रकार नहीं छिपा सकते ॥ ५९ ॥

कुले मुख्येऽपि जातस्य यस्य स्याद्योनिसंकरः । संश्रयत्येव तच्छीलं नरोऽल्पमपि वा बहु ॥ ॥ ६० ॥

उत्तम कुलमें उत्पन्न मनुष्य भी गुप्त रूपसे यदि वर्णसङ्कर ( दोगला ) होता है तो थोड़ा या बहुत अपने उत्पादक (पिता) के स्वभावको प्राप्त करता ही है ॥६०॥

वर्णसङ्करकी निन्दा-

यत्र त्वेते परिध्वंसाज्ञायन्ते वर्णदूषकाः । राष्ट्रिकैः सह तद्राष्ट्रं चित्रमेव विनश्यति ॥ ६१ ॥

जिस राज्यमें वर्णोंको दूषित करनेवाले ये वर्णसङ्कर (दोगले ) उत्पन्न होते हैं, वह राज्य प्रजाश्चोंके सहित शीघ्र ही नष्ट हो जाता है, (श्वतएव राजाको इनकी उत्पत्ति रोकनी चाहिये )॥ ६१॥

ब्राह्मणादिके लिए वर्णसङ्करोंका प्राणत्याग श्रेष्ठ — ब्राह्मणार्थे गवार्थे वा देहत्यागोऽनुपस्कृतः। स्त्रीबालाभ्युपपत्तौ च बाह्मानां सिद्धिकारणम्।। ६२।। ब्राह्मण, गौ, स्त्री या बालक इनमें से किसीके लिए सम्मावनासे बाह्य (वर्णसङ्कर) जातिवाले मनुष्यका प्राणत्याग करना सिद्धि (स्वर्गादि प्राप्ति) का कारण होता है।। वर्णचतुष्ट्यके सामान्य धर्म—

श्रहिंसा सत्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिप्रहः।

श्रहिंसा ( दूसरेको किसी प्रकारका कष्ट न पहुंचाना ), सत्य, श्रस्तेय ( विना पूछे किसीकी कोई वस्तु नहीं लेना ), शुद्धता ( श्रान्तरिक श्रर्थात् भीतरी मान-सिक तथा वाह्य श्रर्थात् शरीर श्रादिकी स्वच्छता ), इन्द्रियोंको ( उनके विषयोंसे ) रोकना—

[ श्राद्धकर्मातिथेयं च दानमस्तेयमार्जवम् । प्रजनं स्वेषु दारेषु तथा चैवानसूयता ॥ १ ॥ ]

[ श्राद्धकर्म, श्रातिथिसत्कार, दान, श्रस्तेय, सरत्तता, श्रपनी श्रियोंमें सन्तानो-त्पादन श्रोर श्रनसूया श्रर्थात् दूसरेके शुभमें द्वेषका न होना ॥ १ ॥ ]

एतं सामासिकं धर्मं चतुवर्ग्येऽ त्रवीन्मनुः ॥ ६३ ॥

यह संदोपमं चारो वर्णों (तथा प्रकरण सामर्थ्यसे सङ्घीर्ण जातियों) का धर्म मनुने कहा है ॥ ६३ ॥

> सप्तम जन्ममें नीच सन्तानको ब्राह्मणत्वादिकी प्राप्ति— शूद्रायां ब्राह्मणाज्ञातः श्रेयसा चेत्प्रजायते । स्रश्रेयान् श्रेयसीं जातिं गच्छत्यासप्तमाद् युगात् ॥ ६४॥

ब्राह्मणसे शूद्रामें उत्पन्न ('पारशव'—१०।८) जातिकी कन्या ब्राह्मणसे विवाह कर कन्या उत्पन्न करे ( इस प्रकार ) वह सप्तम जन्म (पीढ़ी ) में श्रेष्ठ जातिको प्राप्त करती है ॥ ६४ ॥

विमर्श—इस श्लोकका विशद आशय यह है कि—'पारशव' (१०।८) जातिकी कन्या ब्राह्मणसे विवाहकर कन्या उत्पन्न करे, वह उत्पन्न हुई कन्या पुनः, ब्राह्मणसे विवाह कर पुनः कन्या ही उत्पन्न करे; इसी क्रमसे छः जन्मतक उत्पन्न होती हुए कन्याएं ब्राह्मणसे विवाह करती हुई कन्याओं को उत्पन्न करती रहें तो वह कन्या सप्तम जन्म (सातवी पीढ़ी) में ब्राह्मणसे जिस सन्तान (पुत्र या पुत्री) को उत्पन्न करती है, वह सन्तान नीच चेत्रज होकर भी वीर्यकी प्राधान्यतासे सन्तम जन्ममें उच्च वर्ण (ब्राह्मण) को प्राप्त करती है।

शूदो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणश्चेति शूद्ताम् । च्रित्रयाज्ञातमेवं तु विद्याद्वेशयात्तथैव च ॥ ६४ ॥ ( पूर्व ( १०।६४ ) रलोकके अनुसार सातवें जन्ममें ) रह्म ब्राह्मण ('पारशव' १०।८ ) रह्मत्वको प्राप्त करता है। इसी प्रकार क्षत्रिय तथा वैश्यसे रह्मामें उत्पन्न सन्तान ( प्रत्र या पुत्री ) क्रमशः क्षत्रियत्व तथा वैश्यत्व रूप उत्कर्षको तथा इसी क्रमसे अपकर्षको प्राप्त करती है। ६५॥

विमर्श-शृद्धको सप्तम जन्ममें ब्राह्मणस्य प्राप्त करनेका क्रम पहले (१०।६४) श्लोकके 'विमर्श' में स्पष्ट कर दिया गया है, अव यहांपर ब्राह्मणको शुद्धत्व पानेका क्रम कहते हैं - यदि ब्राह्मण केवल शूद्राके साथ विवाहकर पुरुषको ही उत्पन्न करे, वह पुरुष भी केवल शूद्राके साथ विवाहकर पुरुषको ही उत्पन्न करे, इस प्रकार वह ब्राह्मण पुरुष सप्तम जन्म (पीदी) में केवल शूद्रत्वको प्राप्त करता है। इसी प्रकार चन्निय तथा वैश्यसे शूदामें उत्पादित सन्तानको उत्कर्ष तथा अपकर्ष की प्राप्ति को जानना चाहिये, किन्तु 'जातिका उत्कर्ष सप्तम या पञ्चम जन्ममें जानना चाहियें ( 'जात्युःकर्षो युगे ज्ञेयः पञ्चमे सप्तमेऽपि वा'—या॰ स्मृ० १।९६ ) ऐसा महर्षि याज्ञवल्क्यके कहनेसे चत्रियसे (शृदामें) उत्पन्न सन्तानका पश्चम जन्म (पीढ़ी) में जातिके उत्कर्ष तथा अपकर्षकी प्राप्ति को जानना चाहिये। और महर्षि याज्ञवल्वयके उक्त वचनमें 'वा' शब्दके हारा' पत्तान्तरका संग्रह होनेसे वृद्ध न्याख्याके अनुरोधसे वेश्यसे शृदामें उत्पन्न सन्तानके तीसरे जन्ममें ही उत्कर्ष तथा अपकर्षकी प्राप्ति को समझना चाहिये। इसी न्यायसे ब्राह्मणसे वैश्यामें उत्पन्न सन्तानके पञ्चम जन्ममें, ब्राह्मणसे चत्रियामें उत्पन्न सन्तानका नृतीय जन्ममें और इन्नियसे वैश्यामें उत्पन्न सन्तानका भी नृतीय जन्ममें उत्कर्ष तथा अपकर्षकी प्राप्ति को जानना चाहिये। यह सब मनुस्मृतिके इसी रलोककी 'मन्वर्थमुक्तावली' न्याख्यामें कुलुकभट्टने स्पष्ट किया है। यह जातिके उत्कर्ष तथा अपकर्षकी प्राप्ति उन-उन वर्णोंमें उत्पन्नकर अनापत्तिकालमें भी उन्हींकी जीविका करते रहनेपर होती है, यह 'जात्युत्कर्षों युगे जेवः "" (या० स्मृ० १।९६) श्लोककी वीरमित्रोदय तथा मिताचरा व्याख्याओं में सविस्तर प्रतिपादित है, उसे वहीं देखना चाहिये।

दो वर्णसङ्शांसे श्रेष्टस्वका निर्णय— अनार्यायां समुत्पन्नो ब्राह्मणात्तु यदच्छ्या । ब्राह्मय्यामप्यनार्यातु श्रेयस्त्वं केति चेद्भवेत् ॥ ६६ ॥

ब्राह्मणमें यदिच्छासे श्रर्थात् श्रविवाहित श्र्द्धामें उत्पन्न (पारशव ) तथा श्रुद्धसे श्रविवाहित ब्राह्मणीमें उत्पन्न (चण्डाल ) इन दोनोंमें कौन श्रेष्ठ है ? (ऐसी शङ्का उत्पन्न होनेपर )॥ ६६॥ जातो नार्यामनार्यायामार्यादार्यो अवेद् गुणैः। जातोऽप्यनार्यादार्यायामनार्यं इति निश्चयः॥ ६७॥

ब्राह्मणसे श्रद्धामें उत्पन्न पुत्र गुणयुक्त होनेसे श्रेष्ठ है श्रीर श्रद्धसे ब्राह्मणीमें उत्पन्न पुत्र गुणहीन होनेसे श्रेष्ठ नहीं है, ऐसा (शास्त्र ) का निर्णय है ॥ ६७ ॥

तातुभावष्यसंस्कार्याविति धर्मो व्यवस्थितः। वैगुरयाज्जनमनः पूर्व उत्तरः प्रतिलोमतः ॥ ६८ ॥

(किन्तु उन दोनोंमें उक्त निर्णयानुसार एकके श्रेष्ठ होनेपर भी) पूर्वोक्त दोनोंमें पहला ('पारशव'-१०।८) शुद्धामें उत्पन्न होनेके कारण जातिकी हीनतासे तथा दूसरा ('चण्डाल'—१०।१२) प्रतिलोम क्रमसे ब्राह्मणीमें उत्पन्न होनेसे दोनों ही यज्ञोपवीत संस्कारके अयोग्य हैं, ऐसा शास्त्रनिर्णीत धर्म है।। ६८॥

उक्त विधानमें दृष्टान्त— सुबीजं चैव सुच्चेत्रे जातं सम्पद्यते यथा । तथार्याज्ञात आर्यायां सर्वं संस्कारमर्हति ॥ ६६ ॥

जिस प्रकार सुन्दर ( उपजाल ) खेतमें बोया गया श्रेष्ठ सुन्दर बीज श्रेष्ठ पीधा उत्पन्न करता है, उसी प्रकार आर्थ ( द्विज ) से आर्थ ( द्विज श्री ) में उत्पन्न पुत्र सब ( श्रीत तथा स्मार्त ) संस्कारके योग्य होता है, ( अतः उक्त पारा-शव तथा चण्डाल अनार्थीत्पन्न होनेसे संस्कार के योग्य नहीं होते )॥ ६९॥

बीज तथा चेत्रके बलाबलमें मतमेद तथा निर्णय— बीजमेके प्रशंसन्ति चेत्रमन्ये मनीषिणः। बीजचेत्रे तथैवान्ये तत्रेयं तु व्यवस्थितिः॥ ७०॥

कोई आचार्य बीजकी, कोई आचार्य त्रेत्रकी तथा कोई आचार्य बीज और त्रेत्र दोनोंकी प्रशंसा करते ( प्रधानता मानते ) हैं, उनमें ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है ॥ ७० ॥

श्रात्तेत्रे बीजमुत्सृष्टमन्तरैव विनश्यति । अबीजकमपि चेत्रं केवलं स्थण्डिलं भवेतु ॥ ७१ ॥

उसर खेतमें बोया गया बीज फल देनेसे पहले ही नष्ट हो जाता है (कुछ फल नहीं देता ) श्रौर बिना बीज बोया हुश्रा उत्तम (उपजाऊ ) खेत भी भूमि-मात्र ही रह जाता है (इसलिये बीज तथा खेत दोनोंको ही श्रेष्ठ होना श्रावश्यक है)॥ बीजप्रधान्यमें दृष्टान्त— यस्माद्वीजप्रभावेण तिर्यग्जा ऋषयोऽभवन् । पूजिताश्च प्रशस्ताश्च तस्माद्बीजं प्रशस्यते ॥ ७२ ॥

जिस कारण बीजके प्रभावसे निर्यग् योनि ( हरिणी श्रादि ) में उत्पन्न ( ऋष्य श्रृङ्ग श्रादि ) पवित्रता से ऋषि, नमग्कारादिके योग्य होनेसे पूजित तथा ज्ञान प्राप्ति करनेसे श्रेष्ठ हुए ; इस कारण बीज ( वीर्य ) ही श्रेष्ठ माना जाता है ॥ ७२ ॥

कर्मानुसार समानता श्रौर श्रसमानताका श्रमाव— अनार्यमार्यकर्माणमार्यं चानार्यकर्मिणम् । सम्प्रधार्यात्रवीद्धाता न समो नासमाविति ॥ ७३॥

द्विजोंका कार्य करनेवाले शुद्ध तथा शुद्धोंका कर्म करनेवाले द्विजका विचारकर ये दोनों न तो समान है श्रीर न श्रसमान हैं' ऐसा ब्रह्माने कहा है ॥ ७३॥

विमर्श-हिजातिका कर्म करनेवाला शूद्र उस कर्मको करनेका अधिकारी नहीं होनेसे 'हिजाति' के समान नहीं हो सकता, तथा शूद्रोंका कर्म करनेवाला हिज भी निविद्धाचरण करनेसे शूद्र के समान नहीं हो सकता, श्रेष्ठ कर्म करने पर भी शूद्र को हिजातिकी समानता नहीं मानी गयी है और निविद्धाचरण करनेवाले हिजकों श्रेष्ठ जाति (हिजस्व) का नाश नहीं माना गया है, अतएव वे दोनों (हिजकर्म कर्ता शूद्र तथा शूद्रकर्मकर्ता हिज) निविद्धाचरण करनेसे असमान भी नहीं है अर्थात् समान ही है, इस कारण जिसके लिए जिस कर्म का विधान किया गया है, उसे उसी कर्मको करना चाहिये।

षट् कर्म करना ब्राह्मणोंका कर्तव्य — ब्राह्मणा ब्रह्मयोनिस्था ये स्वकर्मण्यवस्थिताः। ते सम्यगुपजीवेयुः षट् कर्माणि यथाक्रमम् ॥ ७४॥

जो ब्राह्मण (ब्रह्मप्राप्तिके कारणभूत) ब्रह्म ध्यानमें लीन तथा श्रपने कर्ममें संलग्न हैं, उन्हें षट् कर्मों (१०।७५) का यथावत पालन करना चाहिये॥

ब्राह्मणोंके षट् कर्म — श्रध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा ।

दानं प्रतिप्रहरचैव षट्कर्माएयप्रजन्मनः ॥ ७४ ॥

( साङ्ग वेदोंका ) अध्यापन, अध्ययन, यज्ञ करना, यज्ञ कराना, दान देना तथा दान लेना—ये छः कर्म बाह्मणोंके हैं ॥ ७५॥

ब्राह्मण-जीविकार्थं कर्मत्रय-षरणां तु कर्मगामस्य त्रीणि कर्माणि जीविका। याजनाध्यापने चैव विशुद्धाः प्रतिप्रहः ॥ ७६॥

इन ६ (१०।७५) कर्मों में से तीन कर्म (साझ वेदाध्यापन, यज्ञ कराना श्रीर विशुद्ध से (द्विजमात्रसे शूद्रसे नहीं) दान लेना ) ब्राह्मणकी जीविकाके लिये हैं।।

क्षत्रियोंके कर्म-

त्रयो धर्मा निवर्तन्ते ब्राह्मणात्त्रत्रियं प्रति । अध्यापनं याजनं च तृतीयश्च प्रतिप्रहः ॥ ७७॥

ब्राह्मणकी अपेक्षा क्षत्रियोंके तीन कर्म (वेदाध्यापन यज्ञ कराना तथा दान लेना ) निवृत्त ( वर्जित ) होते हैं ( अतः क्षत्रियोंको इन तीन कर्मों को छोड़कर शेष तीन कर्म (वेदाध्ययन, यज्ञ करना तथा दान देना) ही करने चाहिये ) ॥७७॥

वैश्योंके कर्म-

वैश्यं प्रति तथैवैते निवर्तेरित्रति स्थिति:। न तौ प्रांत हि तान्धर्मान्मनुराह प्रजापातः ॥ ७८ ॥

उसी ( १०।७७ ) प्रकार वैश्योंके भी ये तीन कर्म ( वेदाध्यापन, यज्ञ कराना श्रोर दान लोना ) निवृत्त ( विजित ) होते हैं, ऐसी शास्त्र-मर्यादा है ; क्योंकि उन दोनों ( क्षत्रियों तथा वैश्यों ) के प्रति उन धर्मों ( वेदाध्यापन, यज्ञ कराना तथा दान लेना ) को प्रजापति मनुने नहीं कहा है।। ७८।।

> क्षत्रियों तथा दैश्योंके जीविकार्थ कर्म तथा धर्म-शस्त्रास्त्रभूत्वं त्रत्रस्य वणिकपशुकृषिविशः। श्राजीवनार्थं धर्मस्तु दानमध्ययनं यजिः॥ ७६॥

जीविकाके लिये शस्त्र ( हाथमें पकड़े हुए चलाने योग्य तलवार, भाला आदि ) तथा अस्त्र ( हाथसे फॅककर चलाने योज्य बाण आदि ) च्त्रियका श्रीर न्यापार, पशुपालन, खेती करना वैश्यका कर्म है। (श्रीर दोनोंका) दान देना, साङ्ग वेदका अध्ययन करना और यज्ञ करना धर्म है ॥ ७९ ॥

> ब्राह्मणादि वर्णत्रयके विशिष्ट कर्म-वेदाभ्यासो ब्राह्मणस्य चत्रियस्य च रच्णम्। वार्ता कर्मैंव वैश्यस्य विशिष्टानि स्वकर्मसु ॥ ८०॥

ब्राह्मणका साङ्ग वेदाध्यापन, क्षत्रियका रक्षा करना ख्रौर वैश्यका पशुपालन करना —ये कर्म इनकी जीविकार्थ अपने कर्मोंमें विशिष्ट कर्म कहे गये हैं।। ८०॥ श्रापदार्मके—

आपद्धमक— श्रजीवंस्तु यथोक्तेन ब्राह्मणः स्वेन कर्मणा । जीवेत्त्रत्रियधर्मेण स द्धास्य प्रत्यनन्तरः ॥ ८१ ॥

ब्राह्मण यदि श्रपने कर्म (१०।७५-७६) से जीवन-निर्वाह नहीं कर सके तो क्षित्रियका कर्म (१०।७७-७९) करता हुआ जीवन-निर्वाह करे, क्योंकि वह क्षित्रिय कर्म उस (ब्राह्मण कर्म ) का समीपवर्ती है॥ ८१॥

उभाभ्यामप्यजीवंस्तु कथं स्यादिति चेद्रवेत् । कृषिगोरत्तमास्थाय जीवेद्वैश्यस्य जीविकाम् ॥ ८२ ॥

दोनों ( ब्राह्मणकर्म — १०।७५-७६ ) तथा ( क्षत्रियकर्म — १०।७७-७९ ) से जीवन निर्वाह नहीं कर सकता हुया ब्राह्मण किस प्रकार रहे ? ऐसा सन्देह उप स्थित हो जाय तो वह वैश्यके कर्म खेती, गोपालन श्रौर व्यापारसे जीविका करे ॥८२॥

कृषि श्रादिका बलाबल कथन-

वैश्यवृत्त्यापि जीवंस्तु ब्राह्मणः चृत्रियोऽपि वा । हिंसाप्रायां पराधीनां कृषिं यत्नेन वर्जयेत् ॥ ८३ ॥

वैश्यवृत्ति (१०।७६) से जीविका करता हुत्रा भी ब्राह्मण श्रयवा क्षत्रिय हिंसा प्रधान (वैल श्रादिके श्रयोन होनेसे ) पराधीन कृषि कर्म (खेती ) प्रयतन-पूर्वक छोड़ दे॥ ८३॥

विमर्श-चत्रियके लिए भी वैश्यवृत्तिमें कृषि कर्मका त्याग करनेका विधान इस वचन द्वारा प्रतिपादित होनेसे अपने कर्म द्वारा जीविका नहीं कर सकनेवाले चत्रियको वैश्यवृत्तिसे जीविका-निर्वाह करना शास्त्र विहित समझना चाहिये।

कृषिं साध्यित मन्यन्ते सा वृत्तिः साद्वगहिता । भूमिं भूमिशयांश्चैव हन्ति काष्ठमयोमुखम् ॥ ८४ ॥

कुछ लोग कृषि (खेती) को उत्तम कर्म मानते हैं, किन्तु वह जीविका सज्जनोंसे निन्दित हैं, क्यांकि लोहेके मुख (फार) वाला काष्ठ अर्थात् हल भूमि तथा भूमिमें स्थित जीवोंक मार डालता है ॥ ८४॥

इदं तु वृत्तिवैकल्यात् त्यजतो धर्मनैपुणम् । विटयरयमुद्धृतोद्धारं विक्रेयं वित्तवर्धनम् ॥ ८४ ॥ जीविकाके श्रभावसे धर्मकी निष्ठाको छोड़ते हुए ब्राह्मण तथा क्षत्रियको ( श्रागे कहीं जानेवाली ) वस्तुश्रोंको छोड़कर वैश्योंसे बेची जानेवाली धनवर्डक शेष वस्तुश्रोंको बेचना चाहिये॥ ५४॥

ब्राह्मण-क्षत्रियों द्वारा अविकेय वस्तु— सर्वान् रसानपोद्देत कृतान्नं च तिलैः सह । अश्मनो लवणं चैव पशावो ये च मानुषाः ॥ ८६ ॥

सव रस, पक्कान्न, तिल, पत्थर, नमक, पशु और मनुष्य (दास-दासी आदि ) को (आपत्तिकालमें भी बाह्मण क्षत्रिय नहीं बेचे )॥ ८६॥

सर्वं च तान्तवं रक्तं शाणज्ञीमाविकानि च। अपि चेत्स्युररक्तानि फलमूले यथौषधीः ॥ ८०॥

सब प्रकारके सूत्र निर्मित और रंगे गये सन, अलसी तथा ऊनके वस्त्र और विना रंगे हुए वस्त्र, फल, मूल तथा ओषि (गुइचि आदि दवाओं) को (आपत्तिकालमें भी ब्राह्मण क्षत्रिय नहीं बेचे)॥ ८७॥

श्रपः शस्त्रं विषं मांसं सोमं गन्धांश्र सर्वेशः। त्तीरं त्तीद्रं दिध घृतं तैलं मधु गुडं कुशान्।। पद ।।

जल, शस्त्र ( सब प्रकारका हथियार या लोहा ), विष, मांस, सोम नामक लतर, सर्वविध गन्ध ( कर्पूर, कस्तूरी आदि ), दूध, मधु ( शहर ), दही, घी, तेल, मोम, गुड और कुशा ( को आपित्तकालमें भी ब्राह्मण-क्षत्रिय नहीं बेचे )॥

> आरएयांश्च पश्रून्सर्वान्दंष्ट्रिणश्च वयांसि च। मद्यं नीलिं च लालां च सर्वोश्चैकशफांस्तथा।। ८६॥

सब प्रकारके जङ्गली (हाथी आदि ) पशु, दांतवाले (सिंह बाघ चित्ता कुता आदि ) पशु, पक्षी, जलजन्तु (मळली, मगर, कच्छप आदि ), मदिरा, नील, लाख (चपड़ा लाही ), एक खुरवाले (घोड़ा आदि पशु) को (आपत्तिकालमें पड़ा हुआ भी ब्राह्मण क्षत्रिय नहीं बेचे )॥ ८९॥

[ त्रपु सीसं तथा लोहं तैजसानि च सर्वशः । वालांश्वर्म तथास्थीनि सस्नायूनि विवजयेत् ॥ २ ॥ ]

[ रांगा, सींसा, लोहा, सब प्रकारके तैजस पदार्थ, केश, चमड़ा, हड़ी, चर्वीको ( श्रापत्तिकालमें पड़ा हुश्रा भी क्षत्रिय ) छोड़ दे श्रर्थात् नहीं बेचे ॥ २ ॥ ] स्वोत्पादित तिलका तत्काल विकय— काममुत्पाद्य कृष्यां तु स्वयमेव कृषीबलः। विक्रीणीत तिलाब्छूद्रान्धर्मार्थमचिरस्थितान्॥ ६०॥

( आपित्तमें पड़नेके कारण ) कृषि ( द्वारा जीविकानिर्वाह) करनेवाला (ब्राह्मण-अत्रिय ) खेतमें स्वयं तिलोंको पैदा करके दूसरे पदार्थोंके साथ मिलाकर (लाभार्थ) बहुत समय तक नहीं रखकर धर्म ( यज्ञ हवन आदि ) के लिए बेच दे ॥ ६० ॥

> तिल-विक्यादिनिन्दा— भोजनाभ्यञ्जनाद्दानाद्यदम्यत्कुरुते तिलैः। कृमिभूतः स्वविष्टायां पितृभिः सह मज्जति॥ ६१॥

खाने ( उवटन त्रादिके रूपमें ), (शरीरमें ) मलने तथा दान देनेके ऋतिरिक्त तिलोंसे जो जो दूसरा कार्य ( विकय, तेल निकालना आदि ) मनुष्य करता है, वह ( उस निषिद्ध कर्माचरणके कारण ) पितरोंके साथ कीड़ा होकर कुलेकी विष्ठामें गिरता है ॥ ९९ ॥

लाक्षादि विकय-निन्दा-

सदाः पतित मांसेन लाच्या लवरोन च । ज्यहेण शुद्रो भवति ब्राह्मणः चीर्यवक्रयात् ॥ ६२ ॥

(श्रापित्तमें पड़ा हुआ भी ब्राहण) मांस, लाख और नमकको वेचनेसे तत्काल पतित (के तुरुथ) होता है और दूध वेचनेसे तीन दिनमें शुद्र (के तुरुथ) होता है ॥

विमर्श—इस वचनमें मांस लाख तथा नमक वेचनेवाले बाह्मणको तत्काल पतित होना तथा दूध वेचनेवाले बाह्मणको तीन दिनमें शुद्ध होनेका कथन प्रायक्षित्तके गौरव प्रदर्शनार्थ है, वस्तुतः पतित तथा शृद्ध होनेके विधानार्थ नहीं।

इतरेषां तु परयानां विक्रयादिह कामतः।

ब्राह्मग्राः सप्तरात्रेण वैश्यभावं नियच्छति ॥ ६३ ॥

शास्त्रवर्जित (१०।८६—८९) अन्य पदार्थोंको इच्छापूर्वक बेचनेवाला ब्राह्मण सात रात्रिमें वैश्यत्वको प्राप्त करता है ॥ ९३६॥

विमर्श—प्रमादसे दूसरे पदार्थोंके साथ मिश्रित हुए इन पदार्थों के बेचनेपर उक्त दोष नहीं होता। यह वैश्यत्वप्राप्ति परक विचन भी तुर्यन्यायसे प्रायश्चित्त गौरवार्थ ही समझना चाहिये। परस्पर बदलने योग्य पदार्थ— रसा[रसैर्निमातव्या न त्वेव लवणं रसें: । कृतान्नं चाकृतान्नेन तिला धान्येन तत्समाः ॥ ६४ ॥

( गुड श्रादि ) रसोंको ( घृत श्रादि ) रसोंसे बदलना चाहिये, किन्तु नमक को किसी रससे नहीं बदलना चाहिये। पकान्न ( पके हुए-सिद्ध-श्रानको ) श्रपक-कच्चे-श्रान्नसे तथा तिलको ( प्रस्थ परिमाण ) धान्यसे बदलना चाहिये॥

श्रेष्ठ जातीयवृत्तिका निषेध-

जीवेदेतेन राजन्यः सर्वेणाप्यनयं गतः। न त्वेवं ज्यायसीं वृत्तिमिश्यमन्येत कर्हिचित् ॥ ६४॥

(जीविका-साधन नहीं मिलनेसे) श्रापत्तिमें पढ़ा हुआ क्षत्रिय इन सव (ब्राह्मणके लिए निषिद्ध रसादि विक्रय रूप) कार्यों से (वैश्यके समान) जीविका कर ले, किन्तु (ब्राह्मणकी) श्रेष्ठवृत्ति (श्रध्यापन, यज्ञ कराना श्रौर दान लेना) को कदापि स्वीकार न करे॥ ९४॥

विमर्श—यद्यपि इस वचनमें चत्रियमान्नके लिये निषेध किया गया है, तथापि वश्यादिके लिए भी यह निषेध समझना चाहिये।

> श्रेष्ठ जातिकी वृत्ति करनेवालेको दण्ड— यो लोभाद्धमो जात्या जीवेदुत्कृष्टकर्मभिः। तं राजा निर्धनं कृत्वा चित्रमेव प्रवासयेत्॥ ६६॥

नीच जातिवाला जो मनुष्य अपनेसे ऊंची जातिवालेकी वृक्तिको लोभसे प्रहण कर जीविका करे तो राजा उसे निर्धनकर ( उसकी सब सम्पत्ति छीनकर ) राज्यसे बाहर निकाल दे ॥ ९६ ॥

पर्धमसेवन-निन्दा-

वरं स्वधर्मी विगुणो न पारक्यः स्वनुष्ठितः। परधर्मेण जीवन् हि सद्यः पतित जातितः॥ ६७॥

अपना हीन धर्म भी श्रेष्ठ है, किन्तु दूसरेका अच्छा धर्म भी श्रेष्ठ नहीं है; क्योंकि दूसरेके धर्मसे जीविका करनेवाला तत्काल जातिश्रष्ट हो जाता है ॥ ९७ ॥ विसर्श—यह जातिश्रष्टत्व कथन भी होषगीरव प्रदर्शनार्थ समझना चाहिये।

वैश्य आपदर्भ-

वैश्योऽजीवन्स्त्रधर्मेण श्रुद्रवृत्त्यापि वर्तयेत् । अनाचरन्नकार्याणि निवर्तेत च शक्तिमान् ॥ ६८ ॥ अपने घर्म (१०।७८, ८९) से जीवन निर्वाह नहीं कर सकनेवाला वैश्य निषिद्ध कर्मी का त्याग करता हुआ अर्थात् द्विज-सेवादि करते समय ज्ञा आदि नहीं खाता हुआ शुद्धकी वृत्ति (द्विज-सेवा) से जीविका करे और समर्थ होकर अर्थात् आपत्कालके दूर हो जानेपर (उस शुद्ध कर्मसे) निवृत्त हो जाय॥ ९८॥

> श्रद्भके श्रापदर्म— श्रद्भके श्रापदर्म — श्रद्भाकनुवंस्तु शुश्रूषां श्रूद्रः कर्तुं द्विजन्मनाम् । पुत्रद्रारात्ययं प्राप्तो जीवेत्कारुककर्मभिः ॥ ६६ ॥

हिजों ( १०।४ ) की सेवा करनेमें असमर्थ शूद्ध ( भूख आदिसे ) स्नी-पुत्रादि के पीडित होनेपर सूप आदि बनानेके कार्यों से जीविका करे ॥ ९९ ॥

यैः कर्मभः प्रचरितैः शुश्रूष्यन्ते द्विजातयः । तानि कारुककर्माणि शिल्पानि विविधानि च ॥ १०० ॥

जिन कर्मों के करनेसे द्विजों ( १०१४ ) की सेवा हो जाय, उन ( बर्व्ह तथा चित्रकार आदि के ) कार्यों को शुद्ध करे॥ १००॥

> वैश्यवृत्तिमनातिष्ठन्त्राह्मणः स्वे पथि स्थितः । अवृत्तिकवितः सीद्त्रिमं धर्मं समाचरेत् ॥ १०१ ॥

जीविकाके श्रभावसे पीडित होता हुआ भी श्रपने (धर्म) मार्गपर स्थित ब्राह्मण इस (आगे (१०।१०२-१०३) कहे जानेवाले ) कर्मको करे ॥ १०१॥

श्रापित्तमें ब्राह्मणको हीनसे दानादि ब्रहण— सर्वतः प्रतिगृह्णीयाद् ब्राह्मणस्त्वनयं गतः । पवित्रं दुष्यतीत्येतद्धर्मतो नोपपद्यते ॥ १०२॥

(जीविका नहीं मिलनेसे ) श्रापत्तिमें पड़ा हुश्रा ब्राह्मण सबसे (नीचसे भी ) दान प्रहण करे, क्योंकि श्रापत्तिमें पड़ा हुश्रा पवित्र (गङ्गाजल, ब्राह्मणादि) (नालीकी पानी या निषिद्वाचरणसे ) दूषित होता है यह (शास्त्रसे) संगत नहीं होता है ॥१०२॥

श्रापद्गत ब्राह्मणका निषिद्धाध्यापनादिसे दोषद्दीनता— नाध्यापनाद्याजनाद्वा गर्हिताद्वा प्रतिप्रहात् । दोषो भवति विप्राणां ज्वलनाम्बुसमा हि ते ॥ १०३॥

निन्दितों ( अनिधकारियों ) को अध्यापन करानेसे यज्ञ करानेसे और उनका दिया हुआ दान लेनेसे ( आपित्तमें पड़े हुए ) ब्राह्मणोंको दोष नहीं होता; क्योंकि वे ( ब्राह्मण ) अप्रि तथा पानीके समान ( पवित्र ) हैं ॥ १०३ ॥

### जीवितात्ययमापन्नो योऽन्नमत्ति यतस्ततः। श्राकाशमिव पङ्केन न स पापेन लिप्यते ॥ १०४॥

जीविकाके नहीं मिलनेसे संशयित प्राणींवाला जो ( ब्राह्मणादि ) जहां तहां ( अनुलोम एवं प्रतिलोमज आदि हीन जातिवाले ) से भी अन्नको खाता है, वह पद्धसे आकाशके समान पापसे लिप्त ( दूषित ) नहीं होता है ॥ १०४ ॥

उक्त दोषाभावमें प्रातन दृष्टान्त-

अजीगर्तः सुतं हन्तुमुपासर्पद् बुभुत्तितः। न चालिप्यत पापेन श्चत्प्रतीकारमाचरन् ॥ १०४॥

( क्योंकि पूर्व समयमें ) भूखसे पीडित 'त्रजीगर्त' नामक ऋषि ( 'श्रुनः शेप' नामक पुत्रको वेचकर पुनः यज्ञमें सौ गौत्रोंको पानेके लिए यज्ञस्तम्भमें वंधे हुए ) उसी प्रुतको मारनेके लिए तैयार हो गये और भूखकी निवृक्तिके लिए वैसा ( अति निषिद्ध कर्म ) करते हुए वे पापयुक्त नहीं हुए ॥ १०५ ॥

विमर्श—यह कथानक बह्वृच ब्राह्मणमें 'शुनः शेप'के आख्यानमें स्पष्ट रूपसे

वर्णित है।

श्वमांसमिच्छन्नार्तोऽतुं धर्माधर्मविचत्तृणः। प्राणानां परिरक्षार्थं वामदेवो न लिप्तवान् ॥ १०६ ॥

धर्म तथा श्रधर्म (के गुण तथा दोष ) को जाननेवाले 'वामदेव' ऋषि भूखसे पीडित होकर प्राणोंकी रक्षाके लिए कुत्तके मांसको खानेकी इच्छा करते हुए भी (पापसे ) लिप्त (दृषित ) नहीं हुए ॥ १०६ ॥

> भरद्वाजः क्षुधार्तस्तु सपुत्रो विजने वने । वह्वीर्गाः प्रतिजग्राह् वृधोस्तच्णो महातपाः ॥ १०७ ॥

निर्जन वनमें पुत्रसहित निवास करते हुए महातपस्वी 'भारद्वाज' मुनि भूखसे पीडित होकर 'वृधु' नामक बढ़ईसे सौ गौत्रोंका प्रतिप्रह ( द।न ) लिये ( तथा हीन जातिसे दान लेकर भी निन्दित कर्मके आवरण करनेसे पाप दूषित नहीं हुए)।।

क्षुधार्तश्चात्तमभ्यागाद्विश्वामित्रः खजाघनीम्। चरडालहस्तादादाय धर्माधर्मविचत्तणः॥ १०८॥

धर्माधर्म (के गुण दोष ) को जाननेवाले 'विश्वामित्र' मुनि भूखसे पीडित होकर चण्डालके हाथसे कुत्तेकी अङ्घाके मांसको लेकर खानेकी इच्छा किये (तथा उस निषद्ध मांस भक्षणके खानेकी इच्छासे पापदूषित नहीं हुए ) ॥ १०८ ॥

प्रतिप्रह-निन्द।— प्रतिप्रहाद्याजनाद्वा तथैवाध्यापनाद्पि ।

प्रतिप्रहः प्रत्यवरः प्रेत्य विप्रस्य गहिंतः ॥ १०६ ॥

ब्राह्मणके लिए नीचोंको पढ़ाना, यह कराना तथा उनसे दान लेना—इन तीनों कर्मों में नीचसे प्रतिप्रह (दान) लेना निकृष्ट है, और मरनेपर यही परलोकमें नरकका कारण होता है अतएव जीविका-निर्वाह नहीं होनेसे आपित्तमें पढ़े हुए ब्राह्मणको यिद नीचोंको अध्यापन तथा यह करानेसे भी जीवननिर्वाह नहीं हो सके तभी उसे उन नीचोंसे प्रतिप्रह लेना चाहिये॥ १०९॥

प्रतिप्रह निन्दामें कारण— याजनाध्यापने नित्यं क्रियेते संस्कृतात्मनाम् । प्रतिप्रहस्तु क्रियते शुद्धाद्प्यन्त्यजन्मनः ॥ ११० ॥

यज्ञ कराना तथा पदाना—ये दोनों कर्म संस्कारयुक्त आत्मावाले ( द्विजों ) को ही कराये जाते हैं तथा प्रतिग्रह तो निकृष्ट जन्मवाले शुद्धसे भी लिया जाता है ( अतएव निकृष्ट-गत कर्म होनेसे प्रतिग्रह लेना निन्दित कर्म है, इस कारण यथा- शक्य उसका त्याग करना चाहिये )॥ ११०॥

प्रतिप्रहादिका पापनाश— जपहोमेरपैत्येनो याजनाध्यापनैः कृतम् । प्रतिप्रहनिमित्तं तु त्यागेन तपसैव च ॥ १११ ॥

नीचोंको पढ़ाने तथा यज्ञ करानेसे उत्पन्न पाप (गायत्री श्रादि मन्त्रोंके) जप तथा हवनसे नष्ट हो जाता है, किन्तु नीचके दान लेनेसे उत्पन्न पाप उस दान लिये गये पदार्थके त्याग तथा आगे (१०।११२) कहे जानेवाले तपसे नष्ट होता है ॥ १११॥

शिल तथा उञ्छसे जीविका— शिलोञ्छमप्याददीत विप्रोऽजीवन्यतस्ततः । प्रतिप्रहाच्छिलः श्रेयांस्ततोऽप्युञ्छः प्रशस्यते ॥ ११२ ॥

त्रपनी जीविका (१०।७५-७६) से जीवन-निर्वाह नहीं होने पर ब्राह्मण जहां कहींसे भी 'शिल' तथा 'उञ्झ' को स्वीकार करे (किन्तु निन्दितसे दान न लेवे, क्योंकि उस दानसे 'शिल' तथा 'शिल' से 'उञ्झ' श्रेष्ठ है ॥ ११२ ॥

विमर्श—'शिल' तथा 'उन्झ' के लचग-ज्ञानके लिए 'ऋतमुन्झ्शिलं ज्ञेयं''' ( शप ) का 'विमर्श' देखें। राजासे धन-याचना—

सीद्द्रिः कुष्यमिच्छद्भिधेने वा पृथिवीपतिः । याच्यः स्यात्स्नातकैर्विप्रैरदित्संस्त्यागमहिति ॥ ११३ ॥

धन-धान्यके श्रभावसे दुःखित परिवारवाले श्रत एव मोजन, वस्न तथा यज्ञादि कार्यके लिए सोना-चांदी श्रादि धन चाहनेवाले स्नातकको राजा (क्षत्रिय) से भी याचना करनी चाहिये श्रीर यदि वह (कृपणता श्रादिसे) नहीं देना चाहे तो उस (से याचना करने) का त्याग कर देना चाहिये॥ १९३॥

भूमि गौ आदिमें पूर्व-पूर्वकी अल्पदोषता-

त्रकृतं च कृतात्त्रेत्राद्गीरजाविक्मेव च । हिरएयं घान्यमन्तं च पूर्वं पूर्वमदोषवत् ॥ ११४ ॥

जोती हुई भूमिकी अपेक्षा बिना जोती हुई भूमि, गौ, बकरी, मेंड, सोना, धान्य (कचा—विना सिद्ध हुआ—अज ) और पकाया (सिद्ध ) हुआ अन्न ; इनमें से पूर्व-पूर्व निर्दोष अर्थात् कम दोषवाला है ॥ ११४॥

विमर्श—अत एव पूर्व-पूर्वकी वस्तुको दानमें मिछना सम्भव न हो तभी आगे-आगे वाली वस्तुको दानमें प्रहण करना चाहिये। उदाहरणार्थ-विना जोती हुई भूमिके नहीं मिछ सकनेपर जोती हुई भूमिको दानमें प्रहण करना चाहिये, इसी प्रकार बिना जोती हुई भूमिको नहीं मिछ सकनेपर गौको दानमें प्रहण करना चाहिये। इसी प्रकार सर्वत्र समझना चाहिये।

सन्तिविध धर्मयुक्त धनागम— सप्त वित्तागमा धर्म्या दायो लाभः क्रयो जयः। प्रयोगः कर्मयोगश्च सत्प्रतिप्रह एव च ॥ ११४॥

(१) दाय (धर्मयुक्त वितृ—सम्पत्तिका भाग) (२) लाभ (मूल धन या मित्रादिसे प्राप्त) (३) खरीदा हुम्रा, (४) जय (धर्मपूर्वक किये गये युद्धमें विजयसे प्राप्त), (५) प्रयोग ( व्याज प्रर्थात् सूद प्रादिके द्वारा प्राप्त), (६) कर्मयोग ( खेती तथा व्यापार आदि उद्योग करनेसे प्राप्त) (७) सत्प्रतिप्रह ( शस्त्रोक्त दानसे प्राप्त); ये सात धनके लाभ होनेके स्थान धर्मयुक्त कहे गये हैं ॥ ११५॥

विमर्श—इनमें से प्रथम तीन चारो वर्णों के लिए, चतुर्थ केवल चत्रियों के लिए पद्धम-घष्ट वैश्यों के लिए और अन्तिम (सातवां) केवल बाह्यणों के लिए विहित हैं। इन सात धनागमों को धर्मयुक्त कहने से अपने लिए विहित धनागम के अभाव में दूसरे के लिए विहित धनागम करने में प्रवृत्त होना चाहिये।

जीवन के दश हेतु— विद्या शिल्पं भृतिः सेवा गोरत्त्यं विपणिः कृषिः । भृतिभेंदयं कुसीदं च दश जीवनहेतवः ।। ११६ ॥

(१) विद्या ( वेद-वेदाङ्गादिका तथा वैद्य तर्क विष-निराकरण आदिकी विद्या ), (२) शिल्प ( वस्त्र तैलादिको स्गिन्धत करना ), (३) स्ति ( दूतादि बनकर वेतन लेना ). (४) सेवा ( दूसरेकी दासता नौकरी करना ), (५) गोरक्षण (गौ तथा अन्य पशुआँका पालन संवर्धन आदि ), (६) व्यापार, (७) खेती, (८) धेर्य ( थोड़े धनसे भी सन्तोषसे निर्वाह करना ), (९) भिक्षा-समूह और (१०) सूद; ये दश जीवन-निर्वाहके हेतु हैं ॥ ११६॥

विमर्श—इन जीवन-निर्वाहक कारणोंको इस आपद्धमंके प्रकरणमें रहनेसे जिसके छिए जिस जातिका विधान किया गया है, यदि उससे जीवन-निर्वाह नहीं होता हो तो दूसरे वर्णके छिए विहित जीवन-निर्वाह साधक कार्यसे भी द्विजको जीवन निर्वाह करना चाहिये। उदाहरणार्थ—आपद्गत ब्राह्मणको स्रति-सेवनादि ('विधार शब्द में वेदवेदाङ्गादिसे भिन्न चिकित्सा, तर्क विद्या, विष दूर करनेकी विद्याको ) पढ़ानेके द्वारा ब्राह्मण, भिन्न वर्णको भी जीवन-निर्वाह करना चाहिये।

ब्राह्मण-क्षत्रियको सृद लेनेका निषेध— ब्राह्मणः चित्रयो वापि वृद्धिं नैव प्रयोजयेत्। कामं तु खलु धर्मार्थं द्दात्पापीयसेऽल्पिकाम्॥ ११७॥ ब्राह्मण तथा क्षत्रिय सुदके लिए धनको कभी भी नहीं देवे, किन्तु इस निकृष्ट

कर्मसे धर्मके लिए थोडी स्द्पर ऋण रूपमें धनको देवे ॥ १९७॥

राजाओंके आपद्धर्म-

चतुर्थमाद्दानोऽपि चत्रियो भागमापिद् । प्रजा रच्चन्परं शक्त्या किल्बिषात्प्रतिमुच्यते ॥ ११८ ॥

(राजाको प्रजाके धान्यका षष्टांश या श्रष्टमांश या द्वादशांश लेनेका शास्त्र— सम्मत (७१३०) विधान होनेपर भी) श्रापितकालमें (उतना कर लेनेसे राज्यकार्य चलना श्रसम्भव होनेपर) प्रजाके धान्यका चतुर्थांश लेता हुआ श्रौर यथाशक्ति प्रजाश्रोंकी रक्षा करता हुआ राजा श्रधिक कर लेनेके पापसे छूट जाता (दृषित नहीं होता) है ॥ ११८॥

स्वधर्मो विजयस्तस्य नाहवे स्यात्पराङ्मुखः । शास्त्रण वैश्यात्रचित्वा धर्म्यमाहारयेद्बातिम् ॥ ११६ ॥ विजय राजाञ्चोंका पाना श्रपना धर्म है ( प्रजाकी रक्षा करते हुए भी यदि राजाको कहीसे भय-कारण उपस्थित हो जावे तो उसे ) युद्ध से ( उरकर ) विमुख नहीं होना चाहिये और शास्त्रोंसे वैश्योंकी रक्षाकर उनसे आगे (१०।१२०) कहें हुए धर्मयुक्त करको ( आप्त युक्षोंके द्वारा ) प्रहण करना चाहिये ॥ १९९॥

श्रापत्तिमें वैश्योंसे प्राह्य राजकर—

धान्येऽष्टमं विशां शुल्कं विशं कार्षापणावरम् । कर्मोपकरणाः शूदाः कारवः शिल्पिनस्तथा ॥ १२० ॥

राजाको आपित्तकालमें वैश्यके धन्यामें से आठवां भाग (विशेष आपित्तकालमें पूर्व (१०११८) वचनके अनुसार चौथा भाग) और सोने चांदी आदिमें से बीसवां भाग (आपित्तकाल नहीं होनेपर (पूर्व (७११३०) वचनके अनुसार पचासवां भाग) कर लेना चाहिये और शूह बढ़ई तथा अन्य कारीगरोंसे कोई कर नहीं लेना चाहिये, वयोंकि वे तो काम (बेगार) के द्वारा ही राजाका उपकार करते हैं ॥ १२०॥

श्रद्भके आपद्धर्म-

शूद्रस्तु वृत्तिमाकाङ्क्षन्त्तत्रमाराधयेद्यदि । धनिनं वाष्युपाराध्य वैश्यं शूद्रो जिजीविषेत् ॥ १२१ ॥

ब्राह्मणकी सेवाद्वारा जीवन-निर्वाह नहीं होनेसे जीविकाको चाहनेवाला राह्य क्षत्रिय श्रथवा धनिक वैश्यकी सेवा करता हुआ जीवन-निर्वाह करे॥ १२१॥

शूदके लिए ब्राह्मणसेवा श्रेष्ठ-

स्वर्गार्थमुभयार्थं वा विप्रानाराधयेत् सः।

जातत्राह्मणशब्दस्य सा ह्यस्य कृतकृत्यता ॥ १२२ ॥

वह (राह्र) स्वर्ग श्रथवा स्वर्ग तथा जीविका दोनोंके लिए ब्राह्मणकी सेवा करे। 'यह ब्राह्मणाश्रित है' इतनेसे ही राह्न कृतकृत्य हो जाता है॥ १२२॥

विप्रसेवैव शूद्रय विशिष्टं कर्म कीर्त्यते । यदतोऽन्यद्धि कुरुते तद्भवत्यस्य निष्फलम् ॥ १२३ ॥

ब्राह्मणोंकी सेवा करना ही शुद्रोंका मुख्य कर्म कहा गया है, इसके श्रतिरिक्त वहः शुद्र जो कुछ करता है, उसका कर्म निष्फल होता है ॥ १२३ ॥

श्रूहकी वृत्ति नियत करना— प्रकल्प्या तस्य तैवृत्तिः स्वकुदुम्बाद्यथाहेतः। शक्तिं चावेदय दादयं च भृत्यानां च परिग्रहम्।। १२४॥ ब्राह्मणोंको चाहिये कि—वे श्रपनी सेवा करनेवाले शूद्रके लिए उसके काम करनेकी शक्ति, उत्साह श्रौर परिवारके निर्वाहके प्रमाणको (विचारकर तदनुसार) उसकी जीविका निश्चित कर दे॥ १२४॥

> सेवक श्रद्धके लिए उच्छिष्ट श्रन्नादि देना— उच्छिष्टसन्नं दातव्यं जीर्णानि वसनानि च । पुलाकाश्चेव धान्यानां जीर्णाश्चेव परिच्छदाः ॥ १२४॥

सेवक शूद्रके लिए जुठा अन्न, पुराने वस्त्र, अन्नोंके प्रश्नाल तथा पुराने खाट बर्तन श्रादि ब्राह्मण देवें ॥ १२५ ॥

विमर्श—पहले (४।८०) जो शूद्रके लिए इष्टार्थक उपदेश तथा जुठा अन्नादि देनेका निषेध किया गया है, वह असेवक शूद्रके लिए है, ऐसा समझना चाहिये।

> श्रद्रका मन्त्रहोन धर्मकार्य— न शूद्रे पातकं किंचिन्न च संस्कारमहीति। नास्याधिकारो धर्मेऽस्ति न धर्मात्प्रतिषेधनम् ॥ १२६॥

( तहसुन, प्याज आदि अभद्य पदार्थ खानेपर भी ) शूद्रको कोई पातक (दोष) नहीं होता, क्योंकि इसका (यज्ञोपवीत आदि) संस्कार नहीं होता, इसे (अजिन-होत्र आदि ) धर्म-कार्य करनेका अधिकार नहीं है और (पाकयज्ञ आदि) धर्म-कार्य करनेका निषेध भी नहीं है ॥ १२६ ॥

> धर्मेप्सवस्तु धर्मज्ञाः सतां वृत्तमनुष्ठिताः । मन्त्रवर्ज्यं न दुष्यन्ति प्रशंसां प्राप्नुवन्ति च ॥ १२७ ॥

( श्रतएव ) धर्मके इच्छुक श्रौर जाननेवाले तथा द्विजोंके श्रविरुद्ध श्राचरण करनेवाले शुद्ध मन्त्रहीन ( नमस्कारमात्र करके ) पश्चमहायज्ञोंको करते हुए निन्दित नहीं होते, श्रपितु प्रशंसाको प्राप्त करते हैं ॥ १२७॥

> यथा यथा हि सद्वृत्तमातिष्ठत्यनसूयकः । तथा तथेमं चामुं च लोकं प्राप्नोत्यनिन्दितः ॥ १२८ ॥

परगुणोंकी निन्दा नहीं करनेवाता रह्म जैसे जैसे शास्त्रानुकूल द्विजाचरणको करता है, वैसे वैसे लोकमें प्रशंसित होकर परलोक (स्वर्ग) को प्राप्त करता है।।

१. इदं 'नमस्कारेण मन्त्रेण पञ्चयज्ञान्न हापयेत्' इति याज्ञः स्मृ० (१।१२१) वचनानुसारेण बोद्धन्यम् ।

शूद्रको धनसंप्रह करनेका निषेध-शक्तेनापि हि शूद्रेण न कार्यो धनसंचयः। शूद्रो हि धनमासाद्य ब्राह्मणानेव बाधते ।। १२६ ।।

( धनोपार्जनमें ) समर्थ भी शुद्धको धनसंग्रह नहीं करना चाहिये, क्योंकि धन को प्राप्तकर ( शास्त्रका वास्तविक ज्ञान नहीं होनेके कारण धनमद्से शास्त्र-विरुद्धा-चरण तथा ब्राह्मण-सेवाके त्याग करनेसे) वह ब्राह्मणोंको ही पीडित करने लगता है।।

श्रध्यायका उपसंहार-

एते चतुर्णां वर्णानामापद्धर्माः प्रकीर्तिताः। यान् सम्यगनुतिष्ठन्तो त्रजन्ति परमां गतिम् ॥ १३०॥

( भृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि — मैंने ) चारो वर्णों के लिए श्रापत्तिकालके इस (१०।८१-१२९) धर्मको कहा, इसका यथायोग्य पालन करते हुए वे ( ब्राह्मणादि चारो वर्ण ) श्रेष्ट गतिको प्राप्त करते हैं ॥ १३० ॥

एष धर्मविधिः कुत्स्नश्चातुर्वर्ण्यस्य कीतितः। श्रतः परं प्रवद्यामि प्रायश्चित्तविधि शुभम्।। १३१।।

( मृगुजी महर्षियोंसे पुनः कहते हैं कि मैंने ) चारो वर्णोंके सम्पूर्ण धर्मको कहा, इसके बाद ( एकादश अध्यायमें ) शुभ प्रायिक्षत्त विधान को कहूंगा ॥१३१॥

मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन् वर्णधर्मा हि सर्वशः सिद्धेश्वर्थाः प्रसादेन दशमे पूर्णतां गताः॥ १०॥ इति मणिप्रभाष्टीकायां दशमोऽध्यायः ॥ १०॥

# अथ एकाद्द्योऽध्यायः।

नवविध स्नातकके लिए दान देना-सान्तानिकं यद्यमाणमध्यगं सवेवेदसम्। गुर्वर्थं पितृमात्रर्थं स्वाध्यायार्थ्युपतापिनः ॥ १॥

सन्तानार्थ विवाहेच्छुक, यज्ञ करनेका इच्छुक, पथिक, विश्वजित त्रादि यज्ञमें अपनी समस्त सम्पत्तिको दान किया हुआ, गुरु-पिता-माताके लिए भोजन-वहा देनेका इच्छुक, पढ़नेके लिए भोजन वस्त्रका इच्छुक श्रीर रोगी ॥ १ ॥

नवैतान्स्नातकान्विद्याद् त्राह्मणान्धर्मभिक्षुकान्। निःस्वेभ्यो देयमेतेभ्यो दानं विद्याविशेषतः ॥ २ ॥

इन नव स्नातक ब्राह्मणोंको धर्मभिक्षुक जानना चाहिये तथा निर्धन इनके लिए विद्या विशेषके अनुसार (गौ, सोना, अन्न श्रौर वल्ल श्रादि) दान देना चाहिये ॥२॥

> नवविध स्नातकोंको वेदीके भीतर सिद्धान देना— एतेभ्यो हि द्विजामेभ्यो देयमन्नं सद्त्विणम्। इतरेभ्यो बहिर्वेदि कृतान्नं देयमुच्यते॥ ३॥

इन नव ( १९१९ ) ब्राह्मणस्नातकोंके लिए वेदी ( चौके ) के भीतर सिद्ध ( पक — पका हुआ ) श्रन्न देना चाहिये तथा श्रन्य वर्णवालोंके लिए वेदीके बाहर सिद्धान्त देना चाहिये ॥ ३ ॥

> सर्वरत्नानि राजा तु यथाई प्रतिपाद्येत्। ब्राह्मणान्वेद्विदुषो यज्ञार्थं चैव द्त्तिणाम् ॥ ४ ॥

राजाको वेदज्ञाता ब्राह्मणोंके लिये यज्ञविधानार्थ ( मोती माणिक्य श्रादि ) सब अकारके रत्न और दक्षिणाके लिए धन देना चाहिये ॥ ४ ॥

> भिक्षाप्राप्त धनसे द्वितीय विवाहका निषेध— कृतदारोऽपरान्दरान्भिक्तिवा योऽधिगच्छति । रतिमात्रं फलं तस्य द्रव्यदातुस्तु संततिः ॥ ४॥

एक बार विवाहकर सम्लीक जो ब्राह्मण दूसरोंसे धन मांगकर द्वितीय विवाह करता है, उसे केवल रित (ब्रीसम्मोग) मात्र ही फल होता है, क्योंकि उस स्त्रीमें उत्पन्न सन्तान तो धन देनेवालेकी होती है )॥ ५॥

विमर्श—अंतएव विवाहित स्त्रीयुक्त ब्राह्मणको धन मांगकर द्वितीय विवाह नहीं करना चाहिये और न ऐसे विवाहेच्छुकके लिये दाताको धन ही देना चाहिये।

> परिवारवाले वेदन्न ब्राह्मणको दान देना— धनानि तु यथाशक्ति विश्रेषु प्रतिपादयेत् । वेदवित्सु विविक्तेषु प्रेत्य स्वर्गं समरतृते ॥ ६ ॥

जो मनुष्य वेदहाता तथा पुत्र स्त्री आदि परिवारसे युक्त ब्राह्मणके लिए धन (गौ, भूमि, सुवर्ण, अन्न आदि ) को देता है, वह मरकर स्वर्णको सोगता है ॥ सोमयागके श्रधिकारी-

यस्य त्रिवार्षिकं भक्तं पर्याप्तं भृत्यवृत्तये । अधिकं वापि विद्येत स सोमं पातुमहीति ॥ ७ ॥

जिसके पास अपने परिवार तथा धृत्यों के तीन वर्षतक या इससे भी अधिक समयतक पालन-पोषणके लिए अन्न हो, वह मनुष्य काम्य सामयज्ञ करनेके योग्य ( अधिकारों ) होता है ॥ ॥ ७ ॥

अतः स्वल्पीयसि द्रव्ये यः सोमं पिबति द्विजः । स पीतसोमपूर्वोऽपि न तस्याप्नोति तत्फलम् ॥ ८ ॥

अतएव (अपने परिवार तथा धत्योके तीन वर्षसे कम पालन-पोषणके लिए अन्न रहनेपर ) जो सोमपान (सोमयज्ञ ) करता है, वह निन्य सोमयागके फलको भी नहीं पाता है ॥ ८ ॥

> परिवारका पालन विना किये दान देनेसे दोष— शक्तः परजने दाता स्वजने दुःखजीविनि । मध्वापातो विषास्वादः स धर्मप्रतिकृपकः ।। ६ ।।

दान देनेमें समर्थ जो मनुष्य अपने परिवारवालों के दुःखित रहनेपर ( अपने यश तथा प्रसिद्धिके लिए) दान देता है, वह ( समाजमें यश एवं प्रसिद्धि होनेसे ) पहले मधु ( शहद ) के समान मीठा और वादमें ( परिवारवालों के दुःखित होनेके कारण नरक पानेसे ) विषके समान कटु धर्मका पाखण्डी है ( अतएव ऐसे दानको नहीं करना चाहिये )॥ ९॥

भृत्यानामुपरोधेन यत्करोत्यौध्वदेहिकम्। तद्भवत्यमुखोदकं जीवतश्च मृतस्य च ॥ १०॥

जो मनुष्य स्त्री-पुत्रादि पालनीय परिवारको पोडितकर पारलौकिक सुखको इच्छासे श्राद्धादि दान करता है, उस मनुष्यका वह दान जीते हुए तथा मरनेपर भी दुःखदायी होता है।। १०॥

विमर्श—पहले (१९।९) लौकिक दश्यमान यश तथा प्रिविद्धिके लिए और इस रलोकसे पारलौकिक अदृष्ट सुखके लिए कुटुम्बपालन नहीं कर सकनेपर दानको निषेध किया गया है।

> [ बृद्धौ च मातापितरौ साध्वी भार्या शिशुः सुतः । अप्यकार्यशतं कृत्वा भर्तव्या मनुरत्रवीत् ॥ १ ॥ ]

[ बृद्ध माता-पिता, पतिवता स्त्री श्रीर बालक पुत्र; इनका सैकड़ों श्रकार्य करके भी पालन-पोषण करना चाहिये, ऐसा मनुने कहा है ॥ १ ॥ ]

> एकाइहीन यइपूर्वर्थ वैश्य श्रादि से धन लाना— यइरचेरप्रतिकद्धः स्यादेकेनाङ्गेन यज्वनः । ब्राह्मणस्य विशेषेण धार्मिके सति राजनि ॥ ११ ॥ यो वैश्यः स्याद्वहुपशुर्हीनक्रतुरसोमपः । कुदुम्बात्तस्य तद् द्रव्यमाहरेदाइसिद्धये ॥ १२ ॥

यह करते हुए क्षत्रियका, विशेषकर ब्राह्मणका यह यदि एक श्रञ्जसे ( घना-भावके कारण ) पूरा नहीं हो रहा हो तो राजाके धर्मात्मा रहनेपर वह ब्राह्मण या क्षत्रिय यहकर्ता बहुत पशुवाले, पाक यहादि नहीं करनेवाले तथा सोमयइसे भी हीन जो वैश्य हो; उसके परिवारसे बाकी यहके पूर्ण होनेके लिए ( याचनासे नहीं देनेपर बलात्कार या चोरीसे भी ) धन लावे। ( ऐसे करनेवाले क्षत्रिय या विशेष कर ब्राह्मण यहकर्ताको धर्मात्मा राजा उक्तापराधमें दण्डित नहीं करे)॥ १९-१२॥

> आहरेत्त्रीणि वा द्वे वा काम शूदस्य वेश्मनः। न हि शूद्रस्य यज्ञेषु कश्चिद्रस्ति परिम्रहः॥ १३॥

यज्ञ दो या तीन अज्ञींसे (घनाभावके कारण) पूरा नहीं हो रहा हो तो उसकी पूर्णताके लिए वैश्यके यहांसे धन नहीं मिलनेपर (बलात्कार या चोरीसे धननान शृद्धके) यहांसे धन लावे; क्योंकि शृद्धका यज्ञसे कोई सम्बन्ध नहीं होता है ॥

योऽनाहिताग्निः शतगुरयज्वा च सहस्रगुः। तयोरपि छुदुम्बाभ्यामाहरेदविचारयन्॥ १४॥

जो ब्राह्मण या क्षत्रिय सौ यह करने योज्य धन होनेपर भी व्यक्तिहोत्र नहीं करता हो तथा एक सहस्र गौ या उतना धन होनेपर भी सोमयह नहीं करता हो, ऐसे ब्राह्मण या क्षत्रियके परिवारसे (धनाभावके कारण) यह दो या तीन व्यक्तोंसे पूर्ण नहीं होता हो तो यहकर्ता ब्राह्मण (बलात्कार या चोरीसे) धन लावे ॥ १४॥

श्रादानित्याचादातुराहरेदप्रयच्छतः । तथा यशोऽस्य प्रथते धर्मश्चैवं प्रवर्धते ॥ १४ ॥

सर्वदा दान आदिका धन लेनेवाला तथा इष्टापूर्त और दान आदि नहीं करने-वाला ( ब्राह्मण ) यज्ञके दो या तीन खर्ज़ोकी पूर्णताके लिए यदि याचना करनेपर

भी यजमान ( यज्ञकर्ता ) को धन नहीं दे तो यजमान उसके धनको ( बलास्कार या चोरीसे ) लावे, ऐसा करनेसे घन लानेवाले यज्ञकर्ताकी ख्याति और धर्मकी युद्धि भी होती है।। १४॥

विमर्श—'अग्निहोत्र, तप, सस्य, वेदरचण, अतिथिसत्कार, वेश्वदेव; अथवा किसी एक अग्निमें या त्रेताग्निमें हवन करना तथा वेदीके भीतर ब्राह्मणको दान देना 'इष्ट' कहळाता है। पोखरा, तडाग, वावळी, देवमन्दिर बनवाना, अन्नदान करना, और बगीचा लगाना 'पूर्त' कहलाता है।

> छः उपवासके बाद नीचसे भी अन्न लाना-तथैव सप्रमे भक्ते भक्तानि षडनश्नता। श्रश्वस्तनविधानेन हर्तव्यं हीनकर्मणः ॥ १६॥

छः ज्न (तीन दिन-तीन रात) जिसने भोजन नहीं किया हो, वह मनुष्य चौथे दिन भी (कहीं भोजन का ठिकाना नहीं लगनेपर ) द्वीन (दानादि शुभकर्मसे वर्जित ) कर्मवाले पुरुषके यहांसे भी एक दिन भोजन करने योग्य अन्त ( चोरी या बलात्कारसे भी ) लावे ॥ १६ ॥

> खलात्चेत्राद्गाराद्वा यतो वाऽप्युपलभ्यते । आख्यातव्यं तु तत्तस्मै पुच्छते यदि पुच्छति ॥ १७॥

खिलहानसे, खेतसे, घरसे अथवा जहां कहींसे भी मिल सके वहींसे यागाहि सरकर्मसे वर्जित और हीन कर्म करनेवालेके भी धान्य ( अन्न ) को ( छः सामका उपवास किया हुआ मनुष्य चौथे दिन भी उपायान्तरसे अन्न प्राप्त होनेका ठिकाना नहीं लगने पर चोरी आदिसे ) लावे और यदि उस घान्यका स्वासी पूछे कि

१. हेमाद्री दानखण्डे शङ्कोक्तमिष्टळचणम्— 'अग्निहोत्रं तपः सत्यं वेदानाञ्चैव पालनम् । आतिथ्यं वैश्वदेवञ्च 'इष्ट्र'मित्यभिधीयते ॥' इति । यहा-एकाग्निकादी यत्कर्म त्रेतायां यच्च ह्यते । अन्तर्वेद्याञ्च यहान'मिष्टं' तद्मिधीयते ॥' तत्रैव व्यासोक्तं पूर्तलक्षणम्--

> 'पुष्करिण्यस्तथा वाष्यो देवतायतनानि च। अन्नदानमधारामाः 'पूर्तं'मित्यभिधीयते ॥' इति

(हेमाद्री दानखण्डे पृष्ठे २१)

(तून मेरा धान्य क्यों लिया ?' तो उस पूछनेवाले धान्य-स्वामीसे कह दे कि भैंमें खानेके लिए लिया'।। १७॥

> ब्राह्मणके धन लेनेका निषेध— ब्राह्मण्यं न हर्तव्यं च्रियेण कद्वन । दस्युनिष्क्रिययोग्तु स्वमजीवन् हर्तुमहेति ॥ १८ ॥

इन श्रापिलयों ( १९।११-१७ ) के उपस्थित होनेपर भी क्षत्रिय ब्राह्मणके धनको कदापि नहीं लावे, किन्तु निषिद्ध ( नोरी श्रादि ) कार्य करनेवाले तथा विहित ( यज्ञ, वेदाध्ययन, दानादि ) कार्य नहीं करनेवाले ब्राह्मणके भी धनको क्षत्रिय लावे ॥ १८ ॥

विमर्श--तुल्यन्यायसे उक्तापित्तमें पढ़ा हुआ वैश्य-अपनेसे उच्चवर्ण ब्राह्मण और चित्रयके तथा शृद्ध-ब्राह्मण, चित्रय और वैश्यके धनको नहीं छावे, किन्तु वे निषिद्ध कर्मको करने तथा विहित कर्मको नहीं करनेवाले हों तो अपनेसे उच्च वर्णवाले ऐसे छोगोंके धनको नीच वर्ण छावे। उक्त प्रकार (१९१११-१७) से चोरी या बलास्कारसे धन छानेवाला आपित्तमें पड़ा हुआ व्यक्ति धर्मात्मा राजाके हारा दण्डनीय नहीं होता।

दुर्होसे धन लेकर सजनोंको देना— योऽसाधुभ्योऽर्थमादाय साधुभ्यः सम्प्रयच्छति । स कृत्वा प्लवमात्मानं सन्तारयति तातुभौ ॥ १६॥

जा मनुष्य (उक्त निमित्त ( १९।११-१८) के श्रानेपर ) दुष्टोंसे धन लाकर सज्जनों ( यज्ञाङ्गसाधक ऋत्विक् श्रादि ) के लिए देता है, वह श्रपने को नाव बना-कर उन दोनोंको ( धनवालेके धनको प्रण्यकर्ममें लगानेसे उसके प्रण्यको बड़ाकर धनस्वामीको तथा दान लेनेवालेके यज्ञादिको पूरा होनेसे उसकी श्रापत्तिको दूरकर दान लेनेवालेको, दुःखसे ) पार कर देता है।। १९॥

यज्ञशीलके धनकी प्रशंसा— यद्धनं यज्ञशीलानां देवस्वं तद्विदुर्वुधाः। अयज्ञनां तु यदिक्तमासुरस्वं तदुच्यते।। २०।।

नित्य यज्ञ करनेवालोंका जो धन हैं, उसे विद्वान लोग 'देवोंका धन' कहते हैं श्रीर यज्ञ नहीं करनेवालोंका जो धन है, उसे 'असुरोंका धन' कहने हैं ( श्रतएव उस 'श्रुरोंके धन'को लेकर यज्ञ में लगानेसे 'देवोंका धन' बनाना चाहिये )।।२०॥

यज्ञादिके लिये चोरी करनेवाले ज्ञाह्मणको दण्ड निषेध-न तस्मिन्धारयेहराई धार्मिकः पृथिवीपतिः। त्तित्रयस्य हि बालिश्याद् बाह्मणः सीद्ति क्ष्मधा ॥ २१ ॥ धार्मिक राजा पहले ( १९।११-१८ ) आपित्तकालों में दूसरेके धनको ( चोरी या बलात्कारसे भी ) लेनेवाले बाह्मणको दण्डित न करे, वर्योकि क्षत्रिय अर्थात् राजाकी मूर्खतासे ही ब्राह्मण क्षुधापीडित होता है। ( श्रतः उसका उक्त प्रकारसे थन लाना श्रपराघ नहीं है )।। २१।।

क्षुधापीडित ब्राह्मणके लिए वृत्ति कल्पना-तस्य भृत्यजनं ज्ञात्वा स्वकुटुम्बान्महीपतिः। श्रुतशीले च विज्ञाय वृत्ति धर्म्या प्रकल्पयेत् ॥ २२ ॥ (इस कारणसे) राजा उस ब्राह्मणके पालन पोषण करने योग्य (स्त्री-प्रत्र आदि ) तथा उसके आचरण एवं शीलको मालूमकर तदनुसार धर्मयुक्त जीविकाको अपने कट्टम्बसे नियत करे।। २२॥

कल्पिखाऽस्य वृत्ति च रहोदेनं समन्ततः। राजा हि धर्मषड्भागं तस्मात्प्राप्नोति रचितात् ॥ २३ ॥ राजा इस ( क्षधा-पीडित ब्राह्मण ) की जीविका नियतकर चौर आदि सव अकारसे उसकी रक्षा करे, क्योंकि सुरक्षित उस ब्राह्मणके धर्मका षष्टांश (छठा भाग) राजा प्राप्त करता है ।। २३ ।।

यज्ञार्थ शुद्रसे भिक्षाका निषेध— न यज्ञार्थं धनं श्रुदादियो भिन्तेत कहिनित्। यजमानो हि भिन्तित्वा चएडालः प्रेत्य जायते ॥ २४॥

बाह्मणको यज्ञके लिए (भी) शूट्से कभी भी धन नहीं मांगना चाहिये, क्योंकि (शूद्रसे धनको मांगकर उससे ) यज्ञ करनेवाला ब्राह्मण मरकर चण्डाल होता है ( श्रतः यहांपर मांगनेका निषेध करनेसे विना मांगे यज्ञके लिए श्रुद्रसे धन मिल जानेपर शास्त्रविरुद्ध नहीं होता )॥ २४॥

यजार्थ धन लेकर बचानेका निषेध-यज्ञार्थमर्थे भिचित्वा यो न सर्वे प्रयच्छति। स याति भासतां विप्रः काकतां वा शतं समाः ॥ २४ ॥ जो मनुष्य यहके लिए धन मांगकर सब धनको दान नहीं कर देता है, वह ( मरकर ) सौ वर्षोतक भास या कौएका जन्म पाता है ॥ २४ ॥

देव तथा ब्राह्मणके धनहरणका निषेध—
देवस्वं ब्राह्मणस्वं वा लोभेनोपहिनस्ति यः ।
स पापात्मा परे लोके गृधोच्छिष्टेन जीवति ॥ २६ ॥

जो महुन्य लोभसे देवता ( प्रतिमा श्रादि ) तथा बाह्मणके धनको लेता है, वह पापी ( मरकर ) परलोकमें गीधका जुठा खाकर जीता है ॥ २६ ॥

सोमयाग नहीं कर सकनेपर वैधानर याग करना— इष्टि वैश्वानरीं नित्यं निवेपेद्ब्द्पर्यये । क्लुप्तानां पशुसोमानां निष्कृत्यर्थमसंभवे ॥ २७ ॥

वर्ष (संवत् ) के बदलनेके समय अर्थात् चैत्र शुक्कके आरम्भमें शास्त्र-विहित सोमयज्ञको नहीं कर सकनेपर उसके दोषकी शान्तिके लिए (श्रुदादिसे धन लेकर भी ) वैश्वानर यज्ञ करना चाहिए ॥ २७॥

यज्ञमं समर्थको अनुकूल करनेका निषेध— श्रापत्कल्पेन यो धर्म कुरुतेऽनापदि द्विजः। स नाप्नोति फलं तस्य परत्रेति विचारितम्॥ २८॥

जो द्विज आपित्तकालके नहीं रहनेपर भी आपित्तकालके विधानसे धर्म (यज्ञादि कर्म ) करता है, वह ( मरकर ) परलोकमें उस यज्ञके फलको नहीं पाता है आर्थात् उसका वह यज्ञ करना निष्फल होता है, ऐसा ( मनु आदि महर्षियोंने ) कहा है ॥

> सोमयागका प्रतिनिधि— विश्वेश्व देवैः साध्येश्व ब्राह्मणैश्च महर्षिभिः। ज्यापत्सु मरणाद्गीतैविधेः प्रतिनिधिः कृतः॥ २६॥

विश्वेदेव, साध्यगण ( देवयोनि-विशेष ) श्रीर महर्षि ब्राह्मणोंने पृत्युसे उरकर आपत्तिकालमें विधि ( शास्त्रोक्त प्रधान विधि सोमयज्ञादि ) के प्रतिनिधि ( वैश्वानर यज्ञ श्रादि ) को किया है ( श्रातः समर्थ नहीं होनेपर ही मुख्य विधि सोमयज्ञादिको छोड़कर उसके प्रतिनिधि वैश्वानर यज्ञादिको करना चाहिये )॥ २९॥

प्रभुः प्रथमकल्पस्य योऽनुकल्पेन वर्तते । न सांपरायिकं तस्य दुर्मतेर्विद्यते फलम् ॥ ३० ॥

जो मनुष्य मुख्य यज्ञको करनेमें समर्थ होकर भी श्रनुकल्प (मुख्यका प्रतिनिधि) त्रापितकालके लिए सम्मत अप्रधान पक्ष से यहको करता है, उस दुर्बुद्धिको पारलौकिक वृद्धि तथा पापनाशरूप फल प्राप्त नहीं होता ॥ ३०॥

ब्राह्मणादिको स्वशक्तिसे शत्रुविजय करना-न ब्राह्मणोऽवेदयेत किंचिद्राजनि धर्मवित्। स्ववीर्येणैव ताब्स्छिष्यान्मानवानपकारिणः ॥ ३१ ॥

धर्मज्ञाता ब्राह्मण किसीके किसी अपराधको राजासे न कहे (किसीपर राजाके यहां मुकदमा न करे ), किन्तु उन अपराधी मनुष्योंको अपने पराक्रम ( आगे

कहे जानेवाली शक्ति ) से दण्डित करे ।। ३१ ॥

विमर्श-इस वचनके अनुसार अपने धर्मके विरोधके कारण नीचके अपराध करनेपर अभिचार आदि कर्मसे उसे (अपराधीको) द्ण्डित करनेमें ब्राह्मणको दोष नहीं होता, अतएव इस वचनसे न तो बाद्यणके लिए अभिचार प्रयोग करनेका विधान ही किया गया है और न राजाके पास अपराधीके अधराध निवेदन करनेका निषेध ही किया गया है ऐसा समझना चाहिये।

स्ववीर्यादाजवीर्याच्च स्ववीर्यं बलवत्तरम् । तस्मात्स्वेनैव वीर्येण निगृह्णीयाद्रीन्द्रिजः ॥ ३२ ॥

(ब्राह्मणके लिए) अपने (ब्राह्मणके) पराक्रम तथा राजाके पराक्रमसे अपना ( ज्ञाह्मणका ) पराक्रम ही अधिक बलवान् है, अतएव ज्ञाह्मण अपने पराक्रमसे ही शतुत्र्योंका निप्रह करे ।। ३२॥

ब्राह्मणके लिए शत्रु निमहका उपाय-श्रतीरथर्वोङ्गिरसीः कुर्योदित्यविचारयन् । वाक्शकं वे बाह्यणस्य तेन हन्याद्रीन् द्विजः ॥ ३३ ॥

ब्राह्मण अपने वेदके आङ्गिरस श्रुति ( दुष्ट मन्त्रों ) को विना विचारे ही (शीघ्र हो, शत्रुपर) प्रयोग करे, क्योंकि ब्राह्मणका ( श्रभिचारमन्त्रोचारणरूप) वचन ही शल है, अतएव उस (वचनरूपी शल ) से ब्राह्मण शत्रुओं को नष्ट करे ( राजाके यहां उसके अपराधको कहकर दण्डित न करावे, किन्तु अभिचार प्रयोगसे उसे स्वयं दण्डित करे )॥ ३३॥

तिद्शं सर्ववर्णानामनिवार्यं च शक्तितः। तपोवीर्यप्रभावेण अवध्यानिप बाधते ॥ २॥ ] [ तपोवत्तके प्रभावसे वह श्रम्न श्रवण्योंको भी पीडित करता है, शक्तिके द्वारा वह सब वर्णोंसे श्रनिवार्य ( नहीं रोका जानेवाला ) है ॥ २ ॥ ]

चित्रयो बाहुवीर्येण तरेदापदमात्मनः।

अत्रिय अपने वाहुवलसे ( शत्रुकृत पराभवसे उत्पन्न ) अपनी आपित्तको पार करे।

[ तद्धि कुर्वन्यथाशक्ति प्राप्नोति परमां गतिम् ॥ ३ ॥]

[शक्तिके अनुसार वह कार्य करता हुआ (वह क्षत्रिय) परम गतिको पाता है ॥] धनेन वैश्यशुद्रौ तु जपहोमैर्द्विजोत्तमः ॥ ३४॥

वैश्य तथा शूद्र (प्रतिकार करनेवालेके लिए) धन देकर ध्रौर ब्राह्मण (श्रभिचार संबन्धी) जप तथा हवनेंसि (शत्रुकृत पराभवसे उत्पन) श्रपनी विपत्तिको पार करे।। ३४॥

ब्राह्मणसे दृषित वचन कहनेका निषेध— विधाता शासिता वक्ता मैत्रो ब्राह्मण उच्यते । तस्मै नाकुशलं ब्र्यात्र शुष्कां गिरमीर्येत् ॥ ३४॥

शास्त्रोक्त कर्मोंको करनेवाला, पुत्र-शिष्यादिका शासन करनेवाला, प्रायिक्त विधि श्राहिको कहनेवाला ब्राह्मण सबका मित्ररूप है; श्रत एव उससे ('इसको पनसो, दिण्डत करों' इत्यादि ) श्रशुभ वचन तथा रूखी बात नहीं कहना चाहिये ॥

कन्या तथा मूर्जादिको श्राप्तहोत्र करनेका निषेध— न वै कन्या न युवतिर्नालपविद्यो न बालिशः। होता स्यादिगनहोत्रस्य नार्ते नासंस्कृतस्तथा।। ३६।।

श्रविवाहित कन्या, विवाहित भी युवति, थोड़ा पढ़ा हुआ, मूर्ख, रोगी और यहोपवीत संस्कारसे हीन मनुष्योंको श्राग्नहोत्रका हवन नहीं करना चाहिगे॥ ३६॥

> नरके हि पतन्त्येते जुह्वन्तः स च यस्य तत् । तस्माद्वैतानकुशलो होता स्याद्वेदपारगः ॥ ३७ ॥

हवन करते हुए ये लोग (१९।३६) तथा जिसकी तरफसे हवन करते हैं वे नरकमें पड़ते हैं, अत एव वैदिक कर्ममें प्रवीण तथा वेदके परागामीको ही हवन-कर्ता बनाना चाहिये ॥ ३७ ॥ दक्षिणामें श्रश्वको देना— श्राजापरयसद्स्वाऽश्वसम्बन्धाधेयस्य दक्षिणाप् ।

आजापत्यमद्त्रवाऽश्वमण्यावयस्य दावाणान्। अनाहिताग्निभेवति ब्राह्मणो विभवे सति ॥ ३८॥

सम्पत्ति रहनेपर भी जो द्विज अग्न्याधानके समय प्रजापित देवताको (प्रजापित हैं देवता जिसके ऐसा ) घोड़ा दक्षिणामें न देकर अग्निहोत्र प्रहण करता है, उसे अग्निहोत्रका फल नहीं मिलता (इस कारण सामर्थ्य रहनेपर अग्न्याधान करते समय घोड़ेको दक्षिणामें अवश्य देना चाहिये )॥ ३८॥

कम दक्षिणा देनेका निषेध— पुरायान्यन्यानि कुर्जीत श्रद्धधानो जितेन्द्रियः। न त्वलपदिच्चिणैर्यक्कैर्यजेतेह कथक्कन ॥ ३६ ॥

श्रद्धालु तथा जितेन्द्रिय मनुष्यको दूसरे पुण्यकार्य (तीर्थयात्रा श्रादि) करने चाहिये, परन्तु शास्त्रोक्त विधानसे कम दक्षिणा देकर यज्ञ कभी नहीं करना चाहिये॥

इन्द्रियाणि यशः स्वर्गमायुः कीर्ति प्रजाः पशून् । हन्त्यलपदिच्छो यज्ञस्तस्मान्नालपघनो यजेत् ॥ ४० ॥ [ अन्नहीनो द्देद्राष्ट्रं मन्त्रहीनस्तु ऋत्विजः । दीच्तितं दिच्छणादीनो नास्ति यज्ञसमो रिपुः ॥ ४ ॥ ]

शास्त्रोक्त विधानसे कम दक्षिणा देकर किया गया यह इन्द्रिय, यश, स्वर्ग, आयु, कीर्ति, प्रजा और पशु; इन सर्वोको नष्ट कर देता है, इस कारणसे थोड़े धनवालेको । यह नहीं करना चाहिये ॥ ४०॥

विमर्श-जीवित रहनेपर लोकप्रसिद्धि होनेको 'यश' तथा मरनेपर लोकप्रसिद्धि

होनेको 'कीर्ति' कहते हैं।

श्राग्नहोत्र नहीं करनेपर प्राथितः श्राग्नहोत्रयपविध्याग्रीन्त्राह्मणः कामकारतः। चान्द्रायणं चरेन्मासं वीरहत्थासमं हि तत्।। ४१॥

जो श्रावनहोत्री ब्राह्मण इच्छापूर्वक प्रातःकाल तथा सार्यकाल श्रावनहोत्र नहीं करे, उसे एक मास चान्द्रायण ब्रत (११।२१६) करना चाहिये; क्योंकि श्रावन-होत्रका त्याग वीरहत्या (पुत्रहत्या ) के समान है ॥ ४१॥

विमर्श-कुछ छोग एक मासतक अग्निहोत्र नहीं करनेपर उक्त प्रायश्चित्त विधान

मानते हैं।

श्रवि धन लेकर अग्निहोत्र करनेका निषेध— ये श्र्वाद्धिगम्यार्थमग्निहोत्रमुपासते । ऋत्विजस्ते हि श्रूदाणां ब्रह्मत्रादिषु गर्हिताः ॥ ४२ ॥

जो शुद्ध धन लेकर अगिनहोत्र करता है, वह शुद्धका ही याजक (शुद्धको यह करानेवाला है अर्थात् उस यह का फत्त अगिनहोत्र करनेवालेको नहीं मिलता है) और वह वेदपाठियों में निन्दित होता है। ४२॥

तेषां सततमज्ञानां वृषलाग्न्युपसेविनाम् । पदा मस्तकमाकम्य दाता दुर्गाणि संतरेत् ॥ ४३ ॥

श्रू से धन लेकर अग्निहोत्र करनेवाले उन अग्निहोत्रियों के मस्तकपर पैर रखकर (धनको देनेवाला ) श्रूद दुःखांको पार करता है | (और उन अग्निहोत्रि-योंको अग्निहोत्रका फल कुछ भी नहीं मिलता )॥ ४३॥

> प्रायश्चित्तके योग्य मनुष्य— अकुर्वन्त्रिहतं कर्म निन्दितं च समाचरन् । प्रसक्तरचेन्द्रियार्थेषु प्रायश्चित्तीयते नरः ॥ ४४ ॥

शास्त्रोक्त कर्म (नित्य सन्ध्योपासन, शवस्पर्श करनेपर स्नान आदि) को नहीं करता हुआ तथा शास्त्रप्रतिषिद कर्म (हिंसा, चोरी, मद्यपान, चूत आदि) को करता हुआ और इन्द्रियों के विषयों में अत्यन्त आसक्त होता हुआ मनुष्य प्रायिक्त करनेके योग्य होता है ॥ ४४॥

कर्तन्य प्रायिक्षत्तमं मतभेर— श्रकामतः कृते पापे प्रायश्चित्तं विदुर्बुधाः । कामकारकृतेऽप्याहुरेके श्रुतिनिदर्शनात् ॥ ४४ ॥

कुछ पिंडत लोग अज्ञानसे किये गये पापमें प्रायिक्त करनेको कहते हैं अपेर कुछ आचार्य ज्ञानसे किये गये पापमें भी अतिको देखनेसे प्रायिक्त करनेको कहते हैं। ४५॥

विमरी—उस श्रुतिका आशय यह है कि—'हन्द्रने एक समय ज्ञानपूर्वक यतियोंको कुत्तोंके लिए दिया, किर अश्लील वाणीने आकर उनको कहा तो वे इन्द्र ब्रह्माके पास दौड़े गये, ब्रह्माने 'उ गहन्य' नामक कर्मको इन्द्रके लिए प्रायक्षित्त

 तथा च सा श्रुतिः—'इन्द्रो यतीन् शालावृक्षेभ्यः प्रायच्क्रत्, तमरलीला चागेस्यावदस्य प्रजापतिमुराधावतस्मात्तमुपह्व्यं प्रायच्क्रत्' इति । (म० सु०) बतलायाः। इससे ज्ञात होता है कि ज्ञानपूर्वक किये गये पापकी निवृत्तिके लिए भी प्राथिश्रत्त करना चाहिये।

> श्रकामतः कृतं पापं वेदाभ्यासेन शुध्यति । कामतस्तु कृतं मोहात्प्रायश्चित्तैः पृथग्विधैः ॥ ४६ ॥

अनिच्छापूर्वक किया गया पाप वेदाभ्याससे नष्ट हो जाता है तथा राग-द्वेषादि मोहवश इच्छापूर्वक किया गया पाप अनेक प्रकारके प्रायक्षित्तोंसे नष्ट होता है ॥४६॥

प्रायिश्वत्तीसे संसर्गका निषेघ—
प्रायश्चित्तीयतां प्राप्य देवात्पूर्वकृतेन वा ।
न संसर्ग व्रजेत्सिद्धः प्रायश्चित्तेऽकृते द्विजः ॥ ४७ ॥
भाग्यवश ( या प्रमादवश ) पूर्वजन्मकृत पापोंसे प्रायिश्वत्तके योग्य द्विज विना
प्रायिश्वत्त किये सज्जनोंके साथ ( याजन-यजनादि ) सम्बन्ध न करे ॥ ४७ ॥

प्रायश्चित्त शब्दका त्रार्थ— [ प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते । तपोनिश्चयसंयुक्तं प्रायश्चित्तमिति स्मृतम् ॥ ४ ॥]

['प्रायः' तपको कहते हैं श्रोर 'चित्त' निश्चयको कहते हैं, श्रत एव तपका निश्चयके साथ संयुक्त होना 'प्रायक्षित्त' कहा जाता है ॥ ४ ॥ ]

कुरूप होनेमें कारण— इह दुर्खारतैः केचित्केचित्पूर्वक्रतैस्तथा । प्राप्नुवन्ति दुरात्मानो नरा रूपत्रिपर्ययम् ॥ ४८ ॥ कुछ दुष्ट लोग इस जन्मके दुराचरणोंसे तथा कुछ दुष्ट लोग पूर्व जन्ममें किये गये दुराचरणोंसे कुरूपताको पाते हैं ॥ ४८ ॥

सुवर्णचौरादिसे कुनिखत्वादि होना— सुवर्णचौरः कौनख्यं सुरापः श्यावदन्तताम् । ब्रह्महा च्यरोगित्वं दौश्चम्यं गुरुतल्पगः ॥ ४६॥ सुवर्णको चुरानेवाला कुनखी ( खराव नखाँवाला ), मय-पानकर्ता काले दाँतां बाला, ब्राह्मणका हत्यारा क्षयरोगी, गुरुपत्नीसे सम्भोग करनेवाला दुखर्मरोगी ॥४९॥

पिशुनः पौतिनासिक्यं सूचकः पूर्तिवक्त्रताम् । धान्यचौरोऽङ्गहीनत्वमातिरेक्यं तु मिश्रकः ॥ ४०॥ विद्या श्रादिके दोषको कहनेवाला दुर्गन्धित नाकवाला, पुगलखोर दुर्गन्धित मुखवाला, धान्यका चोर श्रङ्गहीन, शुद्ध श्रक्षादिमें दूषित श्रक्षादि मिलाकर विकय श्रादि करनेवाला श्रधिक श्रङ्गवाला ( छांगुर-श्रादि ) ॥ ५० ॥

श्चन्नहर्ताऽऽमयावित्वं मौक्यं वागपहारकः । वस्त्रापहारकः श्वैत्र्यं पङ्गुतामश्वहारकः ॥ ४१ ॥

श्राचे परनेवाका मृक (गूंगा), कपड़ेका चोर लंगड़ा होता है।। ५१।।

[ दीपहर्ता भवेदन्धः काणो निर्वापको भवेत्। हिंसया व्याधिभूयस्त्वमरोगित्वमहिंसया ॥ ६ ॥ ]

[दीपक चुरानेवाला अन्धा, दीपक बुम्मानेवाला काना, हिंसा करनेवाला अधिक रोगी और अहिंसासे नीरोगी होता है ॥ ६ ॥ ]

एवं कर्मविशेषेण जायन्ते सद्विगर्हिताः । जडमूकान्धविधरा विकृताकृतयस्तथा ॥ ४२ ॥

इस प्रकार कर्मविशोषसे सज्जनोंसे निन्दित जड, गू'गे, अन्धे, बहरे और कुरूप उत्पन्न होते हैं ॥ ५२ ॥

> चरितव्यमतो नित्यं प्रायश्चित्तं विशुद्धये । निन्दौर्हि लच्चणैर्युक्ता जायन्तेऽनिष्क्रतैनसः ॥ ४३ ॥

(प्रायश्चित्तके द्वारा) पापनाश नहीं किये हुए मनुष्य (१९१४९-५१) निन्य लक्षणोंसे युक्त होते हैं, श्रतएव पाप-निवृत्तिके लिए प्रायश्चित करना चाहिये ॥ ५३॥

> पांच महापातक— ब्रह्महत्या सुरापानं स्तेयं गुर्वङ्गनागमः । महान्ति पातकान्याहुः संसगेश्चापि तैः सह ॥ ४४॥

 अत्र 'दीपहर्ता भवेदन्धः काणो निर्वापकस्तथा । हिंसारुचिः सदा रोगी वाताङ्गः पारदारिकः ॥'

इत्ययं रहोको म० मु० उपलभ्यमानः सम्यक् प्रतिमाति, 'भरोगित्वमहिंसया' इत्येतस्य 'सिंह् गर्हिताः' ( ११।५२ ) इति पदेन विरोधात् प्रकृतानुपयुक्तस्य चतुर्थ-पादस्य स्थाने 'वाताङ्गः पारदारिकः' इत्येतस्य चतुर्थपादस्य प्रकृतोपयुक्तत्वात् । (१) ब्रह्महत्या करना, (२) निषिद्ध मद्यका पीना, (३) (ब्राह्मणके) सुवर्णको सुराना, (४) गुरु (२।१४२) की भार्याके साथ सम्मोग करना, और (५) इन (चारोंमेंसे किसी एक) के साथ भी एक वर्षतक संसर्ग-ये पांच महा-पातक हैं॥ ४४॥

बहाहत्याके समान कर्म— श्रन्तं च समुत्कर्षे राजगामि च पैशुनम् । गुरोश्चालीकनिर्बन्धः समानि ब्रह्महत्यया ।। ४४ ।।

जातिश्रेष्टताके लिए श्रसत्य-भाषण, राजासे (दूसरेके मृत्युकारक ) चुगल-खोरी, गुरुसे श्रसत्य कहना—ये ब्रह्महत्याके समान हैं॥ ५५॥

मयपानके समान कर्म-

ब्रह्मोज्मता वेद्निन्दा कीटसाद्यं सुहद्वधः। गहितानाद्ययोजिन्धः सुरापानसमानि षट्॥ ४६॥

पढ़े हुए वेदका ( अभ्यास नहीं करनेसे ) विस्मरण, ( असत् शास्त्रका आश्रयक्कर ) वेदकी निन्दा करना, गवाहीमें असत्य कहना, ( अन्नाह्मण भी ) मित्रकी हत्या, निन्दित ( लहसुन, प्याज आदि ) तथा अभद्य ( मल-मूत्रादि ) पदार्थीका भोजन—ये ६ मधपानके समान हैं॥ ५६॥

सुवर्ण चुरानेके समान कर्म-

निच्चेपस्यापहरणं नराश्वरजतस्य च । भूमिवज्रमणीनां च रुक्मस्तेयसमं स्मृतम् ॥ ४७॥

ब्रा सणके सुवर्णके श्रतिरिक्त धरोहरको हड्पनेवाला श्रौर मनुष्य (दास-दासी), घोड़ा, चांदी, भूमि, हीरा, मणी चुरानेवाला सुवर्ण चुरानेक समान हैं॥ ५७॥

्युरुप्तनी सम्भोगके समान कर्म-

रेतःसेकः स्वयोनीषु कुमारीष्वन्त्यजासु च । सख्युः पुत्रस्य च स्त्रीषु गुरुतल्पसमं विदुः॥ ४८॥

स्वयोनि ( सहोदर बहन ), कुमारी, चाण्डाली तथा मित्र तथा पुत्रकी स्त्री में वीर्यपात अर्थात् उनके साथ सम्भोग करना, ये गुरु (२।१४२) की पत्नीके साथ सम्भोग करनेके समान हैं॥ ५८॥

विमर्श—इन (१९१५६-१८) वचनोंसे जिस कर्मको जिसके समान बतलाया है, वह उस कर्मके उस प्रधान पापकर्मके समान प्रायश्चित्तके लिए है। गवाहीसे असस्य बोळने तथा मित्रवध करनेको मध्यानके समान कहकर आगे (१११८८) इनका प्रायिश्वत्त कहा है, उसे पाद्मिक समझना चाहिये। गुरुसे असत्य कहनेको ब्रह्महत्याके समान वतळाना और फिर उससे निवृत्यर्थं ब्रह्महत्याका प्रायिश्वत्त बतळाना ग्रुख्य पापकी अपेदा उसके समान कहे गये अप्रधान पापके करनेपर प्रायिश्वत्तकी छाष्ट्रवता-प्रदर्शनार्थं है, क्योंकि छोकमें भी 'राजाके समान मन्त्री है' कहनेपर राजासे मन्त्रीको हीन ही माना जाता है। यहां औपदेशिक प्रायिश्वत्तोंसे आतिदेशिक तथा समीकृत प्रायिश्वत्तका हीन प्रायिश्वत्त होता है।

## उपपातककथन-

गोवघोऽयाज्यसंयाज्यपारदार्यास्मविक्रयाः । गुरुमातृपितृत्यागः स्वाध्यायाग्न्योः सुतस्य च ॥ ४६ ॥

गोवध, श्रयाज्य-याजन, परस्री-गमन, श्रात्मविकय; गुरु, माता श्रीर पिताका त्याग श्रर्थात् उनकी सेवा-ग्रुश्रूषा नहीं करनाः ब्रह्मयक् (वेदाध्ययन), स्मार्त श्राग्न श्रीर प्रश्नका त्याग ( पुत्रको संस्कृत तथा भूषणादिसे श्रलङ्कृत नहीं करना ) ॥५६॥

> परिवित्तिताऽनुजेऽनूढे परिवेदनमेव च । तयोदीनं च कन्यायास्तयोरेव च याजनम् ॥ ६० ॥

परिवित्ति तथा परिवेत्ता (३।१७१) को कन्यादान देना और यज्ञ कराना ॥ कन्याया दूषणं चैव वार्घुष्यं व्रतत्तोपनम् । तडागारामदाराणामपत्यस्य च विक्रयः ॥ ६१॥

कन्यादूषण (कन्याकी योनिमें श्रङ्गुल्यादि डालकर कन्याको क्षतयोनि करना ), सूद लेना, वत (ब्रह्मचर्य श्रादि ) को (मैथुनकर्मादिसे ) नष्ट करना, तडाग, उद्यान (बगीचा, फुलवाड़ी श्रादि ), स्त्री श्रीर सन्तानको वेचना ॥ ६१॥

ब्रात्यता बान्धवत्यागो भृत्याध्यापनमेव च । भृत्या चाध्ययनादानमपरयानां च विक्रयः ॥ ६२ ॥

वात्यभाव (२।३९), ( चाबा-ताळ आदि ) बान्धवींका त्याग ( उनके अनुकूल नहीं रहना ), वेतन लेकर पढ़ाना, वेतन देकर पढ़ना, अविकेय (नहीं बेचने योग्य) सौदोंको बेचना॥ ६२ ॥

सर्वाकरेष्ट्रभीकारो महायन्त्रप्रवर्तनम् । हिंसीषधीनां स्त्र्याजीवोऽभिचारो मूलकर्म च ॥ ६३ ॥ बन माकरों ( जान-सुवर्ण आदिकी खानों ) में राजावारे मधिकार होना,

( ठैका लेना ), बड़े-बड़े यन्त्रों ( नदी आदिके प्रवाहको रोकनेवाले आदि मशीनों )

को चलाना, श्रोषधियोंकी हिंसा, श्लीकी कमाई ( अध्यापना, शिल्प आदि निहित तथा परपुरुष सम्भोग, नृत्य, गायन आदि निषिद्ध समींसे श्लीका उपार्जित धन ) खाना, ( श्येनादि यक्क द्वारा मारण आदि ) श्रभिचार कर्म करना, (मन्त्र प्रयोगसे) वशीकरण ॥ ६३ ॥

> इन्धनार्थमशुष्काणां द्रुमाणामवपातनम् । ज्ञात्मार्थं च क्रियारम्भो निन्दितान्नादनं तथा ॥ ६४॥

इन्धनके लिए हरे पेडोंको (काट या कटवाकर) गिराना, (स्वस्थ रहते हुए) अपने लिए (देवता या पितरोंके उद्देश्यसे नहीं) कियारम्भ (पाक कियादि) करना और निन्दित (४।४–२०) त्याज्य लहसुन आदि पदार्थको इच्छापूर्वक खाना ॥

श्रनाहिताप्रिता स्तेयमृणानामनपिक्रया । श्रसच्छास्त्राधिगमनं कौशीलव्यस्य च किया ॥ ६४ ॥

(शास्त्रानुसार) अधिकार होनेपर भी यज्ञ नहीं करना, चोरी करना, ऋण नहीं चुकाना, निन्दित शास्त्रोंको पढ़ना और कुशीलवका (नाचना गाना, बजाना आदि) कर्म करना ॥ ६५ ॥

> धान्यकुष्यपशुस्तेयं मद्यपञ्जीनिषेवणम् । स्त्रीशुद्रविट्चत्रवधो नास्तिकयं चोपपातकम् ॥ ६६ ॥

धान्य, सुवर्ण ब्रादि धातु तथा पशुत्रोंकी चोरी करना, मयपान करनेवाली द्विज-स्रीके साथ सम्भोग करना, स्त्री, शूद्र, वैश्य तथा क्षत्रियका वध करना, स्त्रीर नास्तिकता—ये (१-१ भी) उपपातक हैं ॥ ६६॥

जातिभंशकारक कर्म-

ब्राह्मणस्य रुजः कृत्वा व्रातिरव्रेयमद्ययोः। जैह्मचं च मैथुनं पुंसि जातिश्रंशकरं स्मृतम्।। ६७॥

ब्राह्मणको ( डण्डा या थप्पड़ थ्रादिसे ) पीडित करना ( मारना ), नहीं स्ंधने योज्य ( लहसुन, प्याज, विष्ठा श्रादि ) वस्तु तथा मद्यको स्ंधना, कुटिलता श्रीर (गुदा या मुखमें) मैथुन करना-ये (प्रत्येक कर्म) मनुष्यको जातिश्रष्ट करनेवाले हैं ॥ वर्णसङ्कर करनेवाले कर्म—

स्तराश्वोष्ट्रमृगेभानामजाविकवधस्तथा । संकरीकरणं ज्ञेयं मीनाहिमहिषस्य च ॥ ६८ ॥ गधा, कुत्ता, मृग (हिरण), हाथी, श्रज (खसी), भेंड, मछली, साँप श्रौर भेंसा, इनमेंसे प्रत्येकको मारना भी मनुष्यको वर्णसङ्कर करनेवाला है ॥ ६८॥

> श्रपात्र करनेवाले कर्म— निन्दितेभ्यो धनादानं वाणिज्यं शूद्रसेवनम् । श्रपात्रीकरणं झेयमसत्यस्य च भाषणम् ॥ ६६ ॥

जिससे दान नहीं लेना चाहिये उससे दान लेना, न्यापार, शूद्रकी सेवा और असत्य बोलना ( प्रत्येक ) मनुष्यको अपात्र करनेवाले हैं ॥ ६६ ॥

मिलन करनेवाले कर्म-

कृमिकीटवयोहत्या मद्यानुगतभोजनम् । फलैंधःकुसुमस्तेयमधैर्यं च मलावहम् ॥ ७० ॥

कृमि ( अत्यन्त छोटे कोड़े ), कीट (कृमिसे कुछ बड़े कीड़े ) तथा पक्षियोंका बंध करना, मधके साथ ( एक पात्रमें ) लाये गये पदार्थका भोजनः फल, लकड़ी तथा फूलको चुराना और ( साधारण अनिष्ट-कारक कष्टादिमें भी ) अधीरता—ये ( प्रत्येक कर्म ) मनुष्यको मलिन करनेवाले हैं ॥ ७० ॥

एतान्येनांसि सर्वाणि यथोक्तानि पृथकपृथक्। यैथैंर्व्रतेरपोह्यन्ते तानि सम्यङ् निबोधत ॥ ७१॥

( शृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—) ये सब ( १९।५४-७० ) पृथक्-पृथक् कहे गये पाप जिन-जिन वर्तो ( प्रायिक्षत्तों ) से नष्ट होते हैं, उन्हें ( स्रापत्तोग मुफ्तसे स्रव्छी तरह सुर्ने ।। ७१ ॥

बहाहत्याका प्रायिधत्त-

ब्रह्महा द्वादश समाः कुटीं कृत्वा वने वसेत्। भैनाश्यात्मविशुद्धवर्थं कृत्वा शवशिरोध्वजम् ॥ ७२ ॥

ब्राह्मणका वधकरनेवाला मनुष्य श्रपने पापकी शुद्धि (निवृत्ति) के लिए कुटिया बनाकर उस (मृत ब्राह्मणके तथा नहीं मिलनेपर दूसरे किसी) के शिरको चिह्न स्वरूप लेकर भिक्षान्नके भोजनको करता हुआ (श्रिम (१९१७८) वचनके श्रमुसार मुण्डित मस्तक होकर) बारह वर्षोतक वनमें निवास करे।। ७२।।

विसर्श—इस प्रायश्चित्तका विधि यह है कि—ब्रह्महत्या करनेवाला जिन घरोंमें पहले कभी नहीं गया हो तथा जिन घरोंमें जानेका पहलेसे निश्चय भी नहीं कर िख्या हो, ऐसे अपूर्व तथा जिन घरोंसे घूंओं नहीं निकल रहा हो और जिन घरोंके सभी लोग खा पी चुके हों, ऐसे सात घरोंमें घीरेसे जाकर 'मुझ बढ़ाहत्यारेके लिए भिचा दीजिये' इस प्रकार अपने पापकर्मको कहकर भिचा मांगे तथा एक साम भोजन करे और यदि भिचा नहीं मिले तो उस दिन केवल पानी पीकर हो रह जाये।

यह प्रायिश्वत्तिषि वद्यमाण (१९१८९) वचनानुसार गुणवान् ब्राह्मणने यदि स्रकामपूर्वक निर्गुण ब्राह्मणकी हत्याकी हो उसके लिये है और यदि गुणवान् क्षित्रिय, वैश्य तथा शूद्धने स्रकामपूर्वक निर्गुण ब्राह्मणकी हत्या की हो तो उनके लिए कमशः द्विगुणित, त्रिगुणित स्रौर चतुर्गुणित स्रथात चौबीस, छत्तीत और सहतालिस वर्ष इसी प्रकार रहकर प्रायिश्वत्त करनेके लिये भविष्यपुराणमें तथा विश्वामित्रसे कहा गया है। कामपूर्वक ब्राह्मणकी हत्या करनेपर तो द्विगुणित (चौबीस वर्ष) प्रायिश्वत्त करनेके लिए स्रिज़रीने कहा है।

लद्यं रास्त्रभृतां वा स्थाद्विदुषाभिच्छयाऽऽत्मनः। प्रास्येदात्मानमग्नौ वा समिद्धे विरवाविशराः॥ ७३॥

'यह ब्रह्मचाती है' यह जाननेवाले शाखधारियोंके (बाणका) स्वेच्छासे

## १. तथा च यमः-

'सप्तागाराण्यपूर्वाणि यान्यसङ्कलिपतानि च । संविशेत्तानि शनकैर्विधूमे मुक्तवज्जने ॥ भ्रृणध्ने देहि मे भित्तामेनो विख्याण्य सञ्चरेत् । पुककाळं चरेद्रीच्यं तदलब्ध्वोदकं पिबेत् ॥' इति ( म० मु० )

 यथोक्तं भविष्यपुराणे—
 'द्विगुणाः चित्रयाणान्तु वैश्यानां त्रिगुणाः स्मृताः । चतुर्गुणास्तु शृदाणां पर्षदुक्ता सहात्मनास् ॥ पर्षदुक्तवतं श्रोक्तं शुद्धये पापकर्मणास् ।' इति ।

प्तह्याख्यानं म० मु० अस्य श्लोकस्य व्याख्याने दृष्टव्यम् । विश्वामित्रवचनश्च सन्नैव दृष्टव्यम् ।

६. तदाहाङ्गिराः— 'अकामतः कृते पापे प्रायश्चित्तं नकामतः। स्यात्त्वकामकृते यत्तु द्विगुणं बुद्धिपूर्वके॥' इति ( म० सु० ) ( मरने या मरनेके समान होनेतर्क ) निशाना बने, या जलती हुई अग्निमें नीचे शिर करके तीन बार अपनेको डाले ( जिससे मर जीवे ) ॥ ७३ ॥

> यजेत वाऽश्वमेघेन स्वर्जिता गोसवेन वा । श्रमिजिद्विश्वजिद्भ्यां वा त्रिवृताग्निष्टुताऽपि वा ॥ ७४ ॥

श्रथवा श्रश्वमेध यज्ञ करे। तथा स्वर्जित्, गीमेघ, श्राभिजित्, विश्वजित्, त्रिवृत्, श्रीर श्राग्निष्टुत् ; इनमें से कोई एक यज्ञ (श्रज्ञानसे) ब्रह्महत्या करनेवाला हिर्जाति (१०।४) करे॥ ७४॥

विमर्श—पूर्वोक्त दो रलोकों (११।७३-७४) के द्वारा विहित प्रथम तीन प्राय-श्चित्त ( श्रद्धधारियोंका निशाना बनना, अग्निमें नीचे शिर करके अपनेको डालना तथा अश्वमेध यज्ञ करना ) कामपूर्वक चित्रयके बाह्यणबध करनेपर हैं।

१. तदाह याज्ञवल्क्यः-

'सङ्ग्रामे वा हतो रूचयभूतः शुद्धिमवाण्तुयात् । मृतकल्पः प्रहारातों जीवन्नपि विशुद्धयति ॥' इति (या० स्मृ० ३।२४८)

२. 'तथा प्रास्येत् यथा म्रियेत' इत्यापस्तम्बवचनात्तथा प्रश्चिपेत्' (म० मु०)

३. एतरप्रायश्चित्तद्वयमनन्तरं वक्ष्यमाणञ्च 'यजेत वाऽश्वमेधेन (१११७४)' इत्येवं प्रायश्चित्तत्रयमिदं कामतः चित्रयस्य बाह्यणवधविषयम् । मनुरलोकमेव लिखित्वा यथा व्याख्यानं भविष्यपुराणे—

'ल्ह्यं शखमृतां वा स्याद्विदुषामिच्छ्याऽऽत्मनः।
प्रास्येदात्मानमग्नौ वा समिद्धे त्रिरवाक्शिराः॥
यजेत वाऽश्वमेधेन चत्रियो विप्रघातकः।
प्रायश्चित्तत्रयं द्येतत्त्वत्रियस्य प्रकीतितम्॥
चत्रियो निर्गुणो धीरं ब्राह्मणञ्चाग्निहोत्रिणम्।
निहत्य कामतो वीरल्क्यः शखमृतो भवेत्॥
चतुर्वेद्विदं धीरं ब्राह्मणञ्चाग्निहोत्रिणस्।
निहत्य कामादात्मानं चिपेदग्नाववाक्शिराः॥
निर्गुणं ब्राह्मणं हत्वा कामतो गुणवान् गुहः।
यष्ट्रा वा अश्वमेधेन चत्रियो यो महीपतिः॥' इति (म० मु०)

४. 'एतानि चाज्ञानतो ब्रह्मवधे प्रायश्चित्तानि न्नैवर्णिकस्य विकित्पतानि । तहुक्तं अविष्यपुराणे—

'स्वर्जितादेश्च यद्वीर कर्मणा पृतनापते । अनुष्ठानं द्विजातीनां वधे द्यमतिपूर्वके ॥' इति ( म॰ सु॰ ) जपन्वाऽन्यतमं वेदं योजनानां शतं व्रजेत्। ब्रह्महत्याऽपनोदाय मितभुक् नियतेन्द्रियः॥ ७४॥

अथवा स्वरूपाहार करता हुआ जितेन्द्रिय होकर किसी एक वेदको जपता हुआ ब्रह्महत्या (के दोष )के विनाश के लिए सौ योजन (४०० कोश) तक गमन करे॥

सर्वस्यं वेद्विदुषे ब्राह्मणायोपपाद्येत्। धनं वा जीवनायालं गृहं वा सपरिच्छदम्॥ ७६॥

अथवा वेदहाता बाह णके लिए सर्वस्व (समस्त सम्पत्ति ) को दे देवे, या उसके जीव नपर्यन्त खाने पहननेके लिये या सब सामित्रयों के सहित घरको देवे।।

विमर्श—दो रहोकों ( १९१७५-७६ ) में कथित यह प्रायश्चित्त-विधान अज्ञानपूर्वक ब्राह्मणादि वर्णश्रय द्वारा किये गये जातिमात्रसे ब्राह्मणके वधकी निष्टत्तिके लिए हैं।

> हविष्यभुग्वाऽनुसरेत्प्रतिस्रोतः सरस्वतीम् । जपेदा नियताहारस्त्रिवै वेदस्य संहिताम् ॥ ७७ ॥

श्रिथवा ( नीवार तीनी श्राहि ) हिविष्यान्नको खाता हुआ प्रसिद्ध सोतेसे लेकर ( पश्चिम ) समुद्र तक ( जहांतक सरस्वती नदी बहती है वहां तक ) जावे, अथवा नियमित ( श्रास्थनत थोडा ) भोजन करता हुआ वेदकी संहिताको तीन बार जपे।।

विमर्श — ज्ञानपूर्वक जातिमात्रसे बाह्मण (विद्वान् एवं गुणवान् बाह्मण नहीं ) के वध करने वाले द्विजातियों के लिए यह प्रायश्चित्त-विधान है ।

> कृतवापनो निवसेद् श्रामान्ते गोन्नजेऽपि वा। आश्रमे वृत्तमूले वा गोन्नाह्मणहिते रतः॥ ७८॥

अथवा सुण्डन कराकर गौद्यों तथा ब्राह्णोंका हित करता हुछ। गांवके पास गोशालामें पवित्र (साधु आदिके) ब्राधममें या पेड़के नीचे निवास करे।। ७८।।

> त्राह्मणार्थे गवार्थे वा सद्यः प्राणान्परित्यजेत् । मुच्यते त्रह्महृत्याया गोप्ता गोर्त्राह्मणस्य च ॥ ७६ ॥

( पूर्व ( १९१७२ या ७८ ) वचनानुसार किसी स्थानमें रहकर बारह वर्षतक प्रायिक्षत करनेका नियम लिया हुन्ना ब्रह्मचातो मनुष्य ( श्राग्न, ज्याझ श्रादि हिंसक या जल श्रादि से श्राकान्त ) ब्राह्मण या गौ ( को रक्षा ) के लिए तत्काल प्राणोंको छोड़ दे, श्रथवा उनकी रक्षार्थ प्राणपणसे चेष्टा करता हुन्ना वह मनुष्य जीकर भी

९-२. भविष्यपुराणोक्तमेतःसर्वं तत्र मन्वर्थमुक्तावस्यां वा द्रष्टब्यम् ।

बारह (या अपने वर्णके अनुसार नियत ) वर्षके समाप्त नहीं होनेपर भी (वह आहाण रक्षक ) ब्रह्महत्याके दोषसे छूट जाता है ॥ ७९ ॥

त्रिवारं प्रतिरोद्धा वा सर्वस्वमवितत्य वा । विप्रस्य तिन्निमित्ते वा प्राणालाभे विमुच्यते ॥ ५०॥

ब्राह्मणके धनके चुरानेवालोंसे निष्कपट तथा यथाशक्ति तीन वार उस धनको छुड़ानेका प्रयत्न करनेपर, या एक वा दो वारमें ही उन चोरोंको जीतकर उस चोरित धनको उसके स्वामी ब्राह्मणके लिए देनेपर, अथवा चुराये हुए अपने धनको बचानेके लिए चोरोंसे लड़कर मरनेके लिए तत्पर ब्राह्मणके लिए चुराये हुए धनके बराबर धन देकर उस ब्राह्मणकी प्राणरक्षा करनेसे वह ब्रह्मचाती ब्रह्महत्याके दोषसे छूट जाता है। ८०।।

एवं दृढव्रतो नित्यं ब्रह्मचारी समाहितः । समाप्ते द्वादशे वर्षे ब्रह्महत्यां व्यपोहित ॥ ८१ ॥

इस प्रकार (१९१७२-८०) सर्वदा नियमयुक्त ब्रह्मचर्य धारण किया हुआ, सावधान चित्तवाला (ब्रह्मधाती मनुष्य ) बारह (श्रीर क्षत्रिय, वैश्य, श्रूह कमशः २४, ३६, ४८) वर्षपर ब्रह्महत्यासे छूट जाता है ॥ ८९ ॥

शिष्ट्रा वा भूमिदेवानां नरदेवसमागमे । स्वमेनोऽवभूथस्नातो हयमेचे विमुच्यते ॥ =२ ॥

त्रथवा श्रश्वमेध यज्ञमें जाडाणों तथा राजाश्चों के समागम (एकत्रित) होनेपर श्रपने पापको ('मैंने जहाहत्या की है' इस प्रकार) बत ज्ञाकर श्रवस्थ (यज्ञ समाप्तिके बाद किया जानेवाला) स्नान करके (ज्ञहाहत्या करनेवाला उस पापसे) छूट जाता है।। ८२।।

विमर्श-यह प्रायश्चित्तविधान भविष्यपुराणके अनुसार गुणवान् ब्राह्मणकी अज्ञानपूर्वक हत्या करनेपर है। 'अश्वमेधविवर्जित सम्पूर्ण प्रायश्चित्तोंके शेष होनेसे प्रकरण प्राप्त बारह वर्षवाले इस प्रायश्चित्तके बीचमें अवस्थ स्नान करनेपर उसीसे शुद्धि (पापनिवृत्ति ) हो जाती है। यह गोविन्दराजका कथन उक्त भविष्यपुराण के वचनसे विरुद्ध होनेसे ठीक नहीं है।

धर्मस्य ब्राह्मणो मृत्तमयं राजन्य उच्यते । तस्मात्समागमे तेषामेनो विख्याप्य शुद्धचित् ॥ ८३ ॥

क्योंकि ब्राह्मणको धर्मका मूल तथा क्षत्रियको धर्मका अग्रभाग ( मनु आदि महर्षियोंने ) कहा है, इस कारण (वह ब्रह्मधाती पुरुष ) उनके एकत्रित होनेपर अपने पापको निवेदनकर ( अवस्थ स्नान करनेसे ) शुद्ध हो जाता है ॥ ८३ ॥

ब्राह्मणः सम्भवेनैव देवानामपि दैवतम् । प्रमाणं चैव लोकस्य ब्रह्मात्रैव हि कारणम् ॥ ८४ ॥ बाह्मण जन्मसे ही देवतात्र्योंका भी देवता ( पूज्य ) है, मनुष्योंका (प्रत्यक्षयुक्त) त्रमाण है, क्योंकि इसमें वेद ही कारण है ॥ ८४ ॥

> तेषां वेदविदो त्र्युख्ययोऽप्येनः सुनिष्कृतम्। सा तेषां पावनाय स्यात्पवित्रा विदुषां हि वाक्।। ८४।।

(इस कारण अर्थात् ब्राह्मणको पूज्यता होनेसे ) उन ब्राह्मणोंमेंसे वेदज्ञाता तीन ब्राह्मण पापशुद्धिके लिए जो प्रायिश्वत कहें, वह उन पापियोंको शुद्ध (पाप रहित ) करनेवाला है; क्योंकि विद्वानोंका वचन पवित्र होता है ॥ ८५ ॥

द्यतोऽन्यतममास्थाय विधि विप्रः समाहितः। ब्रह्महत्याकृतं तापं व्यपोहत्यात्मवत्तया ॥ ५६॥

श्रत एव ब्राह्मण ( श्रादि पापकर्ता ) सावधान होकर श्रात्मवान होनेसे ( पूर्वोक्त १९।७२-=३ ) प्रायिश्वत्तांमें-से किसी एक प्रायिश्वत्तको करके शुद्ध (पापहीन) हो जाता है ॥ ६६ ॥

विमर्श-यह प्रायश्चित्त-विधान एक ब्राह्मणकी हत्या करनेपर है, अधिक ब्राह्मणोंकी एक साथ या अनेक वार्में हत्या करनेपर, घरमें आग आदि लगानेसे भनेक ब्राह्मणोंकी हत्या करनेपर भविष्यपुराणमें 'ब्राह्मणो "" 'इत्यादि प्रायश्चित्त-विधान कहा गया है। यह सब वहींपर तथा मन्वर्थमुक्तावलीमें देखना चाहिये।

गर्भ, तथा यजमान क्षत्रिय वैश्यादिकी इत्याका प्रायिक्त-हत्वा गर्भमविज्ञातमेतदेव व्रतं चरेत्। राजन्यवैश्यौ चेजानावात्रेयीमेव च स्त्रियम् ॥ ८७ ॥

अज्ञात ( स्त्रीपुरुष या नपुंसकका ज्ञानरहित ) गर्भ, यज्ञ करते हुए क्षत्रिय तथा वैश्य श्रीर त्रात्रेयीकी हत्या करके (इसी ब्रह्महत्याके ) प्रायिकत्तको करे ॥ ८० ॥

विमर्श-'आत्रेयी' शब्दसे ऋतुमती बाह्मणीका प्रहण है, इसकी हत्या करनेपर

१. 'रजस्वलामृतुस्नाताम।त्रेयीम्' इति वसिष्ठस्मरणात् ।

२. 'तथाऽऽत्रेयीं च बाह्यणीम्' इति यमस्मरणात्।

तीन वर्णका उपपातक पहले ( १११६६ ) कह चुके हैं। आरोका " इस्या च की - सुहह् अस् ।' इस अङ्गिराके वचनके अनुसार अग्निहोत्री ब्राह्मणकी खीकी हत्या करनेपर प्रायक्षित्तविधायक है।

आत्रेयीका लक्षण—

[ जन्मप्रभृतिसंस्कारैः संस्कृता मन्त्रवाचया । गर्मिणी त्वथवा स्यात्तामात्रेयीं च विदुवुधाः ॥ ७ ॥ ]

[ जन्मसे लेकर मन्त्रपूर्वक संस्कारोंसे संस्कृत स्त्री या गिर्मणीकी विद्वान् लोग 'श्रात्रेथी' कहते हैं ॥ ७ ॥ ]

> साक्षीमें श्रसत्यभाषणादि करनेपर प्रायक्षित्त— उक्त्वा चैवानृतं साद्ये प्रतिरुध्य गुरुं तथा। अपहृत्य च नि:चेपं कृत्वा च स्त्रीसुहृद्धधम्।। ८८।।

सुवर्ण या भूमि आदिकी गवाहीमें असत्य बोलनेपर, गुरुपर मिथ्या दोष लगानेपर, धरोहरका अपहरणकर तथा (अग्निहोत्री ब्राह्मणको ) श्री और मित्रकी हत्या करनेपर (ब्रह्महत्याके समान प्रायक्षित करे )॥ ८८॥

इयं विश्वद्धिरुद्तिता प्रमाण्याकामतो द्विजम् । कामतो ब्राह्मणवधे निष्कृतिन विधीयते ॥ ८६॥

यह प्रायश्चित्त श्रिनिच्छ। (श्रिक्षान ) से ब्राह्मणकी हत्या करनेपर कहा गया है, इच्छासे (जानबूस्तकर ) ब्राह्मणकी हत्या करनेपर निस्तार नहीं है।। ८९॥ विसर्श-पूर्व (१९१४८) वचनसे विरोध होनेके कारण यह वचन प्रायश्चित्तका असावसूचक नहीं है, किन्तु प्रायश्चित्तका आधिनयसूचक है।

> सुराणनका प्रायश्वितः— सुरां पीत्वा द्विजो मोहाद्ग्रिवणा सुरां पिचेत्। तथा स काये निर्देग्धे सुच्यते किल्विषात्ततः॥ ६०॥

द्विज मोहवश मिदराको पीकर अग्निक समान गर्म मिदराको पीवे, उस (अ्त्रिक्के समान जलती हुई मिदरा ) से शरीर अर्थात् मुखके जलने (के कारण भर जाने ) पर मनुष्य उस ( मिदरा पीनेसे उत्पन्न पाप ) से छूट जाता है ॥९०॥

विमर्श—आरेके वने मदिराको पीनेवाले द्विज (ब्राह्मण, चत्रिय तथा वैश्य) और आरे, महुए तथा गुइसे बने मदिराको पीनेवाले ब्राह्मणके लिए यह प्रायश्चित्त है, ऐसा 'मन्वर्थमुक्तावली' कार पहले (९।२३५) कह चुके हैं, तथा इस श्लोककी

ज्याख्यामें भी भविष्यपुराणके वचनका प्रमाण देते हुए आदेसे बनी हुई मदिराके पीनेपर ही प्रायश्चित्त करनेके छिए कहा गया है। बृहस्पतिके सतके अनुसार यह वचन ज्ञानपूर्वक मिर्गपान करनेपर प्रायश्चित्त-विधायक है।

गोमूत्रमग्निवर्णं वा पिबेदुदक्रमेव वा। पयो घृतं वाऽऽमरणाद् गोशकृद्रसमेव वा ॥ ६१ ॥ अथवा ( सन्तप्त होनेसे ) अगिनके समान वर्णवाले गोमूत्र, पानी, दूध, ची या गोबरके रसको मरनेतक पीवे ॥ ६१ ॥

> कणान्वा भच्चयेद्द्रं पिरयाकं वा सकुन्निशि। सुरापानापनुस्यर्थं वालवासा जटी ध्वजी ॥ ६२ ॥

अथवा बालसे बने वस्त्रको पहनता हुआ, जटाधारण करता हुआ और सुरापात्र के चिहको धारण करता हुआ महिरा पींनेवाला मनुष्य महिरा पीनेके दोषसे छूटने के लिए एक वर्षतक कण (अन्नकी चुन्नी खुदी) या खलीको रातमें एक बार खावे॥

विसर्श-यह प्रायश्चित वचन अप्रधान (गुड़ या महुआका बना हुआ) अहिरा अज्ञानपूर्वक पीनेपर समझना चाहिये।

मदिरा पीनेमें दोषका कारण-सरां वै मलमञ्जानां पाप्मा च मलमुच्यते । तस्माद् ब्राह्मणजराजन्यौ वैश्यश्च न सुरां पिवेत् ॥ ६३ ॥ सुरा ( मिंद्रा ) अन्तों ( खाद्य पदार्थों ) का मल है और पापी भी मल कहा जाता है, इस कारणसे बाह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्योंको सुरा नहीं पीना चाहिये ॥९२॥

> सुरा-भेद तथा उसे पीनेका निषेध-गौडी पैष्टी च माध्वी च विज्ञेया त्रिविधा सुरा। यथैवैका तथा सर्वा न पातव्या द्विजोत्तमैः ॥ ६४ ॥

१. तह चनं यथा--

'सुरा च पैष्टी सुख्योक्ता न तस्य।स्थितरे समे। पैष्ट्याः पापेन चैतासां प्रायश्चित्तं निबोधत ॥ यमेनोक्तं महाबाही समासन्यासयोगतः ।' इति ।

२. तथा च बृहस्पतिः-

'सुरापाने कामकृते ज्वलन्तीं तां विनिः चिपेत्। मुखे तया स निर्देश्घो सतः शुद्धिमवाष्नुयात् ॥ इति । (१) गौडी, (२) पैष्टी श्रौर (३) माध्वी श्रर्थात् कमशः गुड, श्राट श्रौर महूएके फूलसे बनी हुई तीन प्रकारकी सुरा (मिदरा) होती है; जिस प्रकारकी एक है, उसी प्रकारकी सभी हैं, इस कारण द्विजोत्तमों (श्रेष्ठ द्विजों— ब्राह्मणादि वर्णत्रय) को उसका पान नहीं करना चाहिये॥ ९४॥

> यत्तरत्तःपिशाचान्नं मद्यं मांसं सुराऽऽसवम् । तद् ब्राह्मग्रोन नात्तव्यं देवानामश्नता हविः ॥ ६४ ॥

मय, मांस, सुरा श्रीर श्रासव ये चारो यक्ष-राक्षसों तथा पिशाचोंके श्रान्त (भच्य पदार्थ) हैं, श्रतएव देवताश्रोंके हिवध्य खानेवाले ब्राह्मणोंको उनका भोजन (पान) नहीं करना चाहिये॥ ९४॥

विमर्श-'मध' से पुलस्य-सम्मत नव प्रकारके मधका, 'सुरा' से पूर्वोक्त ( १११४ ) तीन प्रकारकी सुराका इस प्रकार कुल १२ प्रकारकी मदिराका तथा 'आसव' से दाख, गनना आदिके रससे तत्काल सन्धानकर बनाये हुए भच्य विशेषका प्रहण है। कुछ व्याख्याकारोंका सत है कि—'देवानामरनता हविः' इस चतुर्थ पादमें पुँचिङ्गके 'अरनता' पदसे बाह्मण पुरुषके लिए ही कुरादि पीनेका निषेध है, ब्राह्मणीके लिए नहीं किन्तु मद्य पीनेवाली ब्राह्मणीके लिए पतिलोककी प्राप्तिका निषेध तथा इसी जन्ममें कुतिया, गीधिन और सूकरी होनेका महर्षि याज्ञवरूक्य-प्रोक्त वचन मिलनेसे ठक व्याख्याकारोंका मत ठीक नहीं है।

> श्रमेध्ये वा पतेन्मत्तो वैदिकं वाऽप्युदाहरेत्। श्रकार्यमन्यत्कुर्योद्वा त्राह्मणो मदमोहितः।। ६६ ॥

(क्योंकि मदपानसे मतवाला) ब्राह्मण अपवित्र (मल-मूत्रादिसे अशुद्ध

- तदुक्तम्—'पानसद्दाशामाध्वीकं खार्जुरं तालमेत्त्वम् ।
   माध्वीकं टाङ्कमार्ह्यकमैरेयं नारिकेलजम् ।।
   सामान्यानि द्विजातीनां मद्यान्येकाद्शैव च ।
   द्वादशन्तु सुरामचं सर्वेषामधमं स्मृतम् ॥१ इति ।
- २. तथाहि—द्राचेच्चटङ्गखर्जूरपनसादेश्च यो रसः। सद्यो जातं च पीत्वा च त्र्यहाच्छुद्धधेद् हिजोत्तमः॥१ इति।
- २. तदुक्तम्—'पतिलोकं न सा याति ब्राह्मणी या सुरां पिवेत्। इहैच सा शुनी गुओ स्करी चोपजायते॥ इति

( याज्ञ० स्मृ० ३।२५६ )



नाली आदि ) में गिरेगा, वेदवाक्यका उच्चारण करेगा और निषिद्ध कर्म ( अहिंस्य-हिंसा आदि ) करेगा (अतएव उसे मद्यपान नहीं करना चाहिये) ॥९६॥

मद्य पानसे ब्राह्मणत्वनाशादि-यस्य कायगतं ब्रह्म मदोनाप्लाब्यते सकृत्। तस्य व्यपैति ब्राह्मएयं श्रुद्रत्वं च स गच्छति ॥ ६७॥

जिस ब्राह्मणका शरीरस्य ब्रह्म (वेद-सँस्कार रूपसे अवस्थित एक शरीर होनेसे जीवात्मा ) एक बार भी मद्यसे आप्लावित होता है अर्थात् जो ब्राह्मण एक बार भी मद्य पीता है, तो उसका ब्राह्मणत्व नष्ट हो जाता है तथा वह शुद्धत्वको प्राप्त करता है ॥ ९७॥

> एषा विचित्राऽभिहिता सुरापानस्य निष्कृतिः। त्रात उर्ध्व प्रवच्चामि सुवर्णस्तेयनिष्कृतिम् ॥ ६८ ॥

( महर्षियोंसे भगुजी कहते हैं कि-) यह (११।६०-९७) सुरा पीनेकी शुद्धि (मैंने ) कही, श्रव इसके श्रागे (११।९९-१०१ ) सोना चुरानेकी शुद्धि ( प्रायिश्वत्त ) को मैं कहूंगा ॥ ९८॥

> सुवर्ण चुरानेका प्रायश्चित्त-सुवर्णस्तेयकृद्विप्रो राजानमभिगम्य तु। स्वकर्म ख्यापयन्त्र्यान्मां भवाननुशास्त्वित ॥ ६६ ॥

(ब्राह्मणका ) हुवर्ण चुरानेवाला ब्राह्मण श्रपने श्रपराधको कहता हुआ राजाके

पास जाकर कहे कि-'त्राप मुझे दण्डित करें'॥ ६६ ॥

विमर्श-यधि इस वचनमें केवल 'विप्र'के लिए ही यह प्रायश्चित्त कहा गया है, किन्तु दूसरे किसी प्रायश्चित्तका विधान नहीं करनेसे तथा ''''''प्रायश्चित्तीयते नरः ( १९१४४) वचनमें सबका सामान्यतः निर्देश होनेसे और अग्रिम रलोकके विवेचनसे यह प्रायश्चित चित्रयादि वर्णोंके लिए भी है। उस ब्राह्मणके सुवर्णके चोरको पूर्व ( ८१३१४ ) वचनके अनुसार स्वयं कन्धेपर मुसल लिए हुए जाना चाहिये।

> गृहीत्वा मुसलं राजा सकुद्धन्यात् तं स्वयम्। वर्षेन शुद्धचित स्तेनो ब्राह्मणस्तपसैव तु ।। १०० ।।

तब राजाको चाहिये कि ( पूर्व ( ८।३१४ ) वचनके श्रनुसार उक्त चोर जिस मुसलको कः धेपर रखकर लाया है, उस ) मुसलको लेकर उससे चोरको स्वयं मारे, उसे मारने ( या मारनेके कारण मृततुल्य होने ) से ( वह चोर ) शुद्ध (पापहीन) हो जाता है श्रीर ब्राह्मण श्रामे (१९।१०१) कही हुई तप स्थासे ही शुद्ध हो जाता है ॥ १००॥

विमर्श—'ब्राह्मणस्तपसेव तु' इस चतुर्थ पादमें 'एव' पद देनेसे तथा सब पापेंमें ब्राह्मणको मारनेका पहछे (८१३८०) निषेध करनेसे उक्त चोर यदि ब्राह्मण हो तो उसको सुसलसे मारनेका विधान नहीं है। भविष्य पुराणमें इसी प्रायश्चित्तको कहते समय 'वा' शब्दसे च्रियादिकें लिए भी तपका निषेध नहीं है, किन्तु वैकिष्पक पच है। यह सब मन्वर्ध मुकावलीकारने स्पष्ट लिखा है, अतः जिज्ञासुओं को वहीं देखना चाहिये।

तपसाऽपनुनुत्सुस्तु सुत्रर्णस्तेयजं मलम् । चीरवासा द्विजाऽरएये चरेद् ब्रह्महणो व्रतम् ॥ १०१ ॥

(ब्राह्मणके) सुवर्णको सुरानेसे उत्पन्न दोषको दूर करनेका इच्छुक द्विज (ब्राह्मण आदि तीनो वर्ण) पुराने बल्लको धारण करता हुआ वनमें जाकर ब्रह्महत्याके लिए कहे गये (१९।०२) प्रायक्षित्तको करे ॥ १०९॥

विमर्श—यह प्रायश्चित पांच रत्ती या अधिक ब्राह्मणके सुवर्ण को चुरानेपर है। भविष्यपुराणमें तो गुणहीन तथा पापकर्ममें तत्पर चित्रय आदि तीनो वर्णों हारा गुणवान् ब्राह्मणके पांच या ग्यारह निष्क (असर्फी या तोळा) सुवर्णको चुराने पर्धेआत्मश्चिके ळिए अग्निमें प्रवेश करके जळकर मरनेसे उस चोरकी शुद्धि कही गयी है।

पतैर्वतैरपोहेत पापं स्तेयकृतं द्विजः । गुरुखोगमनीयं तु व्रतैरेभिरपानुदेत् ॥ १०२ ॥

् ( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि — ) द्विज इन ( १९१९९-१०१ ) व्रतोंसे ( ब्राह्मणके ) सुवर्णको चुरानेसे उत्पन्न पापको दूर करे श्रौर गुरु -ब्रास्ममोगसे उत्पन्न पापको इन ( १९१९०३-१०६ ) व्रतोंसे दूर करे ॥ १०२ ॥

गुरुतल्प्यभिभाष्यैनस्तप्ते स्वप्यादयोमये । सूर्मी च्वलन्ती स्वाश्लिष्येनमृत्युना स विशुद्धयित ॥ १०३॥

गुरु (२।१४२) की स्त्रीके साथ सम्मोग करवेवाला मनुष्य श्रपना पाप कहकर तपाये गये लोहेकी शञ्यापर सोवे तथा जलती हुई लोहमयी स्त्री-प्रतिमाको श्रालि-इनकर मरनेसे वह पापी शुद्ध (पापहीन) होता है ॥ १०३॥ स्वयं वा शिश्नवृषणावुत्ऋत्याधाय चाञ्जलौ । नैऋतीं दिशमातिष्ठेदानिपाताद्जिह्मगः ॥ १०४॥

श्रयवा श्रपने लिङ्ग तथा श्रण्डकोषको स्वयं काटकर उन्हें श्राङ्गिलेमें लेकर सीधा होकर (कुटिल भावनाका त्यागकर) जब तक गिरे श्रर्थात् मरे नहीं तबतक नैर्ऋष दिशाकी श्रोर चले ॥ १०४॥

विमर्श—ये दोनों ( १९१९०३-१०४ ) प्रायश्चित्त-वचन सवर्ण (समान-जातीय ) गुरुपतीमें ज्ञानपूर्वक वीर्यंत्तरण तक सम्भोग करनेपर हैं।

> खद्वाङ्गी चीरवासा वा रमश्रुलो विजने वने । प्राजापत्यं चरेत्कृच्छुमब्दमेकं समाहितः ॥ १०४ ॥

अथवा खड़ाङ्ग घारण करता हुआ प्ररामा वस्त्र पहने एवं केश तथा नख बढ़ाये हुए उस ( गुरुपकी-सम्भोगकर्ता ) को निर्जन वनमें सावधान होकर एक वर्ष तक प्राजापत्य नामक ( १९।२९१ ) कुच्छू व्रत करना चाहिये ॥ १०४ ॥

विमर्श—यह प्रायश्चित्त छघु होनेसे अपनी छी-भादिके अमसे अज्ञानपूर्वक गुरुपतीके साथ सम्भोग करनेपर है।

चान्द्रायणं वा त्रीन्मासानभ्यस्येन्नियतेन्द्रियः। हविष्येण यवाग्वा वा गुरुतल्पापनुत्तये ॥ १०६ ॥

श्रथवा—गुरुपत्नी-सम्भोगजन्य पापकी निवृत्तिके लिए जितेन्द्रिय होकर हविष्यात्रसे या नीवार श्रादिकी यवागू (लपसी ) से तीन मासतक चान्द्रायण व्रत (१०।२१६-२२०) करे॥ १०६॥

विमर्श—यह प्रायश्चित्त पूर्व प्रायश्चित्तकी अपेत्रा छघुतम होनेसे असाध्वी या असवर्णा गुरुपत्नीके साथ सम्भोग करनेपर है।

> एतैर्वरेतरपोद्देयुर्महापातिकनो मलम् ॥ डपपातिकनस्त्वेवमेभिर्नानाविधैवर्वतैः ॥ १०७॥

स्गुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि ) इन ( १९।१०८-११९ ) व्रतोंसे महापातकी (१९।५४) लोग अपने पापोंको नष्ट करें तथा उपपातकी लोग इन (१९।५९-६६) अपने प्रकों दूर करें ॥ १०७॥

उपपातकसंयुक्तो गोघ्नो मासं यवान्पिवेत् । इत्राह्म कृतवापो वसेद्रोष्ठे चर्मणा तेन संवृतः ॥ १०८ ॥ उपपातकसे युक्त गोघातक शिखासहित मुण्डन कराकर उस (मारी हुई) गायके चमड़ेसे शरीरको ढककर एक मास (पतले) यवको पीता हुआ गोशालामें निवास करे।। १०८॥

> चतुर्थकालमश्नीयादचारलवणं मितम् । गोमृत्रेशाचरेत्स्नानं द्वौ मासौ नियतेन्द्रियः ॥ १०६ ॥

इसके बाद दो मासतक ( द्वितीय तथा तृतीय मासमें ) गोमूत्रसे स्नान करता हुआ जितेन्द्रिय होकर चौथे साम ( आज प्रातःकाल भोजनकर फिर दूसरे दिन सायङ्काल-इसी कमसे सर्वदा ) कृत्रिम नमकसे रहित ( सेंधा नमक खाया जा सकता है ) थोड़ा हबिष्याच भोजन करे ॥ १०९॥

दिवाऽनुगच्छेद् गास्तास्तु तिष्ठननृर्ध्वं रजः पिबेत्। शुश्रुषित्वा नमस्कृत्य रात्री वीरासनं वसेत् ॥ ११० ॥

दिनमें प्रातःकाल ( चरनेके लिए वन आदिको जाती हुई ) गायोंके पीछे पीछे जाय और रुककर वनके खुरोंके आधातसे उड़ती हुई धूलिका पानकरे तथा (मच्छर हांकने आदिसे ) उनकी सेवा तथा नमस्कार करके रात्रिमें ( उनकी रक्षार्थ ) वीरासनसे बैठे ॥ १९०॥

तिष्ठन्तीष्वनुतिष्ठेतु व्रजन्तीष्वण्यनुव्रजेत् । त्र्यासीनासु तथाऽऽसीनो नियतो वीतमत्सरः ॥ १११ ॥ पवित्र तथा कोधरहित होकर उन गायोंके खड़ा होनेपर खड़ा होवे, चलनेपर चले तथा बैठनेपर बैठे<sup>9</sup> ॥ १११ ॥

> त्रातुरामभिशस्तां वा चौरव्याद्यादिभिभयैः। पतितां पङ्कलग्नां वा सर्वोपायैर्विमोचयेत्।। ११२।।

रोग या चोर श्रथवा व्याघ्रादि हिंसक जन्तु श्रोंसे भयभीत या गिरी हुई या कीचड़ श्रादिमें फंसी हुई गौको सब उपायोंसे रक्षा करे ।। ११२॥

उच्चों वर्षति शीते वा मारुते वाति वा भृशम्। न कुर्वीतात्मनस्राणं गोरकृत्वा तु शक्तितः॥ ११३॥

१-२. तथा च दिलीपकर्तृकनन्दिनीसेवाप्रसङ्गे महाकविकालिदासः— 'स्थितः स्थितामुचलितः प्रयातां निषेदुषीमासनवन्धधीरः । जलामिलाषी जलमाददानां छायेवतां भूपतिरन्वगच्छत्॥' इति (रघु० २।६)

गर्मी, वर्षा या शीत रहनेपर या श्रांधी चलनेपर यथाशक्ति गौकी विना रक्षा किये श्रापनी रक्षा न करें।। ११३॥

> श्रात्मनो यदि वाडन्येषां गृहे चेत्रेडथवा खले। भन्नयन्तीं न कथयेत्पिबन्तं चैव वत्सकम् ॥ ११४॥

श्रपने या दूसरेके घर. खेत या खिलहानमें खाती हुई गायको तथा पीते हुए बछवेको (किसीसे रोकनेके लिए ) न कहे ॥ ११४॥

> अनेन विधिना यस्तु गोध्नो गामनुगच्छति । स गोहत्याकृतं पापं त्रिभिर्मासैव्यपोहति ॥ ११४॥

इस विधि ( १९।१०८-११४ ) से जो गोघातक तीन मासतक गौका अनुसरण ( सेवन ) करता है, वह गोहत्यासे उत्पन्न पापको नष्ट कर देता है ॥ ११४ ॥

> वृषभैकादशा गाश्च दद्यात्स्रचरितव्रतः। श्रविद्यमाने सर्वस्वं वेदविद्भयो निवेदयेत् ॥ ११६॥

इस प्रकार ( १९।१०८-११४ ) व्रतको समाप्तकर दश गाय तथा एक बैल बाह्म जके लिए दान कर देवे तथा इनकी सम्पत्ति नहीं होनेपर अपना सर्वस्व ( सब थन ) वेदजाता ब्राह्मणके लिए दान करदे ॥ ११६ ॥

> एतदेव व्रतं कुर्युरुपपातिकनो द्विजाः। ष्ठावकीणिवर्ज्यं शुद्धन्यर्थं चान्द्रायणमथापि वा ।। ११७ ।।

अवकीर्णी (१९।१२०) छोड़कर शेष उपपातक (१९।५९-६६) करनेवाला मनुष्य गोहत्या निवारक इसी ( १९।१०८-११५ ) व्रतको करे अथवा चान्द्रायण बत ( ११।२१६-२१९ ) की करे ॥ ११७॥

> श्रवकीणींका प्रायक्षित-श्रवकीणी तु कागोन गर्दभेन चतुष्पथे। पाकयज्ञविधानेन यजेत निऋ ति निशि ॥ ११८ ॥

'अवकीणी' ( १९१९ २० ) पुरुष रातमें काने गर्ध ( की चर्बी ) से चौरास्तेपर पाकयज्ञकी विधिसे 'निर्ऋति' नामक देवताके उद्देश्यसे यज्ञ करे ॥ १९८॥

१. नन्दिन्याः सेवापरायणो दिलीपो मायाकृतसिंहात्तां रचितुं स्वशारिसे-वार्षयामासेति रघुवंशद्वितीयसर्गकथा ( २।२६-५९ ) द्रष्टव्या ।

हुत्वाऽग्नौ विधिवद्धोमानन्तत्रश्च समेत्य वा । वातेन्द्रगुरुवहीनां जुहुयात्सर्पिषाऽऽहुतीः ॥ ११६ ॥

(पूर्व (१९११८) वचनके श्रनुसार काने गधेकी चर्बीसे ) विधिपूर्वक 'निर्ऋति' नामक दैवताके उद्देश्यसे हवनकर 'समासिश्चन्तु महतः''' इस मन्त्रसे वायु, इन्द्र, गुरु तथा श्रविनके उद्देश्यसे घीकी श्राहृति देकर हवन करे ॥ १९९॥

श्रवकीणीका लक्षण-

कामतो रेतसः सेकं व्रतस्थस्य द्विजन्मनः । अतिक्रमं व्रतस्याहुर्धमेजा ब्रह्मवादिनः ॥ १२० ॥

ज्ञसचर्यावस्थामें रहनेवाला जो द्विज इच्छा पूर्वक ( स्त्री के साथ सम्भोग करता हुआ ) बीर्थपालकर ( ब्रह्मचर्य ) व्रतको भन्न करता है, उसे 'स्रवकीणीं' कहते हैं ।।

वायु त्रादिके उद्देश्यसे हवन करनेमें कारण— मारुतं पुरुहूतं च गुरुं पावकमेव च । चतुरो त्रतिनोऽभ्येति ब्राह्मं तेजोऽवकीर्णिनः ॥ १२१ ॥

वती ( ब्रह्मचर्य वतवाले ) का नियमानुष्ठान तथा वेदाध्ययन आदिसे उत्पन्न तेज वायु, इन्ह्र, गुरु तथा अग्निः इन चारोंके पास जाता है ( अत एव इन चारोंके उद्देश्यसे 'अवकीर्णी'को आहुति देनेका पूर्व ( १९।१९९ ) वचनसे विधान किया गया है )॥ १२९॥

एतस्मिन्नेनसि प्राप्ते वसित्वा गर्दभाजिनम् । सप्तागारांश्चरेद्वैत्तं स्वकर्म परिकीर्तयन् ॥ १२२ ॥

इस (११।१२०) पापके करनेपर (पूर्वोक्त (११।११८-११९) विविसे याग तथा हवन करके वह क्षतव्रत ब्रह्मचारी) गधेका चमड़ा छोड़कर अपने पापको कहता हुआ सात घरोंमें भिक्षा मांगे॥ १२२॥

तेभ्यो लब्धेन भैन्रेण वर्तयन्नेककालिकम् । उपस्पृशंक्षिपवणं त्वब्देन स विशुद्धचति ॥ १२३ ॥

उन सात घरोंसे मिले हुए भिक्षानको एक साम खाता हुआ तथा त्रिकाल (प्रातः, मध्याह तथा सार्यकाल ) स्नान करता हुआ वह 'अवकीणी' एक वर्षमें शुद्ध (पापरहित ) हो जाता है ॥ १२३ ॥

१. तदुक्तम्—'अवकीणीं' भवेद् गःवा ब्रह्मचारी तु योषितम् ।' इति ।

जातिश्रशकर कर्मका प्रायश्चितः— जातिश्रंशकरं कर्मे कृत्वाऽन्यतममिच्छया । चरेत्सान्तपनं कुच्छुं प्राजापत्यमनिच्छया ॥ १२४॥

जातिअशकर कर्मों ( १९१६७ ) में -से किसी एकको ज्ञानपूर्वक करनेवाला मनुष्य सान्तपन कृच्छ्रं (१९१२१२ ) तथा श्रज्ञानपूर्वक करनेवाला प्राजापत्य (१९१२११ ) व्रतको करे॥ १२४॥

> सङ्करीकरणादिका प्रायश्चित— सङ्करापात्रऋत्यासु मासं शोधनमैन्दवम् । मितनीकरणीयेषु तप्तः स्याद्यावकरेश्यदम् ॥ १२४॥

( ज्ञानपूर्वक ) सङ्करीकरण (१९।६८) तथा श्रपात्रीकरण (१९।६९) कर्मों में से किसी एक कर्मको करनेवाला एक मासतक चान्द्रायण (१९।२९६-२२०) त्रत करे श्रीर श्रपात्रीकरण (१९।६९) कर्मों में से किसी एक कर्मको करनेवाला तीन विनतक गर्म यवागू (लपसी) खावे॥ १२५॥

क्षत्रियादिके वधका प्रायश्चित्त-

तुरीयो ब्रह्महत्यायाः चत्रियस्य वधे स्मृतः । वैश्येऽष्टमांशो वृत्तस्थे शुद्धे ज्ञेयस्तु षोडशः ॥ १२६ ॥

ब्रह्महत्याका चौथाई भाग क्षत्रियके वध करनेपर, ब्राठवां भाग सदाचारी वैश्यका वध करनेपर धौर सोलहवां भाग शुद्धके वध करनेपर पाप होता है ॥१२६॥

विमर्श—उक्त पाप सदाचारी चित्रयादिका इच्छापूर्वक वध करनेपर होता है, अतप्व उसकी शुद्धि भी क्रमशः तीन वर्ष, डेढ़ वर्ष तथा नव मासतक ब्रह्महत्याके प्रायक्षित्तसे होती है।

> श्रानिच्छासे क्षत्रियघाती ब्राह्मणको प्रायिक्षत्त— श्रकामतस्तु राजन्यं विनिपात्य द्विजोत्तमः। वृषभैकसहस्रा गा दद्यात्सुचरितव्रतः॥ १२७॥

अनिच्छापूर्वक क्षत्रियका वध करनेवाला ब्राह्मण अच्छी तरह व्रतकर एक बैलके साथ सहस्र गायोंको ब्राह्मणके लिए देवे ॥ १२७ ॥

क्षत्रियवधका श्रन्य आयिकत्त— **उयन्दं चरेद्वा नियतो जटी** ब्रह्महणो व्रतम् ।

वसन् दूरतरे शामाद् वृत्तमृलनिकेतनः ॥ १२५॥

श्रथवा सँथमी तथा जटाधारी होकर प्रामसे श्रधिक दूर पेइके नीचे निवास करता हुआ तीन वर्ष तक ब्रह्महत्याके प्रायक्षित्तको करे ॥ १२८॥

वैश्य वधका श्रन्य प्रायश्वित्त-

एतदेव चरेदब्दं प्रायश्चित्तं द्विजोत्तमः। प्रमाप्य वैश्यं वृत्तस्थं दद्याचैकशतं गवाम् ॥ १२६ ॥

( अनिच्छापूर्वक ) सदाचारी वैश्यका वध करनेवाला ब्राह्मण इसी (१९।१२८) आयिक्षत्तको करे तथा एक वैलके साथ सौ गार्योको ( ब्राह्मणके लिए ) दे ॥१२९॥

श्रह्रवधका प्रायिश्वत्त-

एतदेव व्रतं क्रत्सनं षणमासान् शूद्रहा चरेत्। वृषभैकादशा वापि दद्याद्विप्राय गाः सिताः॥ १३०॥

( श्रनिच्छापूर्वक सदाचारी ) शहरका वध करनेवाला ब्राह्मण छः मासतक इसी (१९।१२८) बतको करे तथा एक बैलके साथ ग्यारह गायोंको ब्राह्मणके लिए दे ॥

विमर्श—अनिच्छापूर्वक चित्रय आदिका वध करनेपर इस व्रतके छघु होनेसे पूर्व (११।१२६) वचनके साथ इन तीनो वचनों (११।१२८-१३०) की पुनक्कि नहीं होती।

विज्ञी त्रादिके वधका प्रायिक्त—
मार्जारनकुली हत्वा चापं मण्डूकमेव च ।
श्वगोधोऌककाकांश्च झुद्रहत्याव्रतं चरेत् ॥ १३१ ॥

विल्लो, नेवला, चाष (नीलकण्ठ) पक्षी, मेढ़क, कुत्ता, गोह, उल्लू और कौवा; इनमेंसे किसीको मारकर शुद्रहत्याके वत (प्रायक्षित्त) को करे॥ १२१॥

> पयः पिवेत्त्रिरात्रं वा योजनं वाऽध्वनो व्रजेत् । उपस्पृशेत्स्ववन्त्यां वा सूक्तं वाऽब्दैवतं जपेत् ॥ १३२ ॥

श्रयवा ( उक्त १९।१२१ ) मार्जार श्रादिको मारनेवाला तीन रात दूध पीवे, या एक योजन ( चार कोश ) गमन करे, या नदीमें स्नान करे श्रयवा 'श्रव्दै-वत' सूक्त ( वरुण है देवता जिसका ऐसा 'श्रापो हिष्ठा मयो भुवः ''''' इस मन्त्र ) को जपे ॥ १३२॥

विमर्श—पूर्व (११।१६१) रहोकोक्त प्रायिश्वत इच्छापूर्वक वध करनेपर करना चाहिये और अनिच्छापूर्वक (भूरुसे) वध करनेपर इस (१९।१६२) स्कोकमें वर्णित प्रायिश्वतको करना चाहिये। इसमें वर्णित चारो प्रायिश्वतों में से पहलेको करनेके िछ सामर्थ्य नहीं रहनेपर दूसरा तथा दूसरेको करनेके छिए सामर्थ्य नहीं रहनेपर तीसरा इसी क्रमसे आगेवाले चौथे प्रायश्चित्तको करना चाहिये इन चारो प्राय-श्चित्तोंको तीन-तीन रात अर्थात् तीन-तीन दिन करना चाहिये।

सांप तथा नपुंसक मारनेका शयिकत— श्राम्त्रं कार्त्यायसीं द्वात्सर्पं हत्वा द्विजोत्तमः। पलालभारकं षरदे सैसकं चैकमाषकम् ॥ १३३॥

ब्रिजश्रेष्ठ सांपंकी मारकर काले लोहेका बना तीच्णाप्र डण्डा तथा नपुंसकको मारकर एक भार (१ गाड़ी—२० मन) पुत्राल और एक मासा सीसा ब्राह्मणके लिए दान करे।। १३३॥

स्त्रर त्रादिके वधका प्रायिक्त —

घृतकुम्भं वराहे तु तिलद्रोणं तु तिन्तिरो ।

शुके द्विहायनं वत्सं क्रीख्रं हत्या त्रिहायनम् ॥ १३४॥

सूत्र्यरका वध करनेपर घीसे भरा घड़ा, तीतरके वध करनेपर एक द्रोण (सेर) तिल, तोतेका वध करनेपर दो वर्षका बछवा त्रौर क्रौच पश्लोका वध करनेपर तीन वर्षका बछवा दान करे।। १३४॥

हैंसादिके वघका प्रायधित्त— हत्वा हंसं बलाकां च बकं बर्हिणमेव च । वानरं श्येनभासी च स्परीयेद् ब्राह्मणाय गाम् ॥ १३४॥ हंस, बलाका, बगुला, मोर, वानर, बाजू और भासको मारकर तीन वर्षका

बछवा दान करे।। १३४॥

घोड़ा श्रादिके नघका प्रायधित— वास्रो दद्याद्धयं हत्वा पद्ध नीलान्वृषान्गजम् । अजमेषावनङ्वाहं खरं हत्वेकहायनम् ॥ १३६॥

घोड़ेका वधकर कपड़ा, हाथीका वधकर पांच नीले बैल, श्रज ( खसी ) तथा मेंडका बधकर बैल श्रौर गधेका बधकर एक वर्षका बछवा दान करे॥ १३६॥

बाघ श्रादिके वधका प्रायक्षित— क्रव्यादांस्तु मृगान्हत्वा धेनुं द्द्यात्पयस्विनीम् । अकव्यादान्वत्सतरीमुष्ट्रे हत्वा तु कृष्णलम् ॥ १३७॥

<sup>3.</sup> प्तद्रथंममरकोषस्य 'अखियामाडकद्रोणी' (२।९।८८) श्लोकस्य मरकृता-मरकोमुदीटिप्पणीद्रष्टव्या ।

कन्याद (कन्चे मांस खानेवाले वाघ आदि ) पशुका वधकर दुधार गाय, श्रक्रव्याद (मांस नहीं खानेवाले स्वग आदि ) पशुका वधकर औढतर बिछया तथा ऊँटका वधकर एक कृष्णल (रत्ती—८।१२४) सोना दान करे॥ १२७॥

> व्यभिचारिणी ब्राह्मणी स्त्री श्राद्यिके बधका प्रायिखतः— जीनकार्मुकवस्तावीन्पृथग्दद्याद्विशुद्धये । चतुर्णामपि वर्णानां नारीहत्वाऽनवस्थिताः ॥ १३८ ॥

लोभसे ऊ च-नीच पुरुषके साथ न्यभिचार करनेवाली ब्राह्मणाहि चारो वर्णोंकी क्षियोंका वध करनेपर क्रमशः चर्मपुट (चमड़ेका क्रप्पा), धनुष, वकरा श्रीर मेंड् दान करे॥ १३८॥

> [ वर्णानामानुपूर्व्येण त्रयाणामविशेषतः । अमत्या च प्रमाप्य स्त्रीं शूद्रहत्यात्रतं चरेत् ॥ ८ ॥ ]

[ क्रमशः तीनों वर्णोंमें से किसी स्त्रीका भूलसे बधकर शुद्गहत्याका व्रत ( प्राय-श्चिल १९।१३० ) करे ॥ ८ ॥ ]

> सर्पादिवधका अन्य प्रायश्चित्त— दानेन वधनिर्णेकं सर्पादीनामशक्तुवन् । एकैकशअरेत्कृच्छ्रं द्विजः पापापनुत्तये ॥ १३६ ॥

साँप आदिके वघका निवारण पूर्वोक्त (११।१३३-१३८) दानोंको करनेमें असमर्थ द्विज एक एक पापकी निवृत्तिके लिए एक-एक क्रच्छू (प्राजापत्य) (११।२१२) व्रत करे॥ १३९॥

> इड्डीवाले श्रादि जीवेंके वधका प्रायश्चित्त — श्रास्थिमतां तु सत्त्वानां सहस्रस्य प्रमापर्यो । पूर्णे चानस्यनस्थनां तु शूद्रहत्यात्रतं चरेत् ॥ १४० ॥

हड़ीवाले (गिगिट आदि) एक सहस्र क्षद्र जीवोंको तथा विना हड्डीवालें (खटमल, लीख, ज्ं, मच्छइ, ढील, चीलर आदि) एक गाड़ी श्रुद्र जीवोंको मारकर श्रृद्रहत्याका व्रत (१९।९३०) करे॥ १४०॥

> किञ्चिदेव तु विप्राय दद्याद्स्थिमतां वधे । अनस्थनां चैव हिंसायां प्राणायामेन शुद्ध-यति ॥ १४१ ॥

हड्डीवाले (गिर्गिट आदि) शुद्रजन्तुत्रोंमें से किसी एकका वध करनेपर बाह्मणके लिए कुछ दान करे और बिना हड्डीवाले (खटमल श्रादि ) में से किसी एकका वध करनेपर मनुष्य प्राणायामेले शुद्ध (दोषरहित ) हो जाता है ॥१४१॥

> पेड लता त्रादि काटनेपर प्रायश्चित-फलदानां तु वृत्ताणां छेदने जप्यमुक्शतम्। गुल्मवल्लीलतानां च पुष्पितानां च वीरुधाम् ॥ १४२ ॥

फल देनेवाले ( आम जामुन आदिके ) पेड़, गुल्म, ( गुड़्ची आदि ), वाली, ( पेड़की डालियों पर चढी हुई ) लता और फूली हुई (कहू -काशीफल आदिकी) वेलके काटनेपर सावित्र्यादि ऋक्यशतका जप करे ॥ १४२ ॥

विमर्श-पहले (११।६४) इन्धनके लिए पेड़ काटनेको उपपातकमें कहकर यहां पुनः अज्ञानसे एक वार पळ देनेवाले वृत्त आदिके काटनेपर यह उच्च प्राय-श्चित्त कहना पूर्वापर विरुद्ध नहीं है।

श्रज श्रादिमें होनेवाले जीवोंके वधका प्रायिकत-श्रन्नाद्यजानां सत्त्वानां रसजानां च सर्वशः। फलपुष्पोद्भवानां च घृतप्राशो विशोधनम् ॥ १४३॥ सब श्रम, ( गुड श्रादि ) रस, फल तथा फूलोंमें उत्पन्न होनेवाले जीवोंकी मारकर पापनिवृत्तिके लिए घी खाना चाहिये॥ १४३॥

खेती त्रादिसे श्रोषधिनाशादिका प्रायिकत-क्रणजानामोषधीनां जातानां च स्वयं वने। वृथालम्भेऽनगच्छेद्रां दिनमेकं पयोत्रतः ॥ १४४॥

खेतीसे उत्पन्न ( साठी आदि ) तथा वन आदिमें स्वर्य उत्पन्न (नीवार आदि ) श्रोषधियों ( १।४६ ) को निष्प्रयोजन नष्ट करनेपर वेवल दूधका आहार लेकर ( पूर्वोक्त ( १९।१००-११४) विधिसे ) एक दिन गौका श्रनुगमन (सेवन) करे॥

> एतैर्वतरपोद्यं स्यादेनो हिंसासमुद्भवम्। ज्ञानाज्ञानकृतं कृत्सनं शृगुतानाद्यभन्तग्रे ॥ १४४ ॥

१. अत्र प्राणाया मश्च-सन्याहृतिकां सप्रणवां सावित्रीं शिरसा सह । त्रिः पठेदायतप्राणः प्राणायामः स उच्यते ॥' इति वसिष्ठोक्तो याह्यः।

्र ( भृगुजो महर्षियोंसे कहते हैं कि — ) ज्ञान या अज्ञानसे की गयी हिंसासे उत्पन्न सब पाप इन ( १२।०२-११४ ) व्रतोंसे नष्ट होते हैं। अब अभन्य-भक्षणके प्रायक्षित्तको ( श्राप लोग ) सुने ॥ १४५॥

श्रमुख्य सुरापानका प्रायश्चित्त— श्रज्ञानाद्वाकुणीं पीत्वा संस्कारेणैय शुद्धयित । मतिपूर्वमनिर्देश्यं प्राणान्तिकमिति स्थितिः ॥ १४६॥

द्विज अज्ञानने वाहगोको पोकर पुनः संस्कार (१९११५१) से ही शुद्ध (पाप-रहित ) होता है तथा ज्ञानसे पीकर मरकर ही शुद्ध होता है, ऐसी (शास्त्रकी) मर्यादा है ॥ १४६॥

विमर्श-इस वचनका विशदार्थ यह है —अज्ञानसे गौडी तथा माध्वी (कमशः गुइ तथा महुएसे बनी हुई मदिराको पीकर तसकुच्छू (१११२१४) करके पुनः संस्कार करनेसे द्विज शुद्ध होता है, तथा ज्ञानसे पीकर पूर्व (१११९२) कथित कंग-भचणादिख्य प्रायश्चित्त करनेसे शुद्ध होता है। पैष्टी, गौडी तथा माध्वी (कमशः आटे, गुइ तथा महुएसे बनी) मदिरासे मिन्न पुरुस्यकथित ९ प्रकारकी मिदिराओं में से किसी एक को अज्ञानसे पीकर केवल संस्कार (१११९१) करनेसे तथा ज्ञानसे पीकर कुच्छू तथा अतिकृच्छू (१११२११-२१३) वत करके पुनः संस्कारसे द्विज शुद्ध होता है।

सुराके वर्तनका जल पीनेपर प्रायिक्षत — अपः सुराभाजनस्था मद्यभाष्डस्थितास्तथा । पक्कशत्रं विवेत्पीत्वा शक्कुपुष्पीत्रितं पयः ॥ १४७॥

 तदुक्तं गौतमेन—'अमत्या मद्यपाने पयो वृतसुद्धं वायुं प्रत्यहं तसकुः च्यूरततः संस्कारः' इति ।

२. वत एव गौढीमाध्व्योः कामतः पानातुवृत्तौ भविष्यपुराणे — 'यह्नाऽस्मिन्नेव विषये मानवीयं प्रकल्पयेत् । कणान् वा भच्चयेद्व्दं पिण्याकं वा सकृन्निशि ॥ सुरापापापनुस्यर्थं बाळवासा जटी ध्वजी ॥' इति ( म० सु० )

्र. तदुक्तं भविष्ये— 'मतिपूर्वं सुरापाने कृते वै ज्ञानतो गुह । क्रुच्छातिकृच्छो भवतः पुनः संस्कार एव हि ॥' इति ।

पैष्टो ( माटेको बनी हुई ) सुरा तथा दूसरे प्रकारसे बनी हुई मदिराके वर्तन का जल पीकर शङ्खपुष्पी ( शङ्खाहुली-कबडेना ) नामक ग्रोपधिको डालकर पकाये हए द्वको पीना चाहिये ॥ १४७ ॥

सरा स्परादि करनेपर प्रायश्चित्त-स्पृष्ट्वा दत्त्वा च मदिरां विधिवत्प्रतिगृह्य च। शुद्रोच्छिष्टाश्च पीत्वापः कुरावारि पिवेत्रयहम् ॥ १४८ ॥ मदिराको छूकर, देकर, ('स्वस्ति' कथनपूर्वक ) विधिवत दान लेकर और शुद्रका जुठा पानी पीकर तीन दिन तक कुश (को उवालकर उस) का पानी पीवे ॥

> मदापके मुखका गन्ध सुंघनेपर प्रायश्चिल-ब्राह्मणस्तु सुरापस्य गन्धमाघाय सोमपः। प्राणानप्सु त्रिरायम्य घृतं प्राश्य विशुध्यति ॥ १४६ ॥

सोमयाजी ( सोमयज्ञ करनेवाला ) ब्राह्मण मद्य पीनेवाले ( के मुख ) का गन्ध संघकर जलमें तीन वार प्राणायामकर घोका सक्षण करनेसे शुद्ध होता है ॥ १४९॥

> मल-मूत्र-भक्षणादिका प्रायिश्वत-अज्ञानात्प्राश्य विरम्त्रं सुरासंस्पृष्टमेव च। पुनः संस्कारमहन्ति त्रयो वर्णा द्विजातयः ॥ १४० ॥

( मनुष्यके ) मल, मूत्र या मधसे स्पृष्ट प्राजादि रसको प्रज्ञानपूर्वक खाकर तीनों वर्णके द्विज फिरसे ( यह्नोपवीत ) संस्कार करने ( १९।१५१ ) के योज्य होते हैं ॥ १५० ॥

> पुनः संस्कारमें त्याज्य-वपनं मेखला द्राडो भैन्चर्या व्रतानि च। निवर्तन्ते द्विजातीनां पुनःसंस्कारकर्मणि ॥ १४१ ॥

द्विजोंके पुनः संस्कार करनेमें मुण्डन, मेखला, (पलाश आदिका) दण्ड, भिक्षा मांगना, ( मधु मांस स्त्रीत्यागादि ) त्रत नहीं होते हैं ॥ १५१ ॥

यभच्य-भक्षणादिका प्रायश्चित्त-अभोज्यानां तु भुक्त्वान्नं स्त्रीराद्रोचिछ्रष्टमेव च । जम्बा मांसमभद्यं च सप्तरात्रं यवानिप्बेत ॥ १४२ ॥ जिनका अन्न नहीं खाना चाहिये उन (४।२०५-२२०) का अन्न, (द्विजातियोंकी) वियोंका तथा शहका जूठा, अभद्य (१९१९९) मांसको खाकर सात रात तक (पतलाकर) यक्को पीवे॥ १५२॥

विमर्श—यह प्रायश्चित्त पूर्वोक्त ( शश्यर ) प्रायश्चित्तके करनेमें असामर्थ्य होनेपर करना चाहिये।

शुक्तपानादिका प्रायिक्त—
शुक्तानि च कषायां अपीत्वा मेश्यान्यपि द्विजः।
सावद्भवत्यप्रयतो यावत्तम्र व्रजत्यघः।। ११३।।

पवित्र भी शुक्त तथा ( उवाले हुए बहेंडे, हरें ग्रादि ) कसैले पदार्थकी पीकर द्विज तबतक श्रपवित्र रहता है, जबतक ये पदार्थ पच नहीं जाते ॥ १४३॥

विमर्श—जो पदार्थ स्वभावतः मधुर हों, किन्तु अधिक समय तक रखने आदिके कारण उनका रस-परिवर्तन हो गया हो उन्हें 'शुक्त' कहते हैं, जैसे-गन्ने जामुन आदिका सिरका आदि।

> स्करादिके मलमूत्रादिके भक्षणका प्रायिकतः— विड्वराहखरोष्ट्राणां गोमायोः कपिकाकयोः। प्रारय मूत्रपुरीषाणि द्विज्ञश्चान्द्रायणं चरेत्।। १४४॥

प्राम्य सूकर, गधा, ऊँट, सियार, वानर श्रौर कौवा; इनके मलमूत्रको खाकर द्विज चान्द्रायण (१९।२९६–२२०) व्रत करे ॥ १५४ ॥

विमर्श—प्राप्यसूकर सुर्गा आदिके भन्नण करनेपर पहले (५।१९-२०) कहा गया प्रायक्षित बुद्धिपूर्वक अनेक वार भन्नण करनेपर है, और यह प्रायक्षित्त अबुद्धिः पूर्वक एकवार भन्नण करनेपर है, अतः दोनोंमें विरोध नहीं होता।

> शुष्क मांसादि-भक्षणका प्रायिकत्त— शुष्काणि भुक्त्वा मांसानि भौमानि कवकानि च । अज्ञातं चैव सूनास्थमेतदेव व्रतं चरेत् ॥ १४४ ॥

स्ता मांस, भूमिपर उत्पन्न कवक ( छत्राक यह वर्सातमें भूमि या पेक्ट आदिपर श्वेत-कृष्ण वर्णका छत्राकार उत्पन्न होता है ), अज्ञात मांस ( यह हरिण आदि भद्य जीवका मांस है या अभदय गंधे आदिका, ऐसा नहीं मालूम हुआ मांस ) और कसाईखाने या विधिकके यहांका मांस खाकर द्विज इसी चन्द्रायण वत ( १९१२१६-२२० ) को करे ॥ १५५॥ विमर्श—यद्यपि भूमिमात्रमें उत्पन्न 'कवक' का निषेध इस वधनमें किया गया है, तथापि यमोर्क्त वचनके अनुसार वृत्त आदिपर उत्पन्न कवकका भी भद्यण नहीं करना चाहिये।

> व्याघ्रादि भक्षणका प्रायधित— क्रव्याद्म्करोष्ट्राणां कुक्कुटानां च मच्चर्ये। नरकाकखराणां च तप्तकुच्छुं विशोधनम् ॥ १४६॥

ऋज्याद (कच्चा मांस खानेवाले बाघ, सिंह, मेंडिया आदि ) प्राम्य स्थर, ऊँड, मुर्गा, मनुष्य, कौवा और गधा, इनको खाकर द्विज पापनिवृत्तिके लिए तप्त-कृच्छ नत (१९।२१४) करे॥ १५६॥

विमर्श—प्राम्य सुकर आदि भन्नण करनेपर द्विजको पतित होने तथा सान्तपन कुच्छू करनेको पहले ( पारप्-२० ) जो प्रायश्चित्त कहा है, वह बुद्धिपूर्वक अनेकवार करनेपर तथा यह प्रायश्चित्त अबुद्धिपूर्वक एक बार भन्नण करनेपर है, अतः दोनी वचनीमें विरोध नहीं है।

ब्रह्मचारीको मासिक श्राद्धान्न खानेपर प्रायिक्त— मासिकान्नं तु योऽश्नीयादसमावर्तको द्विजः । स त्रीएयहान्युपवसेदेकाहं चोदके वसेत् ॥ १४७ ॥ मासिक श्राद्धान्नको खानेवाला ब्रह्मचर्याश्रमस्य द्विज तीन दिन उपवास करे तथा एक दिन पानीमें रहे ॥ १५७ ॥

> व्रह्मचारीको मधुमांसादि खानेपर प्रायिक्ति— व्रह्मचारी तु योऽश्नीयान्मधु मांसं कथंचन । स कृत्वा प्राकृतं कृच्छुं व्रतशेषं समापयेत् ॥ १४८॥

जो ब्रह्मचर्यावस्थामें रहनेवाला द्विज किसी प्रकार (श्रज्ञानसे या श्रापत्तिकालमें) मधु (शहद ) या मांसका भक्षण कर ले तो वह प्राजापत्य वत (११।२११) करके अपने शेष ब्रह्मचर्य वतको पुरा करे॥ १५८॥

> मार्जार त्रादिका जुटा मादि खानेपर प्रायिक्त— बिडालकाकाख् िछष्टं जग्ध्वा श्वनकुलस्य च । केशकीटावपन्नं च पिवेद् ब्रह्मसुवचैलाम् ॥ १४६॥

तदुक्तं यमेन—'भूमिजं वृक्तं वापि क्त्राकं भक्तयन्ति ये । ब्रह्मध्नांस्तान् विजानीयात्—' इति ।

मार्जार, कीवा, चूहा, कुता, नेवला; इनका जूठा तथा बाल और की हे आदिसे दुषित अन्न आदिको खाकर उष्ण पानी पीत्रे॥ १५९॥

श्रमच्यभक्षित पदार्थका वमन करना— अभोज्यमन्नं नात्तव्यमात्मनः शुद्धिमिच्छता। श्रज्ञानभुक्तं तृत्तार्थं शोध्यं वाष्याशु शोधनेः॥ १६०॥

अपनी शुद्धि चाहनेवालेको श्रभच्य श्रन्नादि नहीं खाना-पीना चाहिये, श्रज्ञान-पूर्वक खाये हुए उन पदार्थोंका वमन कर देना चाहिये ( श्रीर उसके श्रसम्भव होनेपर ) शुद्धिकारक प्रायक्षित्तोंसे शुद्धिकर लेनी चाहिये ॥ १६० ॥

> एषोऽनाचाद्नस्योक्तो व्रतानां विविधो विधिः। स्तैयदोषापहतृणां व्रतानां श्रूयतां विधिः॥ १६१॥

( खगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) अभद्य भक्षण करनेपर प्रायिक्तोंके इस ( १९१९४६-१६० ) विविध विधानको ( मैंने ) कहा, अब चोरीके दोषको नष्ट करनेवाले प्रायिक्तोंके विधानको (१९१६२-१६६) आप लोग सुनें ॥१६९॥

धान्यादि चुरानेपर प्रायिक्षत्त— धान्यान्नधनचौर्याणि कृत्वा कामाद् द्विजोत्तमः। स्वजातीयगृहादेव कुच्छाब्देन विशुध्यति।। १६२।।

ब्राह्मण ब्राह्मणके घरसे धान्य, अन्न आदि धनको ज्ञानपूर्वक चुराकर एक वर्षतक प्राजापत्य वत (१९।२९१) करनेसे शुद्ध (दोषरहित ) होता है ॥१६२॥

विमर्श—यह प्रायश्चित्त देश, काल, चोरित द्रव्यका परिमाण, मूल्य तथा स्वामी एवं चोरके गुणागुणका विचारकर न्यूनाधिक करना चाहिये। तथा सजातीय हिज ( ब्राह्मणादि तीनों वर्ण ) का धान्यादि चुरानेपर भी यही प्रायश्चित्त समझना चाहिये। इसी प्रकार आगे भी समझना चाहिये।

मनुष्य आदिके चुरानेपर प्रायक्षित—
मनुष्याणां तु हरगो स्त्रीणां चेत्रगृहस्य च ।
कृपवापीजलानां च शुद्धिआन्द्रायणं स्मृतम् ॥ १६३ ॥

मनुष्य, स्त्री, खेत, घर कृए तथा बावड़ी ( अहरा, पोखरा आदि सिंबाईके साधनभूत जलाशय ) का सम्पूर्ण पानीकी चोरी करनेपर ( मनु आदि महर्षियोंने ) चान्द्रायण ( १९।२१६-२२० ) व्रतसे शुद्धि बतलायी है ॥ १६३॥

अल्पमूल्यकी वस्तु चुरानेपर प्रायश्चित्त-द्रव्याणामल्पसाराणां स्तेयं कृत्वाऽन्यवेश्मतः। चरेत्सांतपनं कृच्छुं तम्निर्यात्यात्मशुद्धये ।। १६४ ।।

दूसरेके घरसे थोड़े मूल्य ( तथा प्रयोजन ) की वस्तुको चुराकर अपनी शुद्धि के लिए चुरायो हुई वस्तु उसके स्वामीको देकर सान्तपन कृष्क् ( १९।२९२) वत करे ॥ १६४ ॥

मिठाई सवारी आदि चुरानेपर प्रायश्चित भद्यभोज्यापहर्गो यानशय्यासनस्य च। पुष्पमूलफलानां च पञ्चगव्यं विशोधनम् ॥ १६४॥

भच्य ( मिठाई लड्डू आदि ), भोज्य ( खीर आदि ), सवारी ( गाड़ी, रथ, पालकी, रेक्सा, सायकिल, मोटर श्रादि ), शय्या, श्रासन, फूल, मूल श्रीर फल; इन्हें चुराकर पश्चगव्य पीनेसे शुद्धि (पापनिवृत्ति ) होती है ॥ १६५॥

विमर्श-चोरित पदार्थके मृत्य तथा उपयोग आदिके अनुसार पूर्वीक (११। १६२ ) विमर्शके अनुसार यहां भी प्रायश्चित्तमें (न्यूनाधिक रूप) परिवर्तन होगा।

तृण काष्ठ आदि चुरानेपर प्रायश्चित-तृणकाष्ठद्रमाणां च शुष्कान्नस्य गुडस्य च । चेलचर्मामिषाणां च त्रिरात्रं स्याद्भोजनम् ॥ १६६ ॥

तृण, लकड़ी, पेड़, स्खा अन्न ( गेंहू, चना, चावल आदि ), गुड, कपड़ा चमड़ा श्रीर मांस; इनके चुरानेपर तीन रात उपवास करे ॥ १६६ ॥

मणि, मोती श्रादि चुरानेपर प्रायिश्वत-मणिमुक्ताप्रवालानां ताम्रस्य रजतस्य च। श्रय:कांस्योपलानां च द्वादशाहं कणान्नता ।। १६७ ।।

मणि ( पन्ना, माणिवय छादि ), मोती, मूंगा, तांबा, चांदी, लोहा, काँसा और पत्थर, इनको चुराकर बारह दिन तक अन्नका कण (खुईा) ही खावे ॥१६७॥

रूई रेशम ग्रादि चुरानेपर प्रायश्चित-कार्पासकीटजोर्णानां द्विशफेकशफस्य च। पित्तगन्धौषधीनां च रञ्जाश्चैव त्रयहं पयः ॥ १६८ ॥

रूई, रेशम, ऊन ( या सुती, रेशमी, ऊनी व पड़ा ) दो खराँवाले ( गाय, बैल, भैस आदि ), एक खुरवाले ( घोडा, गधा आदि ) पशु, पक्षी, गन्ध ( कर्पूर, कस्तूरी, चन्दन आदि ), श्रोषधि, रस्यी ; इन्हें चुराकर तीन दिन तक केवल द्रमपान करे ॥ १६८ ॥

प्तैर्वतरपोहेत पापं स्तेयक्रतं द्विजः । अगम्यागमनीयं तु व्रतैरेभिरपानुदेत् ॥ १६६ ॥

( मगुजी महर्षियों से कहते हैं कि-) द्विज इन ( १९।१६२-१६८ ) व्रतोंसे चोरीके पापको दूर करे श्रीर श्रगम्यागमन (सम्भोगके श्रयोग्य स्त्रीके साथ सम्मोग करने) के पापको इन (११।१७०-१७८) त्रतों ( प्रायिक्तों ) से दूर करे ॥

> सोदर भगिनी आदिके साथ सम्भोग करनेका प्रायश्वित्त-गुरुतलपत्रतं क्योंद्रेतः सिक्त्वा स्वयोनिष् । सच्युः पुत्रस्य च स्त्रीषु कुमारीष्वन्त्यजासु च ॥ १७० ॥

सोदर भगिनी (सगी वहन ), मित्र-स्त्री, पुत्र-स्त्री, कुमारी तथा चण्डालीके साथ ( सम्भोगमें ) वीर्यपातकर गुरुपत्नीके साथ सम्भोग करनेका ( १९।१०३-१०६ ) प्रायश्चित्त करना चाहिये ॥ १७० ॥

विमरी-इस प्रायश्चित्तको भी एकवार तथा अनेकवार और ज्ञानपूर्वक तथा अज्ञानपूर्वक करनेपर प्राणत्याग पर्यन्त करना चाहिये ।

> फूबाकी पुत्री ब्रादिसे सम्भोग करनेका प्रायश्चित्त-पैतृष्वसेयीं भगिनीं स्वस्नीयां मात्रेव च । मातुश्च भ्रातुस्तनयां गत्वा चान्द्रायणं चरेत् ॥ १७१ ॥

फुत्राकी, मौसीकी श्रौर मामाकी पुत्रीसे सम्भोगकर ( मनुष्य दोष निवृत्तिके लिए ) चन्द्रायण ( १९१२ १६ - २२० ) व्रत करे ॥ १७१ ॥

उक्त तीनों बहनोंसे विवाहका निषेध-

एतास्तिस्रस्तु भार्यार्थे नोपयच्छेत्तु बुद्धिमान् । ज्ञातित्वेनानुपेयास्ताः पतिति ह्यपयन्नधः ॥ १७२ ॥

उन तीनों (१९।१७१) प्रकारकी बहनोंको विद्वान पुरुष भायिके रूपमें स्वीकार ( उनके साथ विवाह ) न करे क्योंकि वान्यत्र होनेसे विवाहके अयोग्य उनके साथ विवाह करता हुआ मनुष्य नरकको जाता है ॥ १७२ ॥

विमर्श-यद्यपि पहले (३।५) ऐसी कन्याओंसे विवाह करनेका निषेध कर चुके हैं, तथापि दाचिणात्योंमें प्रसिद्ध इस विवाहाचारके निषेधकी दढताके लिए

पुनः यह वचन है।

श्रमानुषीके साथ सम्भोग करनेपर प्रायक्षित— श्रमानुषीषु पुरुष उद्क्यायामयोनिषु । रेतः सिक्त्वा जले चैव कुच्छुं सान्तपनं चरेत् ॥ १७३॥

अमानुषी (गीयको छोड़कर घोड़ी, बकरी, मेंड आदि), राजस्वता स्त्री, अयोनि ( मुख गुदा आदि ), तथा पानीमें वीर्यपात करके प्रुरुपको कुट्छूसान्तपन ( १९१२१२ ) व्रत करना चाहिये॥ १७३॥

पुरुषादिके साथ मैथुन करनेपर प्रायश्चित्त—
मैथुनं तु समासेन्य पुंसि योषिति वा द्विजः।
गोयानेऽप्सु दिवा चैव सवासाः स्नानमाचरेत्॥ १७४॥

पुरुषके साथ मैथुनकर तथा बैंलगाड़िपर, पानीमें ग्रौर दिनमें खीके साथ मैथुनकर द्विजको सबस्र स्नान करना चाहिये॥ १७४॥

चाण्डाली श्रादिके साथ सम्भोग करनेपर प्रायिकत — चएडालान्त्यिखयो गत्वा अकत्वा च प्रतिगृह्य च । पतत्यज्ञानतो विप्रो ज्ञानात्साम्यं तु गच्छति ॥ १७४॥

चण्डाली तथा अन्त्यज (म्लेच्छ आदि ) की स्नीके साथ अज्ञानपूर्वक सम्भोग-कर, भोजनकर और उनसे दान लेकर मनुष्य पतित होता है और ज्ञानपूर्वक उक्त कार्योंको करनेपर उनके समान (अष्ट) हो जाता है ॥ १७५॥

व्यभिचारिणी स्नीका विरोध स्नौर प्रायिकतः— विप्रदुष्टां स्नियं भर्ता निरुन्ध्यादेकवेश्मनि । यत्पुंसः परदारेषु तच्चैनां चारयेद् व्रतम् ॥ १७६॥

श्रत्यन्त दूषित ( स्वेच्छापूर्वक यत्र-तत्र व्यभिचार करनेवाली ) स्त्रीको पति एक घरमें रोके श्रौर पुरुषके लिए परस्रीसम्भोगमें जो प्रायक्षित्त है, वह प्रायक्षित्त इस ( व्यभिचारिणी एवं घरमें रोकी गयी ) स्त्रीसे करावे ॥ १७६॥

विमर्श—इस वचनके कहनेसे 'स्त्रीणामर्द्धं प्रदातन्यम्' यह वसिष्ठोक्त स्त्रियोंके लिए भाषा प्रायश्चित्त करानेका विधान अनिच्छापूर्वक व्यभिचार करनेपर है।

<sup>ा. &#</sup>x27;गोष्ववकीणीं संवस्तरं प्राजापत्यं चरेत्' इति शङ्खिखितादिवचनादत्र अमानुषी' शब्देन गोस्त्यागः कर्तव्यः।

सा चेत्पुनः प्रदुष्येनु सहशेनोपयन्त्रिता।

कुच्छं चान्द्रायणं चैव तद्स्याः पावनं समृतम् ॥ १७७ ॥

सजातीय पुरुष (के साथ सम्भोग करने) से दूषित वह स्त्री (प्रायक्षित्त करनेके बाद) पुनः सजातीयके कहने (पर उसके साथ सम्भोग करने) से दृषित हो जाय तो उसे पवित्र करनेवाले कुच्छ्र तथा चान्द्रायण (क्रमशः ११।२१२,२१६—२२०) व्रत कहे गये हैं॥ १७७॥

[ ब्राह्मणचित्रयविशां स्त्रियः शूद्रेऽपसंगताः । स्राप्रजाता विशुध्येयुः प्रायिक्षत्तेन नेतराः ॥ ६ ॥ ]

[ ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्यकी स्त्रियां शुद्धके साथ सम्भोग करनेसे दूषिक होकर यदि सन्तान उत्पन्न नहीं करें तो प्रायिक्षत्तसे शुद्ध (पापहीन ) होती हैं, दूसरी (सन्तान उत्पन्न करनेवाली ) नहीं ॥ ९ ॥ ]

> चण्डाली सम्भोगका प्रायिक्यत— यत्करोत्येकरात्रेण वृषलीसेवनाद् द्विजः । तद्भैचभुग्जपन्नित्यं त्रिभिवंधैंव्येपोहति ॥ १७८॥

द्विज एक रात चेण्डाली-सम्भोग करके जो पाप उपजित करता है, उसे वह तीन वर्षतक भिक्षा मांगकर भोजन तथा गायत्री जपसे नष्ट करता है।। १७८॥

> एषा पापकृतामुक्ता चतुर्णामपि निष्कृतिः । पतितैः सम्प्रयुक्तानामिमाः ऋगुत निष्कृतीः ॥ १७६ ॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—) यह ( ११।१७०-१७८ मैंने आगस्या-गनपर ) पाप करनेवाले चारो वर्णोंका निस्तार ( प्राथिश्वत ) कहा, ( अब आप लोग ) पतिर्तोंके साथसे हुए पापोंके निस्तारको छुनिये॥ १७९॥

> पतित संसर्गादिसे पतित होना— सम्बत्सरेण पतित पतितेन सहाचरन् । याजनाध्यापनाद्योनान्न तु यानासनारानात् ॥ १८० ॥

पतितके साथ संसर्ग ( सवारी करने, एक आसन पर बैठने और एक पङ्किमें बैठकर भोजन करने ) से एक वर्षमें तथा यह कराने समन्त्र यहोपवीत संस्कारकर गायत्रीका उपदेश देने और योनि-सम्बन्ध (विवाह आदि) करनेसे तत्काल पतित हो जाता है ॥ १८०॥ विमर्श—गोविन्दराजका मत है कि 'यज्ञ कराने आदि तीनों कर्योंसे एक वर्षमें पतित होता है और संसर्ग करनेसे एक वर्षके बाद पतित होता है' किन्तु उक्त मत देवले, विष्णुं और बीध्यायनके मतसे विरुद्ध होनेसे मान्य नहीं है।

> वक्त कर्मका प्रायश्चित्त-यो येन पतितेनैषां संसर्गं याति मानवः। स तस्यैव व्रतं कुर्यात्तत्संसर्गविशुद्धये॥ १८१॥

इन पतितों में-से जिस पतितके साथ जो मनुष्य संसर्ग करे, वह उन्हीं पतितों के पापके ( चतुर्थोश कर्म ) प्रायक्षित उस संसर्गजन्य पापकी शुद्धिके लिए करे ॥

महापातकीके जीते ही उदक्रिया--प्रतितस्योदकं कार्यं स्पिरुडेर्बान्धवैबेहि:।

निन्दितेऽहिन सायाहे ज्ञास्यृत्विग्गुरुसन्निधी ।। १८२ ।।

महापातकी (१९।५४) के जीवित रहनेपर ही उसके निमित्त जलदान (तर्पण)
को (अप्रिम श्लोकोक्त विधिसे ) गांवके बाहर जाति, ऋत्विक् तथा गुरुक्रोंके समक्षमें निन्दित दिन (नवमी तिथि ) में सायञ्चाल करे ॥ १८२ ॥

दासी घटमपां पूर्णं पर्यस्येत्प्रेतवत्पदा । ऋहोरात्रमुपासीरन्नशीचं बान्धवैः सह ॥ १८३ ॥

डन सिपण्डों तथा समानोदक बान्धवींसे प्रेरित दासी जलसे भरे तथा काममें लाये गये अर्थात् पुराने घड़ेको दक्षिण दिशाकी श्रोर मुखकर पैरसे ठोकर मार दे

## १. यथाह देवलः—

'याजनं योनिसम्बन्धं स्वाध्यायं सहस्रोजनम् । कृत्वा सद्यः पतन्त्येते पतितेन न संशयः ॥ इति ।

२. तथा च विष्णुः—

'आसंवत्सरात्पतति पतितेन सहाचरन् । सहयानासनाभ्यासाधौनातु सद्य एव हि ॥' इति ।

३. तदुक्तं वौधायनेन-

'संवस्तरेण पतित पतितेन सहाचरन् । याजनाध्ययनाद्यौनास्तद्यो न शयनासनात् ॥' इति ।

४. तथा च ब्यासः—

'यो येनं संस्जेहर्षं सोऽपि तत्समतामियात । पादम्युनं चरेत्सोऽपि तस्य तस्य वतं हिनाः ॥' इति । (जिससे घड़ेका पानी गिर जाय ), किर वे सपिण्ड समानोदकोंके साथ दिन रात अशौच मनावें ॥ १८३ ॥

निवर्तेरंश्च तस्मानु सम्भाषणसहासने ।
दायाद्यस्य प्रदानं च यात्रा चैव हि लौकिकी ॥ १८४ ॥
उस महापातकीके साथ बात चित करना, बैठना, हिस्सा लेना, देना तथा लोक
ज्यवहार ( वार्षिक ग्रादि कार्योमें निमन्त्रित करना ग्राहि ) को छोड़ दे ॥ १८४ ॥ १

ज्येष्ठ महापातकीका 'बद्धार' छोटे भाईको मिलना— ज्येष्ठता च निवर्तेत ज्येष्ठावाण्यं च यद्धनम् । ज्येष्ठांशं प्राप्तुयाचास्य यवीयान्गुणतोऽधिकः ।। १८४ ।।

यदि वह महापातकी ज्येष्ठ (वड़ा भाई) हो तो उसकी ज्येष्ठता नहीं रहती ( श्रतः उसके लिए श्रम्युत्थानादि न करें ) श्रौर ज्येष्ठके लिए श्राप्य पैतृक धनमें से भाग तथा 'उद्धार' (९१९१२-९९४ श्रातिरिक्त हिस्सा ) उसे नहीं मिलता, किन्तु ज्येष्ठ होनेके कारण मिलनेवाला 'उद्धार' भाग उस ( महापातकी ) का गुणवान छोटा भाई श्राप्त करता है ॥ ९८५ ॥

प्रायिक्त किये हुएसे संसर्गप्रायिक्षित्ते तु चरिते पूर्णकुम्भमपां नवम् ।
तेनैव सार्धं प्रास्येयुः स्नात्वा पुरुषे जलाशये ॥ १८६॥

पतितके प्रायिक्षत कर लेनेपर उसके सपिण्ड तथा समानोदक बन्धु उसके साथ शुद्ध जलाशय (तडाग, नदी श्रादि) में स्नानकर जलसे पूर्ण नये घड़ेकी (उस जलाशयमें) छोड़ दें॥ १८६॥

स त्वप्सु तं घटं प्रास्य प्रविश्य भवनं स्वकम् । सर्वाणि ज्ञातिकार्याणि यथापूर्वं समाचरेत् ॥ १८०॥

( प्रायिक्षत्त किया हुआ ) वह उस घड़ेको फॅककर अपने घर जाकर जाति-सम्बन्धी सब कार्योंको पहलेके समान करे ॥ १८७ ॥

> पतित-श्रियोंके लिए श्रन्नादि देना— एतदेव विधि कुर्याद्योपित्सु पतितास्वपि । वस्त्रान्नपानं देयं तु वसेयुश्च गृहान्तिके ॥ १८८॥

पतित हुई ब्रियोंके साथ भी यही ( १२।१८२-१८७ ) विधि करे, तथा उसके बान्धव लोग उस ( पतित ब्री ) के लिए भोजन वस्र ब्रीर रहनेके लिए घरके पास स्थान देवें ॥ १८८ ॥

> प्रायिक्षत्त नहीं करनेवालेसे संसर्गत्यागादि— एनस्विभिरनिर्णिक्तैर्नार्थं किंचित्सहाचरेत्। कुर्तानर्णेजनांश्चैव न जुगुप्सेत कहिंचित्।। १८६॥

प्रायिक्त नहीं किये हुए पापियों (पिततों ) के साथ कुछ भी व्यवहार ( जेन-देन, भोजन, सहवास श्रादि ) नहीं करे, तथा जिस पापीने प्रायिक्त कर लिया है, उसकी कभी भी ( पूर्व दुष्कमोंके सम्बन्धमें ) निन्दा न करे।। १८९।।

बालघाती श्रादिका त्याग— बालघ्नांश्र्य कृतन्नांश्च विशुद्धानिप धर्मतः। शरणागतहन्तुंश्च स्त्रीहन्तृश्च न संबसेत्॥ १६०॥

बाल ककी हत्या करनेवाला, कृतम्न, शरणागतकी हत्या करनेवाला श्रीर स्त्रोकी हत्या करनेवाला ; इनके साथ प्रायिश्वत द्वारा इनके शुद्ध हो जानेपर भी संसर्ग न करे ॥ १९०॥

विमर्श-पूर्व (१९१९८९) वचनसे कृतप्रायश्चित्त पापियोंके साथ संसर्गादिका विधानकर इस वचन द्वारा इनके साथ संसर्गका त्याग कहनेसे उक्त (१९१९८९) वचनका अपवाद इस वचनको समझना चाहिये।

वात्यादि प्रायश्चित्त-

येषां द्विजानां सावित्री नानूच्येत यथाविधि । तांश्चारयित्वा त्रीन्छच्छान्यथाविध्युपनाययेत् ॥ १६१ ॥

जिन द्विजोंका यज्ञोपवीत संस्कार अनुकल्पिक समय (ब्राह्मणका १६ वें, क्षत्रियका २२ वें तथा वैश्यका २४ वें वर्ष) में भी नहीं हुआ हो, उनसे तीन कृच्छू (प्राजा-पत्य १११२१) व्रत कराकर विधिपूर्वक उनका यज्ञोपवीत संस्कार करना चाहिये॥

प्रायश्चित्तं चिकीर्षन्ति विकर्मस्थास्तु ये द्विजाः। ब्रह्मणा च परित्यक्तास्तेषामप्येतदादिशेत् ॥ १६२ ॥

निषिद्ध ( श्रद्भसेना आदि ) कार्य करनेवाले यहापनीत संस्कारसे युक्त भी नेदको नहीं पढ़े हुए जो द्विज प्रायक्षित्त करना चाहें, उनके लिए भी इसी ( तीक प्राजापत्य वत ११।२११) प्रायक्षित्तको करनेका उपदेश देना चाहिये॥ १६२॥ निन्दितके उपार्जित धनका त्याग— यद्गर्हितेनार्जयन्ति कर्मणा ब्राह्मणा धनम् । तस्योत्सर्गेण शुध्यन्ति जप्येन तपसैव च ॥ १६३ ॥

ब्राह्मण लोग जिस निषिद्ध ( श्राप्रह्म दानादि लेना, ब्रार्स्यों ( २।३९ ) का यह कराना, दूसरोंका श्राद्ध कराना, मारण-मोहन-उचाटनादि श्रभिचार कर्म करना श्रादि ) कर्मोंके श्राचरणसे धनका उपार्जन करते हैं, उस धनका त्याग तथा श्रामे ( १९।१९४-१६७ ) कहे जानेवाले जप श्रीर तपसे वे ब्राह्मण शुद्ध ( दोषरहित ) होते हैं ॥ १९३ ॥

त्रसस्प्रतिप्रहका प्रायिक्त— जिपत्वा त्रीणि साविष्ट्याः सहस्राणि समाहितः । मासं गोष्ठे पयः पीत्वा सुच्यतेऽसत्प्रतिप्रहात् ॥ १६४ ॥

ब्राह्मण तीन सहस्र गायत्री जपकर तथा एक मास तक गोशालामें केवल दुग्धा हारकर श्रसतप्रहिमह ( नीच या शुद्ध्से दान लेने ) के दोषसे छूट जाता है ॥१९४॥

उपवासकुशं तं तु गोत्रजात्पुनरागतम् । प्रणतं प्रति पृच्छेयुः साम्यं सौम्येच्छसीति किम् ? ॥ १६४ ॥

( गोशालामें केवल दुग्घाहार लेनेसे ) दुर्वल तथा गोशालासे वापस लौटे हुए उस ( प्रायिवतकर्ता ) ब्राह्मणसे 'हे सौम्य ! क्या हम लोगोंकी समानता चाहते हो ?' ऐसा ब्राह्मणलोग पूछे ॥ १९५ ॥

> सत्यमुक्त्वा तु विप्रेषु विकिरेद्यवसं गवाम् । गोभिः प्रवर्तिते तीर्थे कुर्युस्तस्य परिप्रहम् ॥ १६६ ॥

फिर 'हां' ( पुनः 'निन्दित दान नहीं लूंगा') ऐसा प्रश्नकता ब्राह्मणोंसे कहकर बह प्रायिक्षत्तकर्ता ब्राह्मण गौत्रोंके लिए घास क्षाल दे तथा गौत्रोंके घास खानेसे पवित्र तीर्थरूप उस भूमिमें वे ब्राह्मण लोग उस ब्राह्मणको अपने व्यवहारमें प्रहण करना स्वीकार कर लें ॥ १९६ ॥

> वात्ययाजनादिका प्रायिकत— व्रात्यानां याजनं कृत्वा परेषामन्त्यकर्म च । अभिचारमहीनं च त्रिभिः कुच्छुँव्यपोहति ॥ १६७॥

वारयों ( २।३९ ) का यज्ञ कराकर. (पिता, माता, गुरु आदिसे ) अन्य लोगोंका श्रीर्ध्वदेहिक दाह श्राद्धादि कर्म करके श्रभिचार ( मारण, मोहन उचा-टनाटि कर्म ) और अहींन अर्थात यागविशेष करके ( द्विज ) तीन कृच्छ ( प्रजा-पत्य ११।२११) वत करके शुद्ध होता है ॥ १६७॥

शरणागत-त्याग आदिका प्रायक्षित-शरणागतं परित्यच्य वेदं विप्लाव्य च द्विजः। सम्बत्सरं यवाहारस्तत्पापमपसेधति ॥ १६८॥

शरणागतका त्यागकर तथा वेद पढनेके अनिधकारीको वेद पढाकर दिज एक वर्ष तक यवका आहार कर उस पापको दूर करता है ॥ १९८॥

> कत्ता आदिके काटनेपर प्रायक्षित्त-श्वसगालखरैदेष्टो प्राम्यैः कव्याद्विरेव च । नराश्वोष्टवराहैश्च प्राणायामेन शुध्यति ॥ १६६ ॥

कत्ता. सियार. गधा, कच्चे मांस खानेवाले प्राम्य पश्च (बिल्ली श्चादि). मनुष्य. घोडा, ऊँट श्रीर सम्भर-इनके काटनेपर (द्विज) प्राणायाम करनेसे शुद्ध होता है ॥

> कत्तेके संघे आदि पदार्थोंकी शद्धि-शिनाऽऽघातावलीढस्य दन्तैविद्तितस्य च । अद्भिः प्रचालनं प्रोक्तमग्निना चोपचलनम् ॥ १०॥ ]

कित्ते संघे, चाटे और दांतोंसे काटे गये पदार्थको शुद्धि पानीसे धोने और आगमें जलाने (तपाने) से कही गयी है ॥ १०॥]

श्रपाङ्क्रयकी शुद्धि-

षष्टान्नकालता मासं संहिताजप एव वा ।

होमाश्च सकला नित्यमपाङ्यानां विशोधनम् ॥ २००॥

पिक्किबाह्य ( २।१५०-१६६ ) मनुष्यों ( तथा जिनके लिये कोई पृथक प्राय-श्चित नहीं कहा गया है, उन ) की शुद्धि एक मासतक छुठे साम ( दो दिन दो रात तथा तीसरे दिन पुर्वाह्ममें कुछ न खाकर साम ) को भोजन, वेद संहिताका जप और 'दैवक़तस्यैनसोऽवयजनमसि' इत्यादि आठ मन्त्रोंसे हवन करनेसे होती है ॥

ऊंटगाडी आदिपर चढ्नेका प्रायश्चित्त-

उष्टयानं समारह्य खरयानं तु कामतः।

स्नात्वा त विप्रो दिग्वासाः प्राणायासेन ग्रध्यति ॥ २०१ ॥

ब्राह्मण छ टमाड़ी या गधागाडी पर इच्छापूर्वक (ब्रानपूर्वक ) चढ़कर जलमें नगन स्नानकर प्राणायाम करके शुद्ध होता है ॥ २०१ ॥

> जलरहित होकर तथा जलमें मूत्रादि त्याग करनेका प्रायश्चित विनाद्भिरप्सु वाष्यार्तः शारीरं सन्निवेश्य च । सचैलो बहिराप्लुत्य गामालभ्य विशुध्यति ॥ २०२॥

मल-मूत्र त्याग करनेके वेगसे युक्त मनुष्य जलरहित हो (पासमें जल नहीं ले ) कर या जलमें मल-मूत्रका त्याग (पेशाब या टर्डा) करके वस्रसहित स्नानकर गांवके बाहरमें गोका स्पर्शकर मनुष्य शुद्ध होता है ॥ २०२ ॥

वेदोक्त कर्मादिके त्यागका प्रायश्चित्त —
वेदोदितानां नित्यानां कर्मणां समितिक्रमे ।
स्नातकञ्जतलोपे च प्रायश्चित्तमभोजनम् ॥ २०३ ॥
वेदोक्त कर्म ( श्राग्निहोत्र श्रादि ) का उल्लङ्घन होने ( वीचमें छूट जाने )
पर तथा ब्रह्मचर्य व्रतका लोप होनेपर एक दिन उपवास करना चाहिये ॥ २०३ ॥

ब्राह्मणको धिक्कारने ब्राह्का प्रायश्चित्त—
हुङ्कारं ब्राह्मणस्योक्त्वा त्वङ्कारं च गरीयसः ।
स्नात्वाऽनश्नन्नहः शेषमभिवाद्य प्रसादयेत् ॥ २०४॥
ब्राह्मणसे 'हूँ' (थोड्ग कुद्ध होकर 'चुप रहो') ऐसा कहनेपर श्रोर विद्या एवं श्रायुमें बड़े लोगोंको 'तू' कहनेपर स्नान करके शेष दिन उपवास कर उन्हें प्रणाम कर प्रसन्न करना चाहिये॥ २०४॥

ब्राह्मणको अपमानित करनेका प्रायिक्षत— ताडियत्वा तृर्योनापि कर्ये वाऽडबध्य वाससा । विवादे वा विनिर्जित्य प्रणिपत्य प्रसादयेत् ॥ २०४ ॥ ब्राह्मणको तिनकेसे भी मारकर, उसके गलेमें कपड़ा (गमछा आदि, घसीटने—आगे खैचनेके लिए) डालकर और विवादमें जीतकर प्रमाण करनेसे उस (ब्राह्मण) को प्रसन्न करना चाहिये॥ २०५॥

> ब्राह्मणको मारनेके लिए उद्यत होनेपर दोष— श्रवगूर्ये त्वब्द्शतं सहस्रमभिहत्य च । जिघांसया ब्राह्मणस्य नरकं प्रतिपद्यते ॥ २०६॥

ब्राह्मणको मारनेके लिए डण्डा उठाकर सौ वर्ष तथा डण्डेसे मारकर सहस्र वर्षतक मनुष्य नरकमें वास करता है ॥ २०६॥

> शोणितं यावतः पांसून्संगृह्णाति महीतले । तावन्त्यब्द्सहस्राणि तत्कर्ता नरके वसेत् ॥ २०७॥

श्राहत (पीटे गये) ब्राह्मणके शरीरसे गिरे हुए रक्तके द्वारा धृतिके जितने कण पिण्डित होते (साने जाते-गीले होते श्रर्थात् भीगते) हैं, वह रक्त बहानेवाला मनुष्य उतने सहस्र वर्षीतक नरकमें निवास करता है ॥ २०७॥

ब्राह्मणको गुरेरने श्राद्का प्रायिक्त— अवगूर्य चरेत्कुच्छुमतिकुच्छु निपातने । कुच्छुातिकुच्छ्रो कुर्वीत विप्रस्थोत्पाद्य शोगितम् ॥ २०५॥

ब्राह्मणको मारने (पीटने) की इच्छासे उण्डा उठाकर कृच्छ्र (प्राजापत्य ११।२११) व्रत, उण्डेसे मारकर श्रातिकृच्छ्र (११।२१३) व्रत और मारनेसे उसका रक्त बहाकर कृच्छ्र तथा श्रातिकृच्छ्र - दोनो-व्रत पापनिवृत्तिके लिए करना चाहिये।। २०८॥

प्रायिक्षत्तका विधान नहीं कहे गये दोषोंपर— अनुक्तनिष्कृतीनां तु पापानामपनुत्तये । शक्तिं चावेच्य पापं च प्रायिक्षत्तं प्रकल्पयेत् ॥ २०६ ॥

जिनका प्रायश्चित्त नहीं कहा गया है (जैसे प्रतिलोमजका वध करने आदि पर ) उनसे उत्पन्न दोषकी निवृत्तिके लिए शक्ति (शरीर, धन, सामर्थ्य आदि ) और पाप ( ज्ञानपूर्वक, अज्ञानपूर्वक इत्यादि कारणोंसे पापोंका गौरव लाघव आदि ) का विचारकर प्रायश्चित्तकी करपना ( धर्मशास्त्रियोंको ) करनी चाहिये ॥

यैरभ्युपायैरेनांसि मानवो व्यपकर्षति । तान्वोऽभ्युपायान्वच्यामि देविषिपतृसेवितान् ॥ २१० ॥

( ऋगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) मनुष्य जिन उपायोंसे पापोंको नष्ट करता है; देव, ऋषि तथा पितरोंसे सेवित उन उपायोंको (मैं) आप लोगोंसे कहूंगा ॥

> प्राजापत्य ( कृच्छ ) व्रतकी विधि— त्रयहं प्रातस्त्रयहं सायं त्रयहमद्याद्याचितम् । त्र्यहं परं च नाश्नीयात्प्राजापत्यं चरन्द्विजः ॥ २११॥

प्राजापत्य व्रत करनेवाला द्विज पहले तीन दिन प्रातःकाल (मध्याह्वके पूर्वे दिनके भोजनकालमें ), तीन दिन सायद्वाल (सन्ध्याके बीतनेपर रात्रिके भोजनकालमें ), तीन दिन बिना मांगे (जो कुछ मिल जाय उसे हो ) भोजन करे श्रौर तीन दिन उपवास करे।। २११॥

विमर्श—इस प्रकार बारह दिनोंमें यह 'प्राज्ञापस्य क्रुन्छू' व्रत पूर्ण होता है। इसमें विशेषता यह है कि प्रातःकाल २६-२६ प्रास, सायङ्काल ३२-३२ प्रास और अयाचित हविष्यान्नको २४-२४ प्रास भोजन करना चाहिये। यहाँ सुर्गेके अण्डेके बराबर एक प्रासका प्रमाण समझना चाहिये<sup>3</sup>।

> कृच्छ्रसान्तपन व्रतकी विधि— गोमृत्रं गोमयं त्तीरं दिध सिपः कुशोदकम् । एकरात्रोपवासश्च कुच्छ्रं सांतपनं स्मृतम् ॥ २१२ ॥

गोमूत्र, गोबर, दूध, दहीं, घी श्रीर कुशाका जतः इनमें-से प्रत्येकको १-१ दिन भोजन करे, इस प्रकार ६ दिन इन्हें भोजनकर सातवें दिन उपवास करे, यह 'कृच्छू सान्तपन' व्रत कहा गया है ॥ २१२ ॥

> श्रतिकृष्ट्र वतकी विधि— एकैकं प्रासमश्नीयात्त्रयहाणि त्रीणि पूर्ववत् । इयहं चोपवसेदन्त्यमतिकृच्छुं चरन्द्रिजः ॥ २१३ ॥

१-२. तदुक्तं वसिष्ठेन—'व्यहं दिवा अुङ्को नक्तमत्ति च व्यहं व्यहयाचितव्रतं व्यहं न अुङ्को इति आपस्तम्बोऽपि—

••••••ः इयहं नक्ताजी दिवाशी च ततस्त्र्यहम् । इयहमयाचितव्रतस्त्र्यहं नाश्नाति किञ्चन ॥ इति ।

३. ग्रासपरिमाणापेचायां पाराचारः—

'सायं द्वात्रिंचतिर्ग्रासाः प्रातः षड्विंचतिस्तथा ।

अयाचिते चतुर्विकत्परं चानकानं स्मृतम् ॥

कुक्कुटाण्डप्रमाणञ्च यावांश्च प्रविशेनमुखम् ।

एतं ग्रासं विजानीयान्छुद्रवर्थं ग्रासकोधनम् ॥

हविष्यञ्चान्नमरनीयाध्या रात्री तथा दिवा ।

त्रींखीण्यहानि काखीयान् ग्रासान् सङ्ख्याकृतान् यथा ॥

अयाचितं तथैवाद्याद्यपवासस्त्यहं भवेत् । इति ।

'अतिकृच्छ' वतको करनेवाला द्विज पूर्ववत (११।२११) तीन दिन प्रातःकाल, तीन दिन सायद्वाल तथा तीन दिन अयाचित ( विना मांगे मिला हुआ ) १-१ प्राप्त भोजन करे श्रीर श्रन्तमें तीन दिन उपवास करे ॥ २१३ ॥

विमर्श-यह 'अतिकृष्छ्' वत 'प्राजापत्य ( कृष्छ् )' वतके समान ही है, केवल ग्राससङ्ख्या उसकी अपेचा इसमें बहत कम है।

> तप्तकृच्छ वतकी विधि-तप्तकुच्छं चरन्विप्रो जल्जीरघतानिलान । प्रतित्रयहं पिबेदुरुणान्सकृत्सनायी समाहितः ॥ २१४ ॥ त्रियां पिवेच त्रिपलं पलमेकं च सर्विष्:। पयः पिबेत्त त्रिपलं त्रिमात्रं चोक्तमानतः ॥ ११ ॥ ]

'तप्तक्रछ्'को करता हुआ बाह्मण ( द्विज ) तीन दिन गर्म जल, तीन दिन गर्म क्ष, तीन दिन गर्म घी और अन्तमें तीन दिन केवल गर्म वायुको पीकर रहे तथा एक बार प्रतिदिन स्नान करता रहे ॥ २१४ ॥

विमर्श—इस 'तसकृष्छ' वतमें ६ पछ (२४ तोछा) गर्म जल, ३ पछ (१२ तीला ) गर्म दूध और १ पर्छ ( ४ तोला ) गर्न घी पीना चाहिये ऐसा पाराश्तरका मत है। किन्तु यह पराशरमत अग्रिम चेपक (१९।११) रचनसे कुछ विरुद्ध है।

पराककृच्छ व्रतको विधि-

यतात्मनोऽप्रमत्तस्य द्वादशाहमभोजनम्। पराको नाम कृच्छोऽयं सर्वपापपनोदनः ॥ २१४ ॥

सावधान तथा जितेन्द्रिय होकर बारह दिनतक भोजन नहीं करना 'पराक' नामक कृच्छ्वत है, यह वत सब प्रकारके ( क्षुद्र, मध्यम तथा महान् ) पापोंको नष्ट करनेवाला है ॥ २१४॥

> (पिपीलिकामध्य) चान्द्रायण बतकी विधि-एकैकं हासयेतिपएडं कृष्णे शुक्ले च वर्धयेतु। उपत्पृशंस्त्रिषवणमेतज्ञान्द्रायणं स्मृतम् ॥ २१६॥

१. अत्र पाराशरोक्तो विशेषः— 'षट् पछं तु पिबेद्म्मस्त्रिपछं तु पयः पिबेत्। पलमेकं पिबेस्सर्पिस्तप्तकुच्छं विधीयते ॥ इति । त्रिकाल ( प्रातः, मध्याह तथा सायद्वाल ) स्नान करता हुआ ( पूर्णिमाको १५ प्रांस भोजनकर ) कृष्णपक्षमें प्रतिदिन १-१ प्रांस भोजन घटाता जाय तथा शुक्कपक्षमें प्रतिदिन १-१ प्रांस भोजन बढ़ाता जाय, यह 'चान्द्रायण' ( पिपीलिकान मध्य चान्द्रायण ) व्रत है ॥ २१६ ॥ -

यवमध्य चान्द्रायणकी विधि— एतमेव विधि कृत्स्नमाचरेद्यवमध्यमे । शुक्तपचादिनियतश्चरंश्चान्द्रायणं व्रतम् ॥ २१७ ॥

यवमध्य चान्द्रायण वतको करता हुआ वती (त्रिकाल स्नान करता हुआ) शुक्कपक्षको पहले तथा कृष्णपक्षको बादमें करके इसी समस्त विधि (१९।२९६) को करे॥ २९७॥

विमर्श—इसका आशय यह है कि अमावस्याके बाद शुक्कपचमें प्रतिदिन १-१ ग्रास भोजन बढ़ाता जाय और पूर्णिमाको १५ ग्रास भोजन करे तथा कृष्णपचमें १-१ ग्रास भोजन घटाता जाय, इस प्रकार अमावस्याको कुछ भी भोजन नहीं करे तथा प्रतिदिन त्रिकाल स्नान करता रहे, यह 'यवमध्य' (दोनों भागमें—आदि तथा अन्तमें क्रमशः भोजन कम तथा मध्यमें (पूर्णिमाको) अधिक होनेसे यवके समान दोनो छोरमें सुचम तथा मध्यमें स्थूल—इस प्रकार अन्वर्थ 'यवमध्य' नामक) चान्द्रायण वत है।

यतिचान्द्रायण व्रतकी निधि— श्रष्टावष्टौ समरनीयात्पिडान्मध्यंदिने स्थिते । नियतारमा हविष्याशी यतिचान्द्रायणं चरन् ॥ २१८ ॥

'यित चान्द्रायण' व्रतको करता हुत्र्या संयतेन्द्रिय द्विज (शुक्कपक्ष या कृष्णपक्षसे ग्रारम्भकर) एक मासतक प्रतिदिन मध्याह्नकालमें ८-८ प्रास हिवष्याण भोजन करे ॥

शिशुचान्द्रायण वतकी विधि— चतुरः प्रातरश्नीयात्पिण्डान्विप्रः समाहितः। चतुरोऽस्तमिते सूर्ये शिशुचान्द्रायणं स्मृतम्।। २१६॥

सावधानचित्त ब्राह्मण ( द्विज ) चार प्रास प्रातःकाल तथा चार प्रास सूर्यास्त होनेपर एक मासतक प्रतिदिन भोजन करे तो यह 'शिशु चान्द्रायण' व्रत कहा गया है।।

यथाकथंचित्पिण्डानां तिस्रोऽशीतीः समाहितः। मासेनाश्नन्हविष्यस्य चन्द्रस्यैति सलोकताम्॥ २२०॥

सावधानचित्त द्विज (नीवारादि) इविष्यानके तीन श्रम्सी श्रर्थात् दो सौ चालिस प्रासोंको एक मासमें जिस किसी प्रकार (कभी १०, कभी भ तो कभी ी६ प्रास खाकर और कभी उपवास कर एक मासमें कुल २४० प्रास ) भोजनकर चन्द्रलोकको प्राप्त करता है ॥ २२०॥

> चान्द्रायण व्रतका महत्त्व-एतद्रद्रास्तथादित्या वसवश्चाचरन्त्रतम् । सर्वोक्रशलमोन्नाय मरुतश्च महर्षिभिः ॥ २२१ ॥

इस चान्द्रायण व्रतको रुद्र, सूर्य, वसु, वायु तथा महर्षियोंने सब पापोंके नाशके िलए किया था ॥ २२१ ॥

> उपर्युक्त व्रतोंमें सामान्यतः कर्तव्य कार्ये महाव्याहतिभिहोंमः कर्तव्यः स्वयमन्वहम । श्रहिंसासत्यमक्रोधमार्जवं च समाचरेत ॥ २२२ ॥

द्विज महाव्याहतियों ( भूः भुवः स्वः ) से प्रतिदिन घृतसे स्वयं हवन करे तथा श्रहिंसा, सत्यभाषण, क्रोधत्याग श्रीर सरलताका श्राचरण करे ॥ २२२ ॥

त्रिरहिम्सिरायां च सर्वासां जलमाविशेत । स्त्रीशद्रपतितांश्चैव नामिभाषेत कर्हिचित ।। २२३ ।।

पिपीलिकामध्य ( १९१२ १६ ) तथा यवमध्य (१९१२ १७) नामक चान्द्रायण व्रतको करता हुआ दिन तथा रात्रिमें तोन-तीन वार सवस्र स्नान करे तथा वत पूर्ण होनेतक स्त्री. शुद्ध तथा पतितों के साथ कभी बातचित न करे ॥ २२३ ॥

स्थानासनाभ्यां विहरेदशक्तोऽधः शयीत वा। ब्रह्मचारी व्रती च स्याद गुरुदेवद्विजार्चकः ॥ २२४॥

श्रीर रात तथा दिनमें खड़ा रहे, टहलता रहे या बैठे (किन्तु सोवे ( लेटे ) बहीं ), अथवा इतनी शक्ति नहीं रहनेपर भूमिपर सोवे, ब्रह्मचारी तथा वती रहे खीर गुरु, देव तथा ब्राह्मणोंकी पूजा ( ब्राहर-सत्कार ) करे ॥ २२४ ॥

सावित्रीं च जपेन्नित्यं पवित्राणि च शक्तितः। सर्वेष्वेव व्रतेष्वेवं प्रायश्चित्तार्थमाहतः ॥ २२४॥

सावित्री तथा पवित्र ( श्रघमर्षण श्रादि ) मन्त्रोंका सर्वदा जप करे । इस √ १९।२२२-२२४ ) विधिको चान्द्रायण व्रतके समान अन्य (प्रजापत्य आदि ) व्रतोंमें भी यत्नपूर्वक करे ॥ २२५ ॥

एतैर्द्विजातयः शोध्या व्रतैराविष्क्रतैनसः । अनाविष्क्रतपापांस्तु मन्त्रैहोंमैश्च शोधयेत् ॥ २२६ ॥

सर्वविदित पापवाले द्विजातियोंको इन पूर्वोक्त ( १९।२ ११--२२५ ) प्रायक्षित्तोंके द्वारा आगे वच्यमाण परिषद् अर्थात् विद्वत्समिति शुद्धि करे तथा जनतार्मे अविदित पापवाले द्विजातियोंको मन्त्रोंके जप तथा हवनोंके द्वार शुद्ध करे ॥ २२६ ॥

पाप कहने श्रादिसे पापनिवृत्ति— स्यापनेनानुतापेन तपसाऽध्ययनेन च । पापकृत्मुच्यते पापात्तथा दानेन चापदि ॥ २२७ ॥

अपने पापको सर्वसाधारणमें कहनेसे, पश्चात्ताप ('ऐसे कुकर्ममें प्रवृत्त होनेवाले मुफ्त पापीको वार-वार धिकार है' इस्यादि प्रकारसे निरन्तर पछतावा ) करनेसे, कठिन तपश्चरणसे, (वेद आदिके) अध्ययन (पाठ, जप आदि) से और (इन सब कार्योकी शक्ति नहीं रहनेपर ) दान करनेसे पापी मनुष्य पापसे छूट जाता है।।

विमर्श-प्रजापत्य वत (१९१२१) का आचरणकर पापयुक्त होनेकी शक्ति नहीं रहनेपर 'त्रिपुराणीय' या 'पञ्चपुराणीय' एक गौको दान करनेका शास्त्रीय विधान है। इस प्रकार ब्रह्महृस्या करनेवाले मनुष्यको पूर्व प्रायश्चित्त विधान (१९१७०) के अनुसार १२ वर्षतक व्रतनियम पालन करनेकी शक्ति नहीं रहे तो वह ३६० गौओंका दान करे क्योंकि (१ वर्ष=३६० दिन, इसलिए १२ वर्ष ३६० × १२ = १३२० दिन, और १२ दिनमें एक प्राजापत्यव्रतकी पूर्ति, इसलिए १३२० दिनमें (१३२० ÷ १२ = ३६०) ३६० प्राजापत्यव्रत हुए, अतः प्रतिप्राजापत्य व्रतके लिए १ गौके दान करनेका विधान होनेसे ब्रह्महत्या करनेवालेको ३६० गौओंका दान करनेका विधान कहा गया है। पापाधिक्यके कारण प्रायश्चित्तके बढ़नेपर गोदान-संस्थामें भी वृद्धि होगी।

यथा यथा नरोऽधर्म स्वयं कृत्वाऽनुभाषते । तथा तथा त्वचेवाहिस्तेनाधर्मेण मुच्यते ॥ २२८ ॥

पापी मनुष्य पाप करके जैसे-जैसे अपने पापको लोगोंसे कहता है, वैसे-वैसे कांचलीसे साँपके समान वह मनुष्य उस पापसे छूटता ( अलग होता ) जाता है।।

यथा यथा मनस्तस्य दुष्कृतं कर्म गर्हति । तथा तथा शरीरं तत्तेनाधर्मेण मुच्यते ॥ २२६ ॥

श्रीर उस पापीका मन जैसे-जैसे उस दूषित कर्मकी निन्दा करता है, वैसे-वैसे उस पापीका शरीर उस पापसे छूटता जाता है ॥ २२९ ॥

पापानुतापसे पापनिवृत्ति — कृत्वा पापं हि संतप्य तस्मात्पापात्प्रमुच्यते ।

नैवं कुर्या पुनरिति निवृत्त्या पूयते तु सः ॥ २३० ॥

पापी मनुष्य पाप कर्म करके उसके लिए अनुताप ( पछ्तावा ) कर पापसे छूट जाता है. तथा 'फिर मैं ऐसा निन्दित कर्म नहीं करूंगा' इस प्रकार सङ्कल्परूपसे उसका त्यागकर वह पवित्र हो जाता है ॥ २३०॥

श्रम कर्म करनेका उपदेश-एवं संचिन्त्य मनसा प्रेत्य कर्मफलोद्यम्। मनोवाङ्मृतिभिनित्यं शुभं कर्म समाचरेत्।। २३१।।

मनुष्य इस प्रकार मनसे शुभ तथा अशुभ कर्मोंको परलोकमें (क्रमशः) इष्ट तथा अनिष्ट ( भला-बुरा ) फल देनेवाला विचारकर मन वचन तथा कर्मसे सर्वदा अच्छे कर्मोंको करे ॥ २३१ ॥

पापकर्मकी निन्दा-

श्रज्ञानाद्यदि वा ज्ञानात्कृत्वा कर्म विगर्हितम्। तस्माद्वि मुक्तिमन्विच्छन्द्वितीयं न समाचरेत् ॥ २३२ ॥

ज्ञान या श्रज्ञानसे पाप कर्म करनेपर उससे मुक्ति ( छुटकारा ) चाहता हुआ मनुष्य फिर दुवारा उस निन्दित कर्मको मत करे, अन्यया दुवारा पाप करनेपर उसका प्रायश्चित्त भी दुगनी करना पड़ता है ॥ २३२ ॥

मनको प्रसन्न होनेतक प्रायिक्षत करना-यस्मिन्कर्मस्यस्य कृते मनसः स्यादलाघवम् । तस्मिस्तावत्तपः कुर्याद्यावत्तुष्टिकरं भवेत् ॥ २३३ ॥

पापी मनुष्यका मन जिस प्रायिक्षत्तको करनेपर हलका ( सुप्रसन्न-- 'इतना व्रत नियमादि प्रायिक्त कर्नेसे मेरा पाप अवश्य दूर हो गया होगा' इस प्रकार हढ आत्मविश्वास ) न हो, तब तक वह वत नियम आदि तपका आचरण करता रहे॥

तपकी प्रशंसा-तपोमूलिमदं सर्वं दैवमानुषकं सुखम्। तपोमध्यं बुधैः प्रोक्तं तपोऽन्तं वेददर्शिभिः॥ २३४॥

१. अत एव देवलः— 'विधेः प्राथमिकाद्रमाहितीये हिगुणं भवेत्।' इति।

देवों तथा मनुष्योंके सुखकी जड़ तप ही है, वह सुख तपसे ही स्थिर रहता है और उस सुखका अन्तिम लच्य तप ही है; ऐसा वेद (मन्त्रों) के द्रष्टा मह-र्षियोंका कथन है।। २३४॥

## वर्णकमसे तप-

ब्राह्मणस्य तपो ज्ञानं तपः चत्रस्य रच्चणम् । वैश्यस्य तु तपो वार्ता तपः शूदस्य सेवनम् ।। २३४ ।।

ब्राह्मणका तप ज्ञान ( ब्रह्मचर्यरूप वेदान्तज्ञान ), क्षत्रियका तप प्रजा तथ। आर्तका रक्षण, वैश्यका तप वार्ता (खेती, व्यापार श्रीर प्रयुपालनादि ) श्रीर श्रद्भका तप ब्राह्मणको सेवा करना है ॥ २३५॥

ऋषयः संयतात्मानः फलमृतानिलाशनाः । तपसैव प्रपश्यन्ति त्रैलोक्यं सचराचरम् ॥ २३६ ॥

(काय, वचन और मनसे) संयम रखनेवाले तथा फल-मूल एवं वायुका भक्षण करनेवाले महर्षिलोग तपसे ही चराचरसहित त्रैलोक्यको देखते हैं ॥ २३६॥

> औषधान्यगदो विद्या देवी च विविधा स्थितिः। तपसैव प्रसिध्यन्ति तपस्तेषां हि साधनम् ॥ २३७॥

श्रीषध, नीरोगता, (वेदादि ज्ञानरूप) विद्या, देवोंको (स्वर्ग श्रादि) श्रनेक लोगोंमें स्थिति; ये सब तपसे ही प्राप्त होते हैं; श्रत एव तप ही इनकी प्राप्तिका कारण है।। २३७॥

> यद् दुस्तरं यद् दुरापं यद् दुर्गं यच दुष्करम् । सर्वं तु तपसा साध्यं तपो हि दुरतिक्रमम् ॥ २३८ ॥

जो दुस्तर (कठिनतासे पार होने योग्य ग्रहवाधा आदि है), जो दुर्लम (कठिनतासे प्राप्त होने योग्य-यथा क्षत्रिय होकर भी विश्वामित्रका ब्राह्मण होना आदि) है, जो दुर्गम (कठिनतासे चलने योग्य सुमेरु-शिखर आदि) है, जो दुष्कर (कठिनतासे करने योग्य गौ, भूमि, धन आदिका अपरिमित मात्रामें दान करना आदि) है; वह सब तपसे ही सिद्ध हो सकता है, क्योंकि तप उझ हुनके योग्य नहीं होता है। २३=॥

महापातिकनश्चैव शेवाश्चाकार्यकारिणः । तपसैव सुतप्तेन सुच्यन्ते किल्बिषात्ततः ॥ २३६ ॥

इस कारणसे (१९।२३४-२३८) महापातकी ( ब्रह्महत्या श्रादि करनेवाले-११।५४ ) तथा शेष श्रकार्यकारी (गोहत्या श्रादि उपपातक करनेवाले-- ११।५९-६६ ) श्रच्छी तरह किये गये तपके द्वारा ही पापसे छूट जाते हैं ॥ २३९ ॥

कीटाश्चाहिपतङ्गाश्च पशवश्च वयांसि च। स्थावराणि च भूतानि दिवं यान्ति तपोबलात् ॥ २४० ॥

कीट ( क्षुद्र जीव ), सर्प, पतज्ञ ( फुनंगे—उड़नेवाले फतिङ्गे ), पशु, पक्षी तथा सम्पूर्ण चराचर (वृक्ष, लता, गुल्म त्रादि) जीव तपके बलसे ही स्वर्गको जाते हैं॥

विमर्श — इतिहास-पुराणादिमें कबूतरी तथा कबूतरकी कथा है कि अतिथि-सरकारार्थं अग्निप्रवेशकर वे स्वर्गको प्राप्त किये तथा नहुष नृग आदि कीट योनि पाकर पूर्वजन्मकृत तपसे अन्तमें स्वर्गको गये।

यत्किञ्चिर्नः कुर्वन्ति मनोवाङमूर्तिभिर्जनाः। तत्सर्वं निर्देहन्त्याशु तपसैव तपोधनाः ॥ २४१ ॥

मनुष्य मन, वचन तथा कायसे जो कुछ पाप करते हैं; उन सब पापोंको वे तपस्वी लोग तपसे ही भस्म कर देते हैं ॥ २४९ ॥

तपसैव विशुद्धस्य ब्राह्मणस्य दिवीकसः। इज्याश्च प्रतिगृह्णन्ति कामान्संवर्धयन्ति च ॥ २४२॥ तपसे हो अत्यन्त शुद्ध ब्राह्मणके यक्कमें देवतालोग हविष्यको लेते और उनके मनोरथको पूर्ण करते हैं ॥ २४२ ॥

प्रजापतिरिदं शास्त्रं तपसैवासृजतप्रभुः। तथैव वेदानृषयस्तपसा प्रतिपेदिरे ॥ २४३ ॥

तपसे ही ( सम्पूर्ण लोकोंकी सृष्टि, पालन तथा नाश करनेमें ) समर्थ ब्रह्माने इन शास्त्रको बनाया तथा तपसे ही (विसष्ठ श्रादि ) ऋषियोंने (मन्त्र तथा ब्राह्मण-रूप ) वेदको प्राप्त किया ॥ २४३ ॥

> इत्येत त्तपसो देवा महाभाग्यं प्रचत्तते। सर्वस्यास्य प्रपश्यन्तस्तपसः पुरुयमुत्तमम् ॥ २४४ ॥

इन समस्त प्राणियोंके दुर्लभ एवं पुण्यमय जन्मको प्राप्त होता हुआ देखकर देवता लोग तपके बड़े भारी महात्म्यको कहते हैं ॥ २४४ ॥

## तपका लक्षण-

[ ब्रह्मचर्यं ज्यो होमः काले शुद्धाल्यमोजनम् । अरागद्वेषलोभाश्च तप उक्तं स्वयम्भुवा ॥ १२ ॥]

[ ब्रह्मचर्य, जप, हवन, यथासमय शुद्ध तथा स्वल्प भोजन ; राग-द्वेष तथा लोभका त्याग ; इनको ब्रह्माने तप कहा है ॥ १२ ॥ ]

> वेदाभ्यासादिसे महापातकादिका नाश— वेदाभ्यासोऽन्वहं शक्त्या महायज्ञक्रिया चमा । नाशयन्त्याशु पापानि महापातकजान्यपि ॥ २४४ ॥

प्रतिदिन यथाशिक वेदका श्रभ्यास, पश्चमहायज्ञ (३।७०) तथा क्षमा ३ ये सन महापातकसे भी उत्पन्न पापोंको नष्ट कर देते हैं (किर साधरण पापोंके विष्यमें क्या कहना है, श्रतः इनका श्रावरण यथाशिक करते रहका चाहिये)॥ २४४॥

यथैधस्तेजसा वह्निः प्राप्तं निर्देहति चणात् । तथा ज्ञानाग्निना पापं सर्वं दहति वेदवित् ॥ २४६ ॥

जिस प्रकार अग्नि अपने तेज (दाहकर शक्ति) से काष्टादि समीपवर्ती पदार्थोंको तत्काल जला देती है, उसी प्रकार वेदजाता ब्राह्मण अपने झानरूप अग्निसे सब पापोंको नष्ट कर देता है।। २४६।।

इत्येतदेनसामुक्तं प्रायश्चितं यथाविधि । स्रत ऊर्ध्वं रहस्यानां प्रायश्चितं निबोधत् ॥ २४७॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि-ब्रह्महत्या आदि ) पापोंका यह ( १९१७२ - २४६ ) प्रायिक्षत्त विचिपूर्वक (मैंने) कहा, यहांसे आगे (१९१२४८ - २६५) रहस्यों (गुप्त पापों ) के प्रायिक्षत्तको ( आपलोग ) सुने ॥ २४७ ॥

विमर्श—'इस श्लोकको गोविन्द्राजने नहीं लिखा है, किन्तु मेघातिथिने तो लिखा है' ऐसा मन्वर्थमुक्तावलीकारका कथन है।

गुप्त पापोंका प्रायिकत-

सन्याहृतिप्रणवकाः प्राणायामास्तु षोडश । अपि भ्रूणहणं मासात्पुनन्त्यहरहः कृताः ॥ २४= ॥

व्याहति तथा प्रणव ( ॐकार ) से युक्त सोलह प्राणायाम प्रतिदिन एक मास तक करनेसे ब्रह्मचातीको भी ( 'अपि' शब्दसे आतिदेशिक ब्रह्महत्याके प्रायश्वित्तके अधिकारीको भी ) शुद्ध कर देते हैं ॥ २४८॥ मद्यपानका प्रायश्चित-

कौत्सं जप्त्वाप इत्येतद्वासिष्ठं च प्रतीत्यचम्। माहित्रं शुद्धवत्यश्च सुरापोऽपि विशुध्यति ।। २४६ ।।

कौत्स ऋषिसे देखा गया 'श्रप नः शोशुचद्धम्' यह सूक्त, वसिष्ठ ऋषिसे देखा गया 'प्रतिस्तोमेभिक्षसं वसिष्ठाः' यह ऋचा, माहित्र 'माहित्रीणामवोऽस्तु' यह स्कत तथा शुद्धवती 'एतोन्विन्दं स्तवाम शुद्धम्''' इन तीन ऋचाओंको प्रति-दिन १६-१६ वार ( एक मास तक ) जपकर मदिरा पीनेवाला भी ( 'श्रिष' शब्दसे स्रातिदेशिक मदिरापानके प्रायिक्षत्तका श्रविकारी भी ) शुद्ध हो जाता है ॥

सुवर्णस्तेयका प्रायश्चित्त-

सकुब्जप्त्वास्य वामीयं शिवसंकल्पमेव च। श्रपहृत्य सुवर्णं तु चणाद्भवति निर्मलः ॥ २४०॥

सुवर्णको चुरानेवाला ब्राह्मण 'श्रस्य वामीय' 'श्रस्य वामस्य पलितस्य ''''' इस सूक्तको, श्रौर वाजसनेयकमें पठित 'यज्जायतो दूरमुदैति .....' इस शिवसङ्गरक को एकवार भी ( एक मास तक ) जपकर तत्काल दोषरहित हो जाता है ॥२५०॥ गुरुपलीसम्भोगका प्रायित-

हविष्पान्तीयमभ्यस्य नतमंह इतीति च। जिपत्वा पीरुषं सूक्तं मुच्यते गुरुतल्पगः ॥ २४१ ॥

'हविष्पान्तीय' (हविष्यान्तमजरं स्वविदि) इत्यादि उन्नीस ऋचाओंको, 'नतमहैं ( नतमहो न दुरितम् ) इत्यादि श्राठ ऋचाश्रोंको, 'इति' ('इति वा इति मे मनः' तथा 'शिवसङ्कल्पमस्तु' यह सूक्तद्वय ) श्रौर पुरुषस्क ('सहस्रशीर्षो पुरुषः' श्रादि १६ मन्त्र ) को एक मासतक प्रतिदिन ( १६-१६ वार ) जपकर गुरुपत्नीके साथ सम्भोग करनेवाला पापसे छूट जाता है ॥ १५१ ॥

स्थूल तथा सूच्म पापोंका प्रायिकत-एनसां स्थूलसूचमाणां चिकीर्षन्नपनोद्नम्। अवेत्यूचं जपेद्ब्दं यत्किचेद्मितीति वा।। २४२॥

स्थूल (ब्रह्महत्यादि महापातक-११।४४) तथा स्ट्म ( गोहत्यादि उपपातक-११।५६-६६) पापोंकी शुद्धि चाहनेवाला मनुष्य 'श्रव ते हेलो वरुण नमोभिः' इस ऋचाको, या 'यत्किछेदं' 'यत्किञ्चेदं वरुण देव्ये जने' इस ऋचाको, या 'इति' 'इति वा इति मे मनः' इस स्काको एक वर्ष तक प्रतिदिन १-१ वार जपे ॥२५२॥ श्रमाह्य दान लेने श्रादिका प्रायक्षित्त—
प्रतिगृह्याप्रतिप्राह्यं भुक्त्वा चान्नं विगहितम् ।
जपंस्तरत्समन्दीयं पूयते मानवस्त्र्यहात् ॥ २४३ ॥
श्रमाह्य दान लेकर तथा श्रमदयका भक्षणकर मनुष्य 'तरस्यनन्दीयं' 'तरस्य-

अनदी घावति इन चार ऋवाञ्चोंको तीन दिनतक जपकर उस पापसे छूट जाता है ॥

विविध पार्पेका प्रायश्चित्त— सोमारीद्रं तु बह्वेना मासमभ्यस्य शुध्यति । स्रवन्त्यामाचरन्स्नानमर्थम्णामिति च तृचम् ॥ २४४ ॥

बहुत पापोंको करनेवाला मनुष्य 'सोमारौद्र' (सोमारुद्रा धारयेथामधुर्यम् ) इन चार ऋचाश्चोंको, 'श्चर्यमणम्' (श्चर्यमणं वरुणं मित्रं च) इन तीन ऋचाश्चोंको नदीमं स्नानकर (एक मास तक प्रत्येकका जपकर) शुद्ध हो जाता है ॥ २५४॥

विमर्श—बहुत-से पार्पोको करके इस प्रायश्चित्तको एक वार नहीं करना चाहिये, किन्तु जितने पाप हों, उतनी वार इस प्रायश्चित्तको करना चाहिये।

> जलमें मल-मूत्र त्याग करने श्रादिका प्रायश्वित्त— श्रब्दार्धामन्द्रमित्येतदेनस्वी सप्तकं जपेत्। श्रप्रशस्तं तु कृत्वाप्सु मासमासीत भैत्तभुक्॥ २४४॥

पापी (किसी पाप-विशेषका उल्लेख नहीं होनेसे सर्वविध पापको करनेवाला) असुष्य 'इन्ह्रं' (इन्ह्रं मित्रं वरुणमित्रनम्) इत्यादि सात ऋवार्योको ६ मासतक मित्रा मांगकर मितिदन जप करे तथा जलमें मल-मूत्रका त्यागकर एक मासतक भिक्षा मांगकर ओजन करे॥ २५५॥

मन्त्रैः शाकलहोमीयैरब्दं हुत्वा घृतं द्विजः । सुगुर्वप्यपहन्त्येनो जप्त्वा वा नम इत्यृचम् ॥ २४६ ॥

द्विज ('देवक्रतस्य' इत्यादि ) शाकल होममन्त्रोंसे एक वर्ष तक प्रतिदिन बीका हवनकर, अथवा 'नमः' (नम इन्द्रश्च ) इस ऋचाको एक वर्ष तक जपकर बड़े पापको भी नष्ट कर देता है ॥ २५६॥

> महापातकादिका प्रायिक्त — महापातकसंयुक्तोऽनुगच्छेद्गाः समाहितः । अभ्यस्याब्दं पावमानीभैंचाहारो विशुध्यति ॥ २५७ ॥

महापातक ( ब्रह्महत्यादि—१९।५४ ) से युक्त मनुष्य जितेन्द्रिय होकर एक वर्षतक गौओंके पीछे-पीछे चलते (१९।१०८-१९४ के श्रनुसार उनकी सेवा करते ) हुए भिक्षान्नका भोजन करनेसे तथा 'पवमानी' ( यः पवमानीरध्येति इत्यादि ) ऋचाओंका प्रतिदिन श्रभ्यास (जप) करनेसे शुद्ध (पापरहित—निर्दोष ) हो जाता है ॥ २४७॥

अरण्ये वा त्रिरभ्यस्य प्रयतो वेदसंहिताम् । सुच्यते पातकैः सर्वैः पराकैः शोधितिस्त्रिभः ॥ २४८ ॥

श्रथवा तीन 'पराक' क्रच्छूवत ( १९।२१५) से शुद्ध होकर वनमें (मन्त्र-ब्राह्मणरूप) वेदसंहिताका तीन वार श्रभ्यास (पाठ) कर बाह्म (शारीरिक) तथा श्राभ्यन्तर (मानसिक) शुद्धियुक्त ममुख्य सब महापातकोंसे मुक्त हो जाता है।

> ञ्यहं तूपवसेद्युक्तस्त्रिरहोऽभ्युपयन्नपः। मुच्यते पातकैः सर्वेस्त्रिर्जापत्वाऽघमर्षणम् ॥ २४६ ॥

तीन दिनतक उपवास तथा त्रिकाल ( प्रातः मध्याह तथा सायंकाल ) स्नान करता हुआ और जलमें इब ( गोता लगा ) कर ही 'अधमर्षण' (ऋतश्च सत्यं च) इस सूक्तका तीन वार जप कर मनुष्य सब पापोंसे छूट जाता है ॥ २५९ ॥

> श्रवमर्षण मन्त्रको प्रशंसा— यथाश्वमेधः क्रतुराट् सर्वपापापनोदनः । तथाऽघमर्षणं सूक्तं सर्वपापापनोदनम् ॥ २६० ॥

जिस प्रकार सब यज्ञोंका राजा श्रश्वमेघ यज्ञ सब पापोंको नष्ट करनेवाला है, उसी प्रकार 'श्रघमर्षण' सूक्त ('ऋतं च सत्यं च' यह मन्त्र ) सब पापोंको नष्ट करनेवाला है।। २६०।।

ऋग्वेद्रप्रशंसा-

हत्वा लोकानपीमांस्नीनश्नन्निप यतस्ततः। ऋग्वेदं धारयन्विप्रो नैनः प्राप्नोति किंचन ॥ २६१॥

इन तीनों (स्वर्ग, मृत्यु तथा पाताल ) लोकोंकी इत्याकर तथा जहां कहीं (महापातकी आदि वर्जित लोगोंके यहां ) भी भोजन करनेवाला ऋउवेदको धारण (अभ्यास ) करता हुआ ब्राह्मण किसी भी दोषसे लिप्त नहीं होता ॥ २६९ ॥

ऋग्वेदादिके श्रभ्याससे सर्वेपापमुक्ति— ऋक्संहितां त्रिरभ्यस्य यजुषां वा समाहितः। साम्नां वा सरहस्यानां सर्वेपापैः प्रमुच्यते॥ २६२॥

मन्त्र-ब्राह्मणात्मक ( ब्राह्मण-सहित मन्त्रभागको, केवल मन्त्रभागको ही नहीं ) ऋग्वेदको, श्रथवा ( मन्त्र-ब्राह्मणसहित ) यजुर्वेदको, श्रथवा ब्राह्मणोपनिषद्के सहित सामवेदको समाहितवित्त होकर तीन वार श्रभ्यास (पाठ) करके सब पापोंसे छूट जाता है ॥ २६२ ॥

> यथा महाह्नदं प्राप्य चिप्तं लोष्टं विनश्यति । तथा दुश्चरितं सर्वं वेदे त्रिवृति मज्जित ॥ २६३ ॥

जिस प्रकार महाहद (बड़े जताशय) में गिरा हुआ (मिटीका) ढेला (पिषकर) नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार 'त्रिवृत्' (१९।२६४) वेदमें सब पाप नष्ट हो जाते हैं ॥ २६३॥

> 'त्रिवृत्' का लक्षण— ऋचो यजूंषि चान्यानि सामानि विविधानि च। एष ज्ञेयस्त्रिवृद्धेदो यो वेदैनं स वेद्वित्॥ २६४॥

ऋग्वेदके मन्त्र, यजुर्वेदके मन्त्र श्रौर (बृहद्रथन्तर श्रादि ) श्रनेकविध सामवेद; इन तीनोंके पृथक्-पृथक् मन्त्र तथा ब्राह्मण भागरूप 'त्रिवृत्' वेदको जानना चाहिये, जो इसे जानता है, वही वेदज्ञाता है ॥ २६४ ॥

> श्राद्यं यत्त्रथत्तरं ब्रह्म त्रयी यस्मिन्प्रतिष्ठिता । स गुह्योऽन्यिह्मवृद्धेदो यस्तं वेद स वेदवित् ॥ २६४ ॥

सब वेदोंका श्रादि सारभूत जो तीन श्रक्षरों (श्रकार उकार तथा मकार) वाला जहा (प्रणव श्रयात 'ॐ') है श्रीर जिसमें त्रयों (ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेद) प्रतिष्ठत हैं; वही दूसरा 'त्रिवृत्' वेद श्रयात प्रणव 'ॐ' गोपनीय है, जो उसको (स्वरूप तथा श्रथेंसे) जानता है, वही वेद्द्वाता है ॥ २६४॥

[ एष वोऽभिहितः कृत्सनः प्रायश्चित्तस्य निर्णयः। निःश्रेयसं धर्मविधि विप्रस्येमं निबोधत ॥ १३ ॥

[( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—) यह ( मैंने ) प्रायक्षित्तके समस्त निर्णयको आपलोगोंसे कहा, अब ब्राह्मक इस मोक्षविधानको (आपलोग) सुने ॥१३॥ पृथक् ब्राह्मणकल्पाभ्यां स हि वेदिश्ववृत्समृतः ॥ १८ ॥ ] इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायामेकादशोऽध्यायः ॥ १९ ॥ ब्राह्मण तथा कल्पसे पृथक् यह 'त्रिवृत्' वेद कहा गया है ॥ १४ ॥ ] मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिन प्रायिक्षतादिनिर्णयः । त्रिपाठिनः कृपादृष्टचैकादशे पूर्णतां गतः ॥ ११ ॥ यह 'मणिप्रभा' टीकामें एकादश अध्याय समाप्त हुआ ॥ ११ ॥

## अथ द्वादशोऽध्यायः।

महिषयोंका चगुजीसे प्रश्न— चातुर्वेषयस्य कृतस्नोऽयमुक्तो धर्मस्त्वयानघ । कर्मणां फर्लानवृत्ति शंस नस्तत्त्वतः पराम् ॥ १॥

( महर्षियोंने खगुजीसे पूछा कि—) है निष्कल्मष खगुजी ! ( आपने अवान्तर मेदोंके सहित ) चारो वणोंके समस्त धर्मको कहा, ( अब जन्मान्तरके शुभाशुभ ) कर्मोंके परमार्थ रूपसे फलकी प्राप्तिको हमलोगोंसे आप कहिये ॥ १ ॥

> मगुजीका महिषयोंको उत्तर— स तानुवाच धर्मात्मा महिषीनमानवो भृगुः। अस्य सर्वस्य शृगुत कमयोगस्य निर्णयम्।। २॥

धर्मात्मा मनुषुत्र मञ्जीने उन ( महर्षियों ) से कहा कि—इन सब कर्म-सम्बन्धके निर्णयको ( श्रापलोग ) सुनिये ॥ २ ॥

शुभाशुभ कर्गोंके फल-

शुभाशुभफलं कर्म मनोवाग्देहसंभवम् । कर्मजा गतयो नृणामुत्तमाधममध्यमाः ॥ ३॥

मनुष्योंके कायिक, वाविक तथा मानसिक कर्म शुभाशुभ फल देनेवाले होते हैं और उनसे उत्पन्न होनेवाली मनुष्योंकी उत्तम (देव), मध्यम (मनुष्य श्रादि) तथा श्रधम (तिर्यक् श्रादि) गतियां (जन्म) भी होती हैं॥ ३॥

मनको कर्मप्रवर्तकत्व— तस्येह त्रिविधस्यापि त्र्याधिष्ठानस्य देहिनः। दशलज्ञणयुक्तस्य मनो विद्यात्प्रवर्तकम् ॥ ४॥ (उत्तम, मध्यम तथा अधम मेदसे) तीन प्रकारके तथा ( मन, वचन तथा शरीरके आश्रित होनेसे) तीन अधिष्ठानवाले दश लक्षणों ( १२१५-७ ) से युक्त देही ( जीव ) के मनको ( कर्ममें ) प्रश्त करनेवाला जानो ॥ ४ ॥

दश लक्षणवाले कर्मों नित्रविधमानसिक कर्म परद्रव्येष्वभिध्यानं मनसानिष्टचिन्तनम् । वित्रथाभिनिवेशस्य त्रिविधं कर्म मानसम् ॥ ४॥

(१) दूसरेके द्रव्यको अन्यायसे भी लेनेका विचार करना, (२) मनसे निषद कार्य ( ब्रह्महत्यादि पाप कर्म ) करनेकी इच्छा करना, (३) असत्य हठ ( परलोक आदि छछ भी नहीं है, यह देह ही आत्मा है, इत्यादि रूपसे दुराप्रह ) करना; ये तीन प्रकारके मानसिक ( अशुभ ) कर्म हैं ॥ ५॥

विमर्श—इनके विपरीत (१) न्यायपूर्वक दूसरेके द्रव्यको छेनेका विचार करना, (२) शास्त्रविहित (यज्ञादि) कर्म करनेकी इच्छा करना, (३) आस्तिक बुद्धि रखना; ये तीन मानसिक शुभ कर्म हैं।

> चतुर्विधवाचिक कर्म— पारुष्यमनृतं चैव पैशून्यं चापि सर्वशः। असंबद्धप्रलापश्च वाङ्मयं स्याचतुर्विधम् ॥ ६॥

(४) कदु बोलना, (५) क्रूठ बोलना (६) परोक्षमें किसीका दोष कहना श्रीर (৬) निष्प्रयोजन (बेमतलबकी) बार्ते करनाः ये चार प्रकारके वाचिक (श्रशुभ) कर्म हैं॥ ६॥

विमर्श—इनके विपरीत (४) मधुर बोलना, (५) सस्य बोलना, (६) परोचमें भी दूसरेका दोष छिपाना या गुणको ही बतलाना और (७) मतलबकी बाते करना; ये चार प्रकारके वाचिक शुभ कर्म हैं।

त्रिविध शारीरिक कर्म— द्यदत्तानामुपादानं हिंसा चैवाविधानतः । परदारोपसेवा च शारीरं त्रिविधं स्मृतम् ॥ ७ ॥

(८) विना दो हुई (दूसरेकी) वस्तुको लेना, (६) शास्त्र-वर्जित हिंसा करना और (१०) परस्रीके साथ सम्भोग करना; ये तीन प्रकारके शारीरिक (अशुभ) कर्म हैं (इस प्रकार ये १० प्रकारके (अशुभ) कर्म हैं )॥ ७॥

विमर्श-इनके विपरीत ( = ) न्यायपूर्वक दी हुई वस्तुको छेना, ( ९ ) शास्त्र-विहित अरवमेथादि यक्कमें हिंसा करना और ( ३० ) शास्त्र प्रतिपादित समयों (रजस्वलावस्था तथा पर्वदिन, दिन, सन्ध्याकाल आदिको छोड्कर शेष समयों) में स्वस्त्रीके साथ सम्भोग करना : ये तीन प्रकारके शारीरिक श्रम कर्म हैं।

> मानसिक आदि कर्मोंका फलभोक्ता मन आदि-मानसं मनसैवायमुप्सृङ्के शुभाशुभम्। वाचा वाचाकृतं कर्म कायेनैव च कायिकम्।। ८।।

यह (देही-जीव) मानसिक कर्मों के फलको मनसे, वाचिक कर्मों के फलको वचनसे और शारीरिक कर्मोंके फलको शरीरसे ही भोगता है ॥ ८॥

ित्रिविधं च शरीरेण वाचा चैव चतुविधम्। मनसा त्रिविधं कर्म दश धर्मपथांस्त्यजेत् ॥ १ ॥ ]

[ शरीरसे त्रिविध ( १२।७ ), वचनसे चतुर्विध ( १२।६ ) श्रीर मनसे त्रिविध ( १२।५ ) त्रधर्म-मार्गों ( अशुभ कर्मों ) को छोड़ देना चाहिये ॥ १ ॥ ]

> शारीरिक आहि कर्मों के फल-शरीरजैः कर्मदोषैर्याति स्थावरतां नरः। वाचिकैः पित्तमृगतां मानसैरन्त्यजातिताम् ॥ ६ ॥

मनुष्य शारीरिक ( १२।७ ) कर्मके दोषोंसे स्थावर ( वृक्ष, लता, गुल्म पर्वत आदि ) योनिको, वाचिक ( १२।६ ) कर्मके दोषोंसे पक्षी, स्व ( प्रशु, कीट, पत्र श्रादि ) योनिको और मानसिक ( १२।५ ) कर्मके दोषोंसे श्रान्त्य जाति ( बण्डाल आदि हीन जाति ) को प्राप्त करता है ॥ ९ ॥

[ शुभैः प्रयोगैर्दे बत्वं व्यामिष्ठमानुषो भवेत्। अशुभैः केवलैश्चैव तिर्थग्योनिषु जायते ॥ २ ॥

[ मनुष्य श्म कर्मोंसे देवयोनिको, मिश्रित ( शुभ तथा अशुभ-दोनों ) कर्मों से मनुष्ययोनिको और केवल अग्रुभ कर्मोंसे तिर्यंग्योनि (पशु, पक्षी, दक्ष, लतादि) योनिको प्राप्त करता है ॥ २ ॥

वाग्द्रे इन्ति विज्ञानं मनोद्रु : परां गतिम्। कर्मदरहस्तु लोकांस्रीन्हन्याद्परिरच्चितः ॥ ३॥

अरक्षित वागदण्ड विज्ञानको, मनोदण्ड उत्तम (स्वर्ग, मोक्ष आदि) गतिको श्रोर कर्मदण्ड तीनों लोकोंको नष्ट कर देता है ॥ ३ ॥

वाग्द्र्डोऽथ भवेन्मीनं मनोद्र्डस्वनाशनम्। शारीरस्य हि द्राडस्य प्राणायामी विधीयते ॥ ४॥ मौनको वाग्दण्ड, अनशनको मनोदण्ड और प्राणायामको शरीरदण्ड कहा जाता है ॥ ४ ॥

त्रिद्ग्डं धारयेद्योगी शारीरं न तु वैष्णवम्। वाचिकं कायिकं चैव मानसं च यथाविधि ॥ ४ ॥ ]

योगी मनुष्य वारदण्ड, मनोदण्ड और शरीरदण्ड-अर्थात् मौन, अनशन श्रौर प्राणायामरूप शरीर सम्बन्धी त्रिदण्डको धारण करे, बांसके 'त्रिदण्ड' ( तीन डण्डों ) को नहीं ॥ ५॥ ]

त्रिदण्डीका परिचय-

वाग्द्रडोऽथ मनोद्रुडः कायद्रुडस्तथैव च। यस्यैते निहिता बुद्धौ त्रिद्रहीति स उच्यते ॥ १०॥

जिसकी बुद्धि (विचार-मन ) में वाग्दण्ड, मनोदण्ड श्रौर शरीरदण्ड; ये तीनों स्थित हैं, वही ( सच्चा ) 'त्रिदण्डी' ( तीन दण्डोंवाला—संन्यासी ) कहा जाता है, ( केवल व ंसका तीन दण्ड धारण करनेवाला ही संन्यासी नहीं है )॥ १०॥

त्रिद्र्षडमेतन्निच्य सर्वभूतेषु मानवः। कामकोधी तु संयम्य ततः सिद्धिं नियच्छति ॥ ११ ॥

जब मनुष्य काम तथा कोघको रोककर सब जीवोंमें इस त्रिदण्ड (कायिक, वाचिक तथा मानसिक दण्ड ) को व्यवहत करता है, तब वह सिद्धि ( मुक्ति ) को प्राप्त करता है ॥ ११ ॥

न्तेत्रज्ञ आदि परिचय-योऽस्यात्मनः कार्यिता तं चेत्रज्ञं प्रचत्तते । यः करोति तु कर्माणि स भूतात्मोच्यते बुघैः॥ १२॥ जो इसे ( शरीरको ) कार्यो में प्रवृत्त करता है, उसे पण्डित लोग 'चेत्रज्ञ' और जो कार्यों को करता है उसे 'भूतात्मा' कहते हैं ॥ १२ ॥

जीवात्माका परिचय-जीवसंज्ञोऽन्तरात्माऽन्यः सहजः सर्वदेहिनाम्। येन वेद्यते सर्वं सुखं दुःखं च जन्मसु ॥ १३ ॥ सब प्राणियोंका सहज ( एक साथमें उत्पन्न ) 'जीव' नामका दूसरा ही त्रात्मा श्रर्थात् 'जीवात्मा' है, जो प्रतिजन्ममें सब सुख-दुःखका श्रनुभव करता है ॥ १३ ॥

तावुभौ भूतसंपृक्तौ महान्त्रेत्रज्ञ एव च।

उचावचेषु भूतेषु स्थितं तं व्याप्य तिष्ठतः ॥ १४ ॥

पन्न महाभूत (पृथ्वी, जल, वायु, तेज श्रौर श्राकाश) से मिले हुए वे दोनों महान तथा चेत्रज— छोटे-बड़े सब भृतात्माश्रोंमें स्थित उस परमात्मामें व्याप्त होकर रहते हैं ॥ १४॥

[ उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः । यो लोकत्रयमाविश्य विभत्येव्ययमीश्वरः ॥ ६ ॥ ]

[ उत्तम प्ररुष तो दूसरा ही है, जो 'परमात्मा' कहलाता है तथा श्रविनाशशील एवं सर्वसमर्थ जो तीनों लोकोंको श्राविष्ट होकर पालन करता है ॥ ह ॥ ]

जीवोंकी श्रसङ्ख्यता—

त्रसंख्या मूर्तयस्तस्य निष्पतन्ति शारीरतः। उच्चावचानि भूतानि सततं चेष्टयन्ति याः॥ १४॥

उस (परमात्मा ) के शरीरसे असङ्ख्य जीव उत्पन्न ( श्राग्निसे विनगारीके समान प्रकट) होते हैं, जो छोटे बड़े प्राणियोंको कर्मोंसे प्रवृत्त करते रहते हैं ॥१५॥

परलोकमें पात्रभौतिक शरीरका होना— पक्रभय एव मात्राभ्यः प्रेत्य दुष्कृतिनां नृणाम् । शरीरं यातनार्थीयमन्यदुत्पद्यते ध्रुवम् ॥ १६ ॥

पश्च महाभूतों (पृथ्वी, जल, तेज, वायु श्रौर श्राकाश ) से ही पापी मनुःयोंकी यातनाश्रों (पापजन्य नरकादि पीडाश्रों ) को भोगनेके लिए दूसरा (जरायुजसे भिन्न) शरीर निश्चित रूपसे उत्पन्न होता है ॥ १६ ॥

उनका भोगके वाद अन्तरात्मामें लीन होना— तेनानुभूय ता यामीः शरीरेखेह यातनाः। तास्वेव भूतमात्रासु प्रलीयन्ते विभागशः॥ १७॥

उस शरीरसे यमसम्बन्धिनी यातनात्रोंको भोगकर वे यथायोग्य उन्हीं पञ्च-महाभूतों ( पृथ्वी, जल, श्राग्न, वायु श्रीर श्राकाश ) में लीन हो जाते हैं ॥ १०॥

> सोऽनुभूयासुखोदकान्दोषान्विषयसङ्गजान् । व्यपेतकल्मषोऽभ्येति तावेवोभौ महौजसौ ॥ १८॥

वे शारीर विषय-संसर्गसे उत्पन्न श्रामुख फलोंको भोगकर निष्पाप हो महा-बलवान उन्हीं होनों (महान तथा परमात्मा)का आश्रय करते हैं। (उसमें लीन होते) हैं॥ १८॥

तो धर्म पश्यतस्तस्य पापं चातन्द्रितौ सह । याभ्यां प्राप्नोति संपृक्तः प्रेत्येह च सुखासुखम् ॥ १६ ॥

वे दोनों ( महान तथा परमात्मा ) निरालस होकर उस जीवके ( भोगने छे बचे हुए ) धर्म तथा पापको एक साथ देखते ( विचार करते ) हैं, जिनसे संयुक्त जीव मरकर ( परलोकमें ) तथा इस लोकमें ( धर्मसे ) सुख तथा ( पापसे ) दुःखको पाता है ॥ ९९ ॥

धर्मके अधिक होनेसे स्वर्गपुख होना यद्याचरित धर्म स शयशोऽधर्ममल्पशः । तैरेव चावृतो भूतैः स्वर्गे सुखसुपारनुते ॥ २०॥

यदि प्राणी मनुष्य-शरीरमें अधिक धर्म तथा थोड़ा पाप करता है तो स्थूल शरीरसे परिणत उन्हीं पश्चमहाभूत ( पृथ्वी आदि ) से स्वर्गमें सुखको भोगता है ।।

पापके अधिक होनेसे यमयातना होना— यदि तु प्रायशोऽधर्म सेवते धर्ममल्पशः। तैर्भूतैः स परित्यको यामीः प्राप्नोति यातनाः॥ २१॥

यदि प्राणी मनुष्य-शारीरमें श्रधिक पाप तथा थोड़ा पुण्य करता है तो (मनुष्य-शारीरसे परिणत ) उन्हीं पश्चभूतों ( पृथ्वी श्रादि ) से त्यक्त होकर श्रयीत मरकर यम-यातनाश्चोंको भोगता है ॥ २१ ॥

यामीस्ता यातनाः प्राप्य स जीवो वीतकल्मषः । तान्येव पक्क भूतानि पुनरच्येति भागशः ॥ २२ ॥

यम-यातनाश्चोंको भोगकर निष्पाप वह जीव उन्हीं पश्च महाभूतों (प्रथ्वी श्चादि) के भागोंको प्राप्त करता है श्रर्थात् मानवजन्म लेता है ॥ २२ ॥

धर्ममें मनको लगाना— एता दृष्ट्वाऽस्य जीवस्य गतीः स्वेनैव चेतसा । धर्मतोऽधर्मतश्चैव धर्मे दृध्यात्सदा मनः ॥ २३ ॥

(मनुष्य) इस जीवकी धर्म तथा अधर्मके कारण हुई इन गतियोंको अपने ही मनसे देख (विचार) कर सर्वदा धर्मके तरफ मनको लगावे॥ २३॥

त्रिविध गुणकथन-सत्त्वं रजस्तमश्चैव त्रीन्विद्यादातमनो गुणान् । यैर्व्याप्येमान्स्थितो भावान्महान्सर्वामशेषतः ॥ २४ ॥

श्रात्मा ( महान् ) के सत्व, रज तथा तमः ये तीन गुण हैं, जिनसे युक्त यह महान् ( श्रातमा ) सम्पूर्ण ( चराचर पदार्थों ) में व्याप्त होकर स्थित है ॥ २४ ॥

> अधिक गुणके अनुसार देहका होना-यो यदेषां गुणो देहे साकल्येनातिरिच्यते। स तदा तद्गुणप्रायं तं करोति शरीरिणम् ॥ २४॥

( यद्यपि यह सम्पूर्ण जगत् इन तीनों हो गुणों ( सत्व, रज और तम ) से न्याप्त है, तथापि ) इन गुणों में से जो गुण सबसे श्रधिक होता है, वह गुण उस देहधारीको उस गुणकी ( अपनी ) अधिकतासे युक्त कर देता है ॥ २५ ॥

> सत्त्वादि गुणत्रयके लक्षण-सत्त्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानं रागद्वेषौ रजः स्मृतम्। एतद्वन्याप्तिमदेतेषां सर्वभूताश्रितं वर्षः॥ २६॥

(वस्तुका यथार्थ ) ज्ञान सत्वगुण, प्रतिकूल ज्ञान तमोगुण श्रीर राग द्वेष (हप मानसिक कार्य ) रजोगुण कहलाता है । सब प्राणियोंका आश्रित शरीर इन गुणींका आश्रित है ॥ २६ ॥

विमर्श-सत्त्वादि गुणत्रयका स्वरूप क्रमशः प्रीति, अग्रीति और विषाद है: सामर्थ्य क्रमशः प्रकाश, प्रवृत्ति (क्रिया) तथा नियम (स्थिति) है और वे परस्पराभिभव, परस्पराश्रय, परस्परजनन, परस्परमिथुन और परस्परवृत्तिवाछे हैं। विशेष जिज्ञासुओंको साङ्मयकारिका आदि प्रनथ देखना चाहिये।

सत्वगुणका लक्षण-

तत्र यत्रीतिसंयुक्तं किचिदात्मनि तच्येत्। प्रशान्तमिव शुद्धाभं सत्त्वं तदुपधारयेत् ॥ २७ ॥

उस घारमामें जो कुछ प्रीति ( सुख ) से युक्त, क्लेशरहित एवं प्रकाशमान लक्षित हो; उसे 'सत्वगुण' जानना चाहिये ॥ २७ ॥

१. 'प्रीत्यप्रीतिविषादात्मकाः प्रकाशप्रवृत्तिनियमार्थाः। भन्योन्याभिभवाश्रयजननमिथुनवृत्तयश्च गुणाः ॥ इति (सां का १२)

रजोगुणका लक्षण-

यतुं दुःखसमायुक्तमप्रीतिकरमात्मनः । तद्रजो प्रतिपं विद्यात्सततं हारि देहिनाम् ॥ २८ ॥

जो दुःखयुक्त, अप्रीतिकारक तथा शरीरियोंको विषयोंकी श्रोर आकृष्ट करने-वाला प्रतीत हो; उसे तत्वज्ञानका प्रतिपक्षी (विरोधी) 'रजोगुण' जानना चाहिये ॥

तमोगुणका लक्षण—

यत्त स्यान्मोहसंयुक्तमन्यक्तं विषयात्मकम् । द्यप्रतक्यमिविज्ञेयं तमस्तदुपधारयेत् ॥ २६ ॥

जो मोहयुक्त (सत्-ग्रसत् त्रर्थात् भले-बुरे विचारसे शुन्य ) हों, जिसके विषयका श्राकार श्रस्पष्ट हो तथा जो तर्कसे शून्य एवं (श्रन्तःकरण श्रोर वहिष्करण द्वारा ) दुईं य हो; उसे 'तमोगुण' समक्तना चाहिये ॥ २६ ॥

त्रयाणामिप चैतेषां गुणानां यः फलोद्यः। अप्रयो मध्यो जघन्यस्र तं प्रवद्याम्यशेषतः॥ ३०॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) इन (१२।२४) तीनो गुणोंका (क्रमशः) उत्तम, मध्यम और जघन्य ( तुच्छ ) जो फलोदय है, उसे अशेषतः ( सम्पूर्ण क्रपसे, मैं ) कहूंगा ॥ ३०॥

सात्विक गुणका लक्षण-

वेदाभ्यासस्तपो ज्ञानं शौचिमिन्द्रियनिप्रहः। धर्मिकयात्मचिन्ता च सान्त्रिकं गुणलज्ञणम् ॥ ३१॥

वेदोंका श्रभ्यास, ( प्राजापत्यादि ) तप, ( शास्त्रोंके श्रर्थका ) ज्ञान, ( मिट्टी जल श्रादिके द्वारा ) शुद्धि, इन्द्रियसंयम, ( दान श्रादि ) धर्मकार्य श्रीर श्रात्मा ( परमातमा ) का चिन्तन; ये सव 'सत्वगुण'के लक्षण ( कार्य ) हैं ॥ ३९ ॥

राजसिक गुणका लक्षण— श्रारम्भक्चिताऽधैर्यमसत्कार्यपरित्रहः।

विषयोपसेवा चाजसं राजसं गुणतज्ञणम् ॥ ३२ ॥

(फलप्राप्त्यर्थ) त्रारम्भ किये गये काममें रुचि होना घैर्यका श्रभाव, शास्त्र-वर्जित कर्मका श्राचरण, तथा सर्वदा (रूप, रस, शब्द श्रादि) विषयोंमें श्रासिक, ये 'राजसिक गुण' के लक्षण हैं ॥ ३२॥

तामसिक गुणका लक्षण-लोभः स्वप्नोऽधृतिः क्रौर्यं नास्तिक्यं भिन्नवृत्तिता । याचिष्णुता प्रमाद्श्च तामसं गुणलच्लम् ॥ ३३॥ लोभ, निद्रा, अधेर्य, क्रता, नास्तिकता, नित्य कर्मका त्याग, मांगनेका स्वभाव

होना और प्रमाद ; ये, 'तामसिक' गुणके लक्षण हैं ॥ ३३ ॥

त्रयाणामपि चैतेषां गुणानां त्रिषु तिष्ठताम्। इदं सामासिकं ज्ञेयं क्रमशो गुणलचणम् ॥ ३४॥ तीनों ( भूत, भविष्यत् तथा वर्तमान ) कालमें रहनेवाले इन तीनों गुणों ( १२१ २४ ) के गुणलक्षणको क्रमशः संचीपमें यह ( १२।३५-३८ ) जानना चाहिये ॥

संचेपमें तामस गुणका लक्षण-यत्कर्म कृत्वा कुवँश्च करिष्यंश्चैव लज्जिति तज्ज्ञेयं विदुषा सर्वं तामसं गुणलच्लम् ॥ ३४॥ मनुष्य जिस कामको करके, करता हुआ तथा भविष्यमें करनेवाला होकर लिजत होता है ; उन सबको विद्वान् 'तामस गुण'का लक्षण समझे ॥ ३५ ॥

> संचेपमें राजस गुणका लक्षण-येनास्मिन्कर्मणा लोके ख्यातिमिच्छति पुष्कलाम्। न च शोचत्यसंपत्तौ तिद्वज्ञेयं तु राजसम् ॥ ३६ ॥

इस लोकमें मनुष्य जिस काममें अत्यधिक प्रसिद्ध (नामवरी) को चाहता है और उस कामके असफल होनेपर शोक नहीं करता. उसे 'राजस गुण'का लक्षण समझे ॥

> संचेपमें सात्विक गुणका लक्षण-यत्सर्वेगोच्छति ज्ञातं यत्र लज्जति चाचरन्। येन तुष्यति चात्माऽस्य तत्सन्वगुणलच्चणम् ॥ ३७॥

मनुष्य जिस काम (वेदार्थ) को सम्पूर्ण आत्मासे अर्थात् सब प्रकार मन लगाकर जानना चाहता है तथा जिस कामको करता हुआ लिब्बत नहीं होता और जिस कामसे आतमा प्रसन्न होता है; उसे 'सात्विक गुण'का लक्षण समक्रना चाहिये॥

> मुनः सत्त्वादि गुणत्रयका त्रातिसंक्षित लक्षण-तमसो लच्चणं कामो रजसस्त्वर्थं उच्यते। सत्त्रस्य तज्ञणं धर्मः श्रेष्ठचमेषां यथोत्तरम् ॥ ३८ ॥

तमोगुणका लक्षण काम, रजोगुणका लक्षण अर्थ और सत्वगुणका लक्षण धर्म होता है; इनमें से पहलेवालेकी अपेक्षा आगेवाला श्रेष्ठ होता है अर्थात् तमोगुणकी अपेक्षा रजोगुण तथा रजोगुणकी अपेक्षा सत्वगुण श्रेष्ठ होता है।। ३८॥

> येन यस्तु गुर्गोनैषां संसारान्प्रतिपद्यते । तान्समासेन वदयामि सर्वस्यास्य यथाक्रमम् ॥ ३६ ॥

( भृगु मुनि महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) इन तीनों गुणोंमें-से जो मनुष्य जिस गुणके द्वारा जिन संसारों अर्थात् गतियोंको अप्त करता है, उन सबको संचेपसे इस संसारके कमसे कहूंगा ॥ ३६ ॥

> गुणत्रयसे त्रिविध गतियोंकी प्राप्ति— देवत्वं सात्त्विका यान्ति मनुष्यत्वं च राजसाः। तिर्यक्तवं तामसा नित्यमित्येषा त्रिविधा गतिः॥ ४०॥

सात्विक (सत्वगुणका व्यवहार करनेवाले) देवत्वको, राजस (रजोगुणका व्यवहार करनेवाले) मनुष्यत्वको श्रोर तामस (तमोगुणका व्यवहार करनेवाले) तिर्यक्तव (पशु-पक्षी, वृक्ष-लता-गुल्म श्रादिकी योनि)को प्राप्त करते हैं; ये तीन प्रकारकी गतियां हैं॥ ४०॥

कर्मादिवसं अप्रधान नवधा गतियां— त्रिविधा त्रिविधेषा तु विज्ञेया गौणिकी गतिः। अधमा मध्यमाऽमचा च कर्मविद्या विशेषतः॥ ४१॥

( सत्वादि तीनों गुणोंके कारण तीन श्रकारकी ये गतियां ( देवगति, मनुष्य गिति तथा तिर्थगति ) कर्म तथा विद्या श्रादिकी विशेषतासे जघन्य मध्यम तथा उत्तम—प्रनः तीन प्रकारकी श्रप्रधान गतियां होती हैं। ( इस प्रकार ३ × ३ = ९ श्रप्रधान गतियां होती हैं ) ॥ ४९ ॥

जघन्य तामसी गति—

स्थावराः कृमिकीटाश्च मत्स्याः सर्पाः सकच्छपाः । पशवश्च मृगाश्चैव जघन्या तामसी गतिः ॥ ४२ ॥

स्थावर ( वृक्ष, तता, गुल्म, पर्वत श्रादि श्रचर ), कृमि ( सूच्म कीड़े ), कीट ( कुछ बड़े कीड़े ), मछली, सर्प, कछुवा, पश्च, मृग; ये सब जघन्य ( हीन ) तामसी गतियां हैं ॥ ४२ ॥ अध्यायः १२] - मणिप्रभाटीकोपेता ।

मध्यम तामसी गति-

हस्तिनश्च तुरंगाश्च शुद्रा म्लेच्छाश्च गहिंताः। सिंहा व्याचा वराहाश्च मध्यमा तामसी गति: ॥ ४३ ॥

हाथी, घोड़ा, शुद्र, निन्दित म्लेच्छ, सिंह, बाघ श्रीर स्त्रार ; ये मध्यम तामसी गतियां हैं ॥ ४३ ॥

उत्तम तामसी गति-

चारणाश्च सुपर्णाश्च पुरुषाश्चैव दाम्भिकाः। रज्ञांसि च पिशाचाश्च तामसीपृत्तमा गतिः॥ ४४॥ चारण ( वन्दी-भाट ग्रादि ), सुपर्ण ( पक्षि-विशेष ), कपटाचारी मसुष्य, राक्षस श्रीर पिशाच ; ये उत्तम तामसी गतियां हैं ॥ ४४ ॥

जघन्य राजसी गति-माल्ला मल्ला नटाश्चैत्र पुरुषाः शस्त्रवृत्तयः। चूतपानप्रसक्ताश्च जघन्या राजसी गतिः ॥ ४४ ॥

मास, मास ( १०१२२ ), नट (रङ्गमञ्चपर श्राभनयकर जीविका करनेवाले ), शस्त्रजीवी (सिपाही, सैनिक श्रादि), जुत्रारी तथा मद्यपी पुरुष ; ये जघन्य (हीन) राजसी गतियां हैं ॥ ४५॥

विमर्श—वात्य (२।३९) चत्रियसे सवर्णा स्त्रीमें 'झञ्च' तथा 'मञ्च' संज्ञक सन्तान होती हैं, इनमेंसे 'झल्ल' छाठी चलानेवाले तथा 'मल्ल' कुस्ती लहनेवाले होते हैं।

मध्यम राजसी गति-राजानः चत्रियाश्चैव राज्ञां चैव पुरोहिताः। वाद्युद्धप्रधानाश्च मध्यमा राजसी गतिः ॥ ४६ ॥ राजा, क्षत्रिय, राजाख्रोंके पुरोहित, शास्त्रार्थं श्रादिके विवादको प्रसन्द करने-वालें ; ये सब मध्यम राजसी गतियां हैं ॥ ४६ ॥

उत्तम राजसी गति-गन्धर्वा गुहाका यत्ता विबुधानुचराश्च ये। तथैवाप्सरसः सर्वा राजसीषृत्तमा गति ।। ४७ ।। गन्धर्व, गुह्मक, यक्ष, देवानुचर ( विद्याघर त्रादि ) श्रीर श्रप्सराएं; ये सब उत्तम राजसी गतियां हैं ॥ ४७॥

जघन्य सात्त्विकी गति— तापसा यतयो विप्रा ये च वैमानिका गणाः। नच्नत्राणि च दैत्याश्च प्रथमा सात्त्विकी गतिः॥ ४८॥

तपस्वी ( वानप्रस्थ ), यति ( संन्यासी-भिक्षु ) ब्राह्मण, वैमानिक गण ( पुष्पक आदि देव-विमानोंसे गमन करनेवाले देवगण ), नक्षत्र और दैत्य ( प्रहाद, बिल आदि ); ये जघन्य सात्विकी गतियां हैं॥ ४८॥

मध्यम सात्विकी गतियां— यज्वान ऋषयो देवा वेदा ज्योतींषि वत्सराः। पितरश्चैव साध्याश्च द्वितीया सान्त्विकी गतिः॥ ४६॥

यज्वा (विधिपूर्वक यज्ञानुष्ठान किये हुए), ऋषि, देव, वेद ( इतिहास-प्रसिद्ध शरीरधारी वेदाभिमानी देव विशेष), ज्योति ( ध्रुव आदि), वर्ष ( इतिहास प्रसिद्ध शरीरधारी संवत्सर), पितर ( सोमप आदि) और साध्य ( देव-योनि-विशेष); ये मध्यम सात्विकी गतियां हैं॥ ४९॥

उत्तम सात्विकी गति— ब्रह्मा विश्वसृजो धर्मी महानव्यक्तमेव च । उत्तमां सान्विकीमेनां गतिमाहुमेनीषिणः ॥ ४०॥

ब्रह्मा (चतुर्मुख), विश्वस्रष्टा (मरीचि आदि), (शरीरधारी) धर्म, महान् , अञ्चल (साङ्ख्यप्रसिद्ध दो तत्त्व-विशेष); इनको विद्वान् उत्तम सात्त्विक गतियां कहते हैं ॥ ४०॥

एष सर्वः समुद्दिष्टस्त्रिप्रकारस्य कर्मणः । त्रिविधस्त्रिविधः कृत्स्नः संसारः सार्वभौतिकः ॥ ४१ ॥

( खुगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि— ) मन, वचन तथा शरीरके मैदसे तीन प्रकारके कर्मोंको, ( सत्व, रज श्रीर तम रूप ) तीन प्रकारके गुणोंको श्रीर उनके भी सब प्राणि-सम्बन्धी ( जघन्य, मध्यम तथा उत्तम मेदसे ) तीन तीन प्रकारकी सब गतियोंको (मैंने ) कहा ॥ ४९॥

पापसे निन्दित गति पाना— इन्द्रियाणां प्रसंगेन धर्मस्यासेवनेन च। पापान् संयान्ति संसारानविद्वांसो नराधमाः ॥ ४२॥

इन्द्रियोंकी ( अपने अपने विषयोंमें ) अत्यधिक आसक्ति होनेसे, ( निषिद कर्म करनेपर भी उसकी निवृत्तिके लिए विहित प्रायिश्वत्त त्रावि ) धर्मकार्य नहीं करनेसे मूर्ख तथा श्रधम मनुष्य निन्दित गतियोंको पाते हैं ॥ ५२॥

यां यां योनिं तु जीवोऽयं येन येनेह कर्मणा। क्रमशो याति लोकेऽस्मिस्तत्तत्सर्वं निबोधत्।। ४३।।

( सगुजो महर्षियोंसे पुनः कहते हैं कि- ) यह जीव इस लोकमें जिस जिस कर्म (के करने) से जिस-जिस योनिको प्राप्त करता है, उस सबको (आप लोग) सुनें ॥

पापविशेषसे गतिविशेषकी प्राप्ति-

बहुन्वर्षगणान्घोरान्नरकान्प्राप्य तत्त्र्यात्। संसारान्प्रतिपद्यन्ते महापातिकनिस्वमान् ॥ ४४ ॥

महापातको ( ब्रह्महत्या त्र्यादि महापातक ( १९।५४ ) करनेवाले ) बहुत वर्ष-समूहोंतक भयद्वर नरकोंको पाकर उनके उपभोगके क्षयसे इन ( आगे ( १२।५५-८० ) कही जानेवाली गतियोंको प्राप्त करते हैं ॥ ५४ ॥

> ब्रह्मघातीको कत्ते ब्रादिकी योनि मिलना-श्वसूकरखरोष्ट्राणां गोजाविमृगपित्रणाम् । चरडालपुक्कसानां च ब्रह्महा योनिमृच्छ्रति ॥ ४४॥

ब्रह्मचातो मनुष्य कुत्ता, स्त्रर, गधा, ऊँट, गौ, बकरी, मेंड़, स्ग, पक्षी, चण्डाल ( १०।१६ ) तथा पुक्कस ( १०।१८ ) की योनिको प्राप्त करता है ॥४४॥

> मद्यप ब्राह्मणको कृमि आदिकी योनि मिलना— क्रमिकीटपतङ्गानां विड्मुजां चैव पित्तणाम्। हिंसाणां चैव सत्त्वानां सुरापो ब्राह्मणो ब्रजेत् ॥ ४६ ॥

सुरा पीने वाला ब्राह्मण कृमि ( बहुत सूचम कीड़े ), कीट (कृमियोंसे कुछ बड़े कीड़े ), पतङ्ग ( उड़नेवाले फतिङ्गे यथा-शलभ, टिड्डी आदि ), विष्ठा खानेवाले (कीवा त्र्यादि) तथा हिंसक (बाघ, सिंह, मेंडिया त्र्यादि) जीवोंकी योनिको प्राप्त करता है।। ५६॥

वोर ब्राह्मणको मकड़ी आदिकी योनि मिलना— छ्ताहिसरटानां च तिर्श्वां चाम्बुचारिणाम्। हिंसाणां च पिशाचानां स्तेनो विप्रः सहस्रशः ॥ ४७ ॥ सोनेको चुराने वाला ब्राह्मण सकड़ी, साँप, गिर्गिट, जलवर जीव (मगर आदि ), हिंसारील तथा प्रेतींको योनिको हजारीं बार प्राप्त करता है ॥ ५७॥

> गुरतल्पगको तृणादि योनि मिलना— । तृणगुल्मलतानां च क्रव्यादां दंष्ट्रिणामपि । कूरकमकृतां चैव शतशो गुरुतल्पगः ॥ ४८॥

गुरुतल्पग (गुरु (२।१४२) की स्त्रीके साथ सम्भोग करनेवाला) मनुष्य तृण, गुल्म, लता, कच्चे मांसकी खानेवाले (गीध आदि) तथा देंष्ट्री (बाघ, सिंह, कुत्ता आदि) जीव और कूर कर्म करनेवाले (बाघ, सिंह या जल्लाद आदि) की योनिको सैंकड़ों बार प्राप्त करते हैं ॥ ५८॥

> हिंसावृत्ति त्रादिको मार्जारादि योनि मिलना— हिंसा भवन्ति क्रव्यादाः क्रमयोऽभच्यभित्ताः। परस्परादिनः स्तेनाः प्रेतान्त्यस्त्रीनिषेविणः॥ ४६॥

हिंसक (सदा हिंसा करनेवाले बहेलिया, शिकारी श्रादि ) मनुष्य कव्याद् (कटचे मांस खानेवाले बिलाव श्रादि ) होते हैं, श्रभच्य पदार्थोंको खानेवाले मनुष्य क्रमि (विष्ठादिके बहुत छोटे-छोटे कीड़े ) होते हैं, (महापातकसे भिन्न ) चोर परस्परमें एक दूसरेको खानेवाले होते हैं और चण्डाल श्रादि हीनतम जातियोंकी स्त्रियोंके साथ सम्भोग करनेवाले प्रेत होते हैं ॥ ५९॥

विमर्श—इस रहोकके चतुर्थ पादमें 'प्रेताः + अन्त्य खी''''' ऐसी सन्धिच्छेद कर स्मृतियोंके वेदतुलय होनेसे 'सर्वे विधयरछन्दास विकल्प्यन्ते' अर्थात् 'वेदमें सूत्रविहित सब कार्य वैकल्पिक होते हैं, इस नियमानुसार विसर्गका वैकल्पिक लोप करके, अथवा 'प्रेतास् + अन्त्य खी'''''' ऐसी स्थितिमें 'ससजुषो रूः' (पा० सू० ८१२१६६ ) से सकारका रू आदेशकर उसका 'भोभगोअघोअपूर्वस्य योऽशि' (पा० सू० ८१३१९०) से यू आदेश करके 'लोपः शाकल्यस्य' (पा० सू० ८१३१९०) इस सूत्रसे उस 'य्' का लोपकर 'अकः सवर्णे दीर्घः' (पा० सू० ६१३१९०१) इस सूत्रसे सवर्ण दीर्घ एकादेश करनेपर उक्त प्रयोगकी सिद्धि मन्वर्थमुक्तावलीकारने की है, परन्तु यह सवर्ण दीर्घ कार्य भी छान्दस प्रयोग मानकर ही होगा अन्यथा 'य' लोप विधायकसूत्रके त्रिपादी तथा सवर्णदीर्घविधायक सूत्रके सपादसप्ताध्या-यास्य होनेसे 'पूर्वत्रासिद्धम्' (पा० सू० ८१२११) की प्रवृत्ति होकर यलोपके असिद्ध होनेसे सवर्ण दीर्घ नहीं हो सकेगा।

पतित संसर्गी श्रादिको ब्रह्मराक्षस-योनि मिलना— संयोगं पतितेगेत्वा परस्यैव च योषितम् । श्रपहृत्य च वित्रस्यं भवति ब्रह्मराच्नसः ॥ ६० ॥

पतितोंके साथ संसर्ग ( १९१९०० ) कर, परस्रीके साथ सम्भोग कर और ब्राह्मणके ( सुवर्ण-भिन्न ) धनका अपहरण कर मनुष्य ब्रह्मराक्षस होता है ॥ ६०॥

> मिण श्रादिके चोरको हमकारकी योनि मिलना— मिण्युक्ताप्रवालानि हत्वा लोभेन मानवः। विविधानि च रत्नानि जायते हेमकर्षु॥ ६१॥

मनुष्य मिण, मोती, मूंगा ख्रौर अनेक प्रकारके रजींको लोभसे ( श्रात्मीय होनेके श्रमसे नहीं ) हरणकर सुनार ( या 'हेमकार' पक्षी ) की योनिमें उत्पन्न होता है ॥ ६९ ॥

धान्यादिचोरकी चृहे श्रादिकी योनि मितना— धान्यं हत्वा भवत्याखुः कांश्यं हंसी जलं प्लवः। मधु दंशः पयः काको रसं श्वा नकुलो घृतम्।। ६२॥

मनुष्य धान्य चुराकर चूहा, काँसा चुराकर हंस, जल चुराकर प्लव नामक पक्षी, शहद चुराकर ढंश ( डांस ), दूध चुराकर कौवा, ( विशिष्ट रूपसे कथित गुड नमक ख्रादिके श्रतिरिक्त ) गन्ने ख्रादिका रस चुराकर कुला ख्रौर घी चुराकर नेवला होता है।। ६२।।

मांसादि चोरको गीध श्रादिकी योनि मिलना— मांसं गृध्रो वपां मद्गुस्तैलं तैलपकः खगः। चीरीवाकस्तु लवणं बलाका शकुनिर्द्धि।। ६३।।

मांस चुराकर गीध, चर्बी चुराकर मद्गु नामक जलचर, तैल चुराकर तैलपक नामक पक्षी (या 'तेलचवटा' नामक उद्देवाला कीड़ा ), नमक चुराकर कींगुर स्रोर दही चुराकर बलाका पक्षी होता है ॥ ६३॥

> रेशमी वस्नादिके बोरको तितिर श्रादिको योनि मिलना— कोशेयं तित्तिरिहेस्वा स्त्रीमं हत्वा तु दुईरः। कार्पासतान्तवं कोन्द्रो गोधा गां वाग्गुदो गुडम्।। ६४॥

रेशमी वस्त (या सूत ) चुराकर तीतर पक्षी, क्षीम (तीसी ऋादिके छालसे बना ) वस्त खुराकर मण्डूक (मेटक), रूईसे बना ऋर्थीत् सूती वस्त चुराकर कौच पक्षी, गौको खुराकर गोह और गुड चुराकर वाग्गुद पक्षी होता है ॥ ६४॥

कस्तूरी ब्रादिके चोरको छुछुन्दरी ब्रादिकी योनि मिलना— छुन्छुन्द्रिः शुभान्गन्धान्पत्रशाकं तु बर्हिणः । श्वावित्कृतान्नं विविधमकृतान्नं तु शल्यकः ॥ ६४ ॥

उत्तम गन्ध (कस्त्री, कप्र श्रादि ) चुराकर छुछुन्दरी, पत्तींवाला ( बथुश्रा पालक श्रादि ) शाक चुराकर मोर, सिद्धान्न ( मोदक, लड्ड्, सत्तू , भात श्रादि ) चुराकर शाही ( काँटेदार सम्पूर्ण शरीरवाला छोटे कुत्तींके वरावर ऊँचा पशुक्षिण ), कच्चा श्रन्न ( चावल, धान, गेहूँ, जौ, चना, दाल श्रादि ) चुराकर शल्यक होता है ॥ ६५॥

श्रामि श्रादिके चोरको बगुला श्रादिकी थोनि मिलना— बको भवति हृत्वाऽग्नि गृहकारी ह्यपस्करम् । रक्तानि हृत्वा वासांसि जायते जीवजीवकः ॥ ६६ ॥

श्राग्न चुराकर बगुला, गृहोपयोगी (सूप, चालन, श्रोखली, मूसल श्रादि) साधन चुराकर लोहनी नामक कीडा (जो मिट्टीसे लम्बा या गोल श्राकारवाले श्रपने घरको दिवालों या धरन श्रादि काष्ट्रीपर बनाता है) श्रीर (कुसुम्भ श्रादि से) रंगा गया वस्त्र चुराकर चकोर पक्षी होता है॥ ६६॥

मृग श्रादिके चोरको भेंडिया श्रादिकी योनि मित्तना— वृको मृगेभं व्याचोऽश्वं फलमूलं तु मर्कटः । स्त्रीमृत्तः स्तोकको वारि यानान्युष्ट्रः प्रशूनजः ॥ ६७॥

मृग (हरिण) या हाथी चुराकर भेडिया, घोड़ा चुराकर बाघ, फल तथा मूल चुराकर वानर, छी चुराकर भालू, (पीनेके लिए) पानी चुराकर चातक पक्षी, (एक्का, तांगा, रेक्सा गाडी आदि) सवारी चुराकर ऊँट और (इस प्रक-रणमें अकथित) पशुत्रोंको चुराकर छाग होता है।। ६७॥

बलपूर्वक साधारण वस्तु लेनेपर भी तिर्यक् योनि मिलना— यद्वा तद्वा परद्रव्यमपहृत्य बलान्नरः। अवश्यं याति तिर्यक्त्वं जग्ध्वा चैवाहुतं हविः॥ ६८॥

मनुष्य दूसरेकी निःसार (साधारणतम ) भी वस्तुको बलात्कारसे लेकर तथा विना हवन किये (पुरोडाश आदि ) हविष्यको खाकर अवश्य ही तिर्यग्योनिको पाता है ॥ ६८ ॥

उक्त वस्तु चुरानेवाली श्रियोंको श्लीक्पमें उक्त योनि मिलना-स्त्रियोऽप्येतेन कल्पेन हत्वा दोषमवाप्नुयः। एतेषामेव जन्तूनां भार्यात्वमुपयान्ति ताः ॥ ६६ ॥ इसी प्रकार स्त्रियां भी इच्छापूर्वक (इन वस्तुत्र्योंको ) चुराकर दोषभागिनी होती हैं और वे इन्हीं ( १२।६२-६८ ) जीवोंकी स्त्रियां होती हैं ॥ ६९ ॥

> नित्यकर्मके त्यागसे शत्रुश्चोंका दास होना-स्वेभ्यः स्वेभ्यस्तु कर्मभ्यश्च्युता वर्णा ह्यनापदि । पापान्संसृत्य संसारान्त्रेष्यतां यान्ति शत्रुषु ॥ ७० ॥

( इस प्रकार शास्त्रनिषिद्ध कर्मोंके श्राचरण करनेपर फलोंको कहकर श्रव शास्त्र-विहित कर्मोंके नहीं करनेपर होनेवाले फलोंको कहते हैं- वर्ण (ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्ध ) आपितकाल नहीं होनेपर भी अपने अपने कमोंसे अष्ट होकर (शास्त्रविहित पश्चमहायह श्रादि कर्मोंको छोड़कर) निन्दित योनियोंको पाकर जन्मान्तरमें शत्रुश्रोंके यहां दास होते हैं ॥ ७० ॥

> स्वकर्मश्रष्ट ब्राह्मणादिको प्रेत होना-वान्तारयुल्कामुखः प्रेतो विप्रो धर्मात्स्वकाच्च्युतः। अमेध्यकुणपाशी च चत्रियः कटपूतनः ॥ ७१ ॥

श्रपने धर्मसे अष्ट ब्राह्मण वान्तभोजी ( वमन किये हुए श्रवादिको खानेवाला ) तथा ज्वालायुक्त ( ज्वलनशील-जलते हुए ) मुखवाला प्रेत होता है श्रीर ( श्रपने धर्मसे अष्ट ) क्षत्रिय श्रपवित्र (विष्ठा ) तथा रावको खानेवाला 'कटपूतन' नामक त्रेत होता है ॥ ७१ ॥

मैत्राच्चियोतिकः प्रेतो वैश्यो भवति पृयभुक्। चैलाशकश्च भवति शूद्रो धर्मात्स्वकाच्च्युतः ॥ ७२ ॥ अपने कर्मसे श्रष्ट हुआ वैश्य पीब खानेवाला 'मैत्राक्षज्योतिष्क' नामक प्रेत होता है (इसका गुद ही कर्मेन्द्रिय होता है) श्रीर अपने धर्मसे अष्ट श्रह 'चैलाशक' ( वस्नोंको 'जूं' को खानेवाला ) नामक प्रेत होता है ॥ ७२ ॥

विसर्श—गोविन्द्राजने वस्र खानेवाला कीड्रा होना स्वधर्मश्रष्ट शृद्धको कहा है, किन्तु प्रेतयोनिमें जन्म लेनेका प्रकरण होनेसे वह कथन ठीक नहीं है।

> विषयसेवनसे नरकप्राप्ति — यथा यथा निषेवन्ते विषयान्विषयात्मकाः। तथा तथा कुशलता तेषां तेषूपजायते ॥ ७३॥

विषयी मनुष्य विषयोंको जैसे-जैसे (जितनी श्रधिक मात्रामें ) सेवन करते हैं, उन (विषयों ) में वैसे वैसे (उतनी श्रधिक मात्रामें ) कुशलता (प्रवीणता श्रर्थात् वृद्धि-श्रासिक्त ) होती जाती है ॥ ७३॥

तेऽभ्यासात्कर्मणां तेषां पापानामल्पबुद्धयः । संप्राप्तुवन्ति दुःखानि तासु तास्विह योनिषु ॥ ७४ ॥

( ग्रतः ) वे मन्दबुद्धि उन पाप कर्मों के श्रभ्यास ( निरन्तर सेवन ) से उन-उन योनियों में दुःखोंको प्राप्त करते हैं ॥ ७४ ॥

> तामिस्रादिषु चात्रेषु नरकेषु निवर्तनम् । असिपत्रवनादीनि बन्धनच्छेदनानि च ॥ ७४ ॥

( वे क्षुत्रबुद्धि पापी मनुष्य ) (४।८८-९०) तामिस्र श्रादि घोर नरकोंमें दुःखा पाते हैं तथा श्रसिपत्रवन श्रादि नरकोंको श्रीर बन्धन, छेदन श्रादि दुःखोंको पाते हैं॥

विविधारचैव संपीडाः काकोळ्कैश्च भच्चणम् । करम्भबालुकातापान्कुम्भीपाकांश्च दारुणान् ॥ ७६ ॥

( वे क्षुद्रबुद्धि पापी ममुन्य ) अनेक प्रकारकी पीडाओंको भोगते हैं, उन्हें कौवे और उल्लू खाते हैं, वे सन्तप्त बालू (रेत) में सन्तापको पाते हैं और कुम्भी-पाक आदि दारण नरकोंको भोगते हैं ॥ ७६॥

> संभवांश्च वियोनीषु दुःखप्रायासु नित्यशः। शीतातपाभिघातांश्च विविधानि भयानि च ॥ ७७ ॥

(वे क्षुद्रवुद्धि पापी मनुष्य) श्रधिक दुःखदायी (तिर्यक् श्रादि) निषिद्ध योनियोंमें उत्पत्ति (जन्म) को श्रीर शीत तथा श्रातप (ठंडक तथा धूप) की भयद्वर विविध पीडाश्रोंको प्राप्त करते हैं॥ ७७॥

> श्रसकृद्धभेवासेषु वासं जन्म च दारुणम्। बन्धनानि च काष्टानि परप्रेष्यत्वमेव च ॥ ७ ॥

( वे क्षुद्रबुद्धि पापी मनुष्य ) श्रनेक वार गर्भमें निवास, जन्मप्रहण, श्रनेक प्रकारके कष्टकारक बन्धन (जन्य पीडार्त्र्यों) को पाते हैं तथा दूसरों के दास बनते हैं॥

**बन्धु**प्रियवियोगांश्च संवासं चैव दुर्जनै:। द्रव्यार्जनं च नाशं च मित्रामित्रस्य चार्जनम् ॥ ७६ ॥

( वे श्चद्रबुद्धि पापी मनुष्य ) प्रियवन्धु ब्रोंके वियोग, दुष्टोंके सहवास, धनो-पार्जनका प्रयास, नारा, कष्टसे मित्रोंका लाभ और रात्रुओंका प्रादुर्भाव ( नये नये शत्रुश्रोंका होना ) को प्राप्त करते हैं ॥ ७९ ॥

जरां चैवाप्रतीकारां व्याधिभिश्चोपपीडनम्। क्लेशांश्च विविधांस्तांस्तान्मृत्युमेव च दुर्जयम् ॥ ५० ॥ ( वे क्षुद्रबुद्धि पापी मनुष्य ) प्रतिकाररहित बुढ़ापा, व्याधियोंसे उपपोडन ( भूख-प्यास आदिसे ) अनेक प्रकारके क्लोश और दुर्जय मृत्युको पाते हैं ॥८०॥

> भावानुसार फलभोग-याहरोन तु भावेन यदात्कर्म निषेवते । ताहरोन शरीरेण तत्तत्फलमुपाश्नुते ॥ ६१॥

मनुष्य जिस प्रकारके ( भले या बुरे ) भावोंसे जिन-जिन ( भले या बुरे ) कर्मों का सेवन करता है, वह वैसे ( भले या बुरे ) शरीरसे उन-उन ( भले या बुरे ) कर्मफलोंको प्राप्त करता है ॥ ८९ ॥

> एष सर्वः समुद्दिष्टः कर्मणां वः फलोदयः। निःश्रेयसकरं कर्म विप्रस्येदं निबोधत ॥ ८२ ॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि मैंने ) आपलोगोंसे इस ( १२।४५-८१ ) कमोंके फलकी सम्पूर्ण उत्पत्तिको कहा, अब मोक्षके लिए ब्राह्मणके कर्मको आपलोग सुने ॥ ८२ ॥

मोक्षसाधक षटकर्म-वेदाभ्यासस्तपोज्ञानमिन्द्रियाणां च संयमः। अहिंसा गुरुसेवा च निःश्रेयसकरं परम् ॥ ८३॥

( उपनिषद्के सहित ) वेदका अभ्यास, ( प्राजापत्य आदि ) तप, (ब्रह्मविषयक) ज्ञान, इन्द्रियोंका संयम, अहिंसा श्रीर गुरुजनोंकी सेवा; ये ब्राह्मणके लिए श्रेष्ठ मोक्षसाधक छः कर्म हैं ॥ ८३॥

सर्वेषामि चैतेषां शुभानामिहं कर्मणाम् । किचिच्छ्रेयस्करतरं कर्मोक्तं पुरुषं प्रति ॥ पश् ॥

इन सब ( १२।८३ ) शुभ कमोंमें भी मनुष्यके लिए श्रधिक शुभकारक कोई कर्म है ॥ ८४ ॥

ब्रह्मज्ञानकी मुख्यता—

सर्वेषामि चैतेषामात्मज्ञानं परं स्मृतम् । तद्भयन्यं सर्वेविद्यानां प्राप्यते ह्यमृतं ततः ॥ ५४ ॥

इन सब (१२।८२) कर्मों में भी उपनिषद्धर्णित ब्रह्मज्ञान ही सर्वश्रेष्ठ कहा गया है, वही सब विद्यार्थों में प्रधान है, इस कारण उससे अमृत (मोक्ष ) की प्राप्ति होती है ॥ ८५॥

वेदोक्त कर्मकी श्रेष्ठता— वरणामेषां तु सर्वेषां कर्मणां प्रेत्य चेह च । श्रेयस्करतरं होयं सर्वेदा कर्म वैदिकम् ॥ ८६॥

इन (१२।८३) सब छः कर्मों से मरनेके बाद (परलोक्सें) तथा (जीवित रहनेपर) इस संसारमें वैदिक कर्मको सर्वदा कल्याणकारक समक्तना चाहिये ॥८६॥

विमर्श—पूर्व वचन (१२।८१) से आत्मज्ञानको मोचलायक कहा है तथा इस वचन (१२।८६) से ऐहलीकिक तथा पारलीकिक करवाणकारक कहा है, अत एव पुनरुक्त नहीं होती। 'इन पूर्व (१२।८३) श्लोकोक्त वेदाभ्यासादि छः कर्मोंमें से पुनरुक्त नहीं होती। 'इन पूर्व (१२।८३) श्लोकोक्त वेदाभ्यासादि छः कर्मोंमें से स्मार्त कर्मोंकी अपेचा वैदिक कर्मोंका सर्वदा (इस लोक तथा परलोकमें) अतिष्ठायुक्त होनेसे कीर्ति, स्वर्ग पूर्व मोचका साधन जानना चाहिये ऐसी व्याख्या गोविन्द राजने की है, किन्तु वेदाभ्यासादि छः कर्मोंमें—से प्रत्येक कर्मके वेदविहित होनेसे स्मार्त कर्मकी अपेचासे 'कुछ ऐसा है और कुछ नहीं है' ऐसी सम्भावना हो सकती है, तब निर्धारण अर्थमें घष्टी विमक्ति किस प्रकार होगी ? अतः गोविन्द राजकी है, तब निर्धारण अर्थमें घष्टी विमक्ति किस प्रकार होगी ? अतः गोविन्द राजकी व्याख्या ठीक नहीं है।

वैदिके कर्मयोगे तु सर्वाएयेतान्यशेषतः । स्रन्तर्भवन्ति क्रमशस्त्रस्मिस्तिस्मिन्क्रियाविधौ ॥ ५७॥

(परमात्मोपासनारूप) वैदिक कर्मयोगमें ये सभी (ऐहलौकिक तथा पार-लौकिक कल्याण) उस उपासना विधिमें सम्पूर्ण भावसे क्रमशः अन्तर्भूत हो जाते हैं। अथवा-वैदिक कर्मयोगमें ये (१२१८३) सभी वेदाभ्यासादि षट्कर्म परमात्म-ज्ञानमें अन्तर्भूत हो जाते हैं॥ ८७॥ द्विविध वैदिक कर्म— सुसाभ्युद्यिकं चैव नैःश्रेयसिकमेव च । प्रवृत्तं च निवृत्तं च द्विविधं कर्म वैदिकम् ॥ ८८ ॥

वैदिक कर्म दो प्रकारके होते हैं—पहला स्वर्गादि सुखसाधक संसारमें प्रवृत्ति करानेवाला ( ज्योतिष्टोमादिरूप ) प्रवृत्त कर्म तथा दूसरा निःश्रेयस ( मुक्ति ) साधक संसारसे निवृत्ति करानेवाला ( प्रतीकोपासनादिरूप ) निवृत्त कर्म ॥ ८८॥

प्रवृत्त तथा निवृत्त कर्मका लक्षण-

इह चामुत्र वा काम्यं प्रवृत्तं कर्म कीर्त्यते । निष्कामं ज्ञानपूर्वं तु निवृत्तमुपदिश्यते ॥ ८६॥

इस लोकमें या परलोकमें इच्छापूर्वक (सकाम भावसे) किया गया (ज्यो-तिष्टोमादि यज्ञरूप) कर्म (संसार-प्रवृत्तिसाधक होनेसे) 'प्रवृत्त कर्म' कहा जाता है और इच्छारहित (निक्ताम भावसे) ब्रह्मज्ञानके अभ्यासपूर्वक किया गया कर्म (संसार-निवृत्ति-साधक होनेसे) 'निवृत्त कर्म' कहा जाता है॥ ८९॥

[ अकामोपहतं नित्यं निवृत्तं च विधीयते । कामतस्तु कृतं कर्मे प्रवृत्तमुपदिश्यते ॥ ७ ॥ ]

[ सदा निष्काम किया गया कर्म 'निवृत्त कर्म' कहा जाता है और सकाम किया गया कर्म 'प्रवृत्त कर्म' कहा जाता है ॥ ७॥

प्रवृत्त-निवृत्त कर्मीके फल-

प्रवृत्तं कर्म संसेव्य देवानामेति साम्यताम्। निवृत्तं सेवमानस्तु भूतान्यत्येति पक्क वै ॥ ६० ॥

(मनुष्य) प्रशत्तकर्मका सेवनकर देवोंकी समानता (स्वर्ग ) पाता है और नियुत्त कर्मका सेवन करता हुआ पश्चमूत ( पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश ) का अतिक्रमण करता अर्थीत् युनर्जन्मरहित होकर मोक्ष पाता है ॥ ९०॥

समदर्शी होनेसे ब्रह्मत्वप्राप्ति— सर्वभूतेषु चात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन । समं पश्यक्रात्मयाजी स्वाराज्यमधिगच्छति ॥ ६१॥

सम्पूर्ण (चराचर ) जीवों में आत्माको तथा आत्मामें सम्पूर्ण (चराचर ) जीवोंको देखता हुआ आत्मयाजी (ब्रह्मार्पण न्यायसे ज्योतिष्टोमादि करनेवाला ) ब्रह्मत्व अर्थात् मुक्तिको पाता है ॥ ९९ ॥ वेदाभ्यासादिमें प्रयत्नवान् होना— यथोक्तान्यपि कर्माणि परिहाय द्विजोत्तमः। आत्मज्ञाने शमे च स्याद्वेदाभ्यासे च यत्नवान्।। ६२।।

हिजोत्तम ( ब्राह्मण ) शास्त्रोक्त ( श्राग्निहोत्रादि ) कर्मोंका त्यागकर भी ब्रह्म-ध्यान, इन्द्रियनिष्रह और (प्रणव, उपनिषद् श्रादि)वेदके श्रभ्यासमें प्रयक्षशील रहे।

वेदाभ्यास प्रशंसा-

एतद्धि जन्मसाफल्यं ब्राह्मणस्य विशेषतः। प्राप्यैतत्कृतकृत्यो हि द्विजो भवति नान्यथा।। ६३।।

यही ( आत्मज्ञान, वेदाभ्यासादि ही ) द्विजको, विशेषकर ब्राह्मणके जन्मकी सफलता है; क्योंकि इसे पाकर द्विज कृतकृत्य हो जाता है, श्रन्यथा ( दूसरे किसी प्रकारसे कृतकृत्य ) नहीं होता ॥ ९३॥

पितृदेवमनुष्याणां वेद्श्रक्षुः सनातनम् । अशक्यं चात्रमेयं च वेदशास्त्रमिति स्थितिः ॥ ६४ ॥

पितर, देव तथा मनुष्योंका सनातन नेत्र वेद ही है, यह वेद अपौरुषेय (किसी पुरुषका नहीं बनाया हुआ) और अप्रमेय (मीमांसा, न्याय आदिसे निरपेक्ष) है; ऐसी शास्त्र-व्यवस्था है ॥ ९४॥

वेदबाहच स्मृत्यादिकी निन्दा-

या वेदबाह्याः स्मृतयो याश्च कारच कुदृष्टयः।
सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः।। ६४।।
जो स्मृतियां वेदबाहय ( श्रवेदमूलक ) हैं तथा जो कोई कुदृष्टि ( चार्वाकादिकृत शास्त्र ) हैं वे सब परलोकमें निष्फल हैं; क्योंकि उन्हें (मन्नु श्रादि महर्षियोंने)

तमःप्रधान कहा है ॥ ९५ ॥

उत्पद्यन्ते चयवन्ते च यान्यतोऽन्यानि कानिचित्। तान्यर्शकालिकतया निष्फलान्यनृतानि च ॥ ६६॥

इस ( वेद ) से भिन्न जो शास्त्र रचे जाते तथा नष्ट होते हैं, वे सब अविचीन ( आधुनिक अर्थात् इस समयके रचे हुए ) होनेसे निष्फल तथा असत्य हैं ॥९६॥

वेद-प्रशंसा—

चातुवर्ण्यं त्रयो लोकाश्चत्वारश्चाश्रमाः पृथक्। भूतं भव्यं भविष्यं च सर्वं वेदात्प्रसिध्यति ॥ ६७॥

पृथक् पृथक् चारों वर्ण ( ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य श्रौर शुद्ध ), तीनों लोक ( स्वर्ग, मृत्यु श्रीर पाताल ), चारों श्राश्रम ( ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्थ श्रीर संन्यास ) श्रौर भृत, भविष्य तथा वर्तमान ( क्रमशः जो कुछ हुश्रा, होगा तथा हो रहा है ) वह सब वेदसे ही प्रसिद्ध होते हैं ॥ ९७ ॥

> शब्दः स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः। वेदादेव प्रसूचनते प्रसृतिगुणकर्मतः ॥ ६८ ॥

(इस लोक तथा परलोकमें ) शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रौर पांचवाँ गन्धः ये सब, गुण ( सत्व, रज और तम ) निमित्तक वैदिक कर्महेतुक होनेसे वेदसे ही प्रसिद्ध होते हैं ॥ ९८ ॥

विभर्ति सर्वभूतानि वेदशास्त्रं सनातनम्। तस्मादेतत्परं मन्ये यज्जन्तोरस्य साधनम् ॥ ६६ ॥ सनातन ( नित्य ) यह वेदशास्त्र सम्पूर्ण भृतोंको धारण करता है, इस कारणसे ( मैं ) इस जीवका उत्तम पुरुषार्थ-साधन वेदको मानता हूं ॥ ९९ ॥

> वेदजाताको सेनापति आदि होना-सैनापत्यं च राज्यं च दरहनेतृत्वमेव च। सर्वलोकाधिपत्यं च वेदशास्त्रविद्हिति ॥ १०० ॥

वेदज्ञाता मनुष्य सेनापतित्व, राज्य, दण्डप्रग्रीतृत्व (न्यायाधीश-जन श्रादि होने ) श्रौर सम्पूर्ण लोकोंके स्वामित्वके योग्य है ॥ १०० ॥

वेदज्ञाताको प्रशंसा-

यथा जातवलो वहिद्हत्याद्रीनिप दुमान्। तथा दहति वेदज्ञः कर्मजं दोषमात्मनः ॥ १०१॥

जिस प्रकार प्रवल ( धधकती हुई ) श्राग्न गीले ( नहीं सूखे हुए ) वृक्षोंको भी जला देती है, उसी प्रकार वेदज्ञाता मनुष्य अपने निषिद्ध कर्मों (से उत्यन पापों ) को भी नष्ट कर देता है ॥ १०१ ॥

नि वेदबलमाश्रित्य पापकर्मरुचिभवेत । अज्ञानाच प्रमादाच्च दहते कर्म नेतरत ।। = ।। ]

[ मनुष्यको वेदबलका आश्रयकर पापकर्म करनेकी इच्छा नहीं करनी चाहिये. ( क्योंकि वह वेद ) श्रज्ञान श्रीर प्रमादसे किये गये कर्म (पाप ) को जलाता ( नष्ट करता ) है, दूसरे ( ज्ञानपूर्वक किये गये ) कर्मको नहीं जलाता ॥ ८ ॥ ]

वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे वसन् । इहैव लोके तिष्ठन्स ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ १०२ ॥ वेदशास्त्रके वास्तविक अर्थको जाननेवाला जिस किसी आश्रममें रहता हुआ इसी लोकमें ब्रह्मभावके लिए समर्थ होता है ॥ १०२ ॥

वेद्व्यवसायीकी श्रेष्ठता-

अज्ञेभ्यो प्रन्थिनः श्रेष्ठा प्रन्थिभ्यो धारिजो वराः। धारिभ्यो ज्ञानिनः श्रेष्ठा ज्ञानिभ्यो व्यवसायिनः॥ १०३॥

अज्ञां ( कुछ अंश पढ़े हुए ) से सम्पूर्ण अन्थ पढ़े हुए लोग श्रेष्ठ हैं, उत्त ( सम्पूर्ण अन्थको पढ़े हुए लोगों ) से उस सम्पूर्ण अन्थको धारण करनेवाले श्रेष्ठ हैं, उन ( सम्पूर्ण अन्थ धारण करनेवालों ) से ज्ञानी ( पढ़े हुए सम्पूर्ण अन्थके अर्थको जाननेवाले ) श्रेष्ठ हैं और उन ( ज्ञानियों ) से व्यवसायी ( वेदविहित

कर्मीका आचरण करनेवाले ) श्रेष्ठ हैं ॥ १०३ ॥

तप तथा विद्यासे मुक्ति— तपो विद्या च वित्रस्य निःश्रेयसकरं परम् । तपसा किल्बिषं इन्ति विद्ययाऽमृतमश्नुते ॥ १०४॥

तप ( ब्रह्मचर्य, गृहस्थादि आश्रमोक्त धर्म ) और विद्या ( आत्मज्ञान ) ये दोनों ब्राह्मणके लिए उत्तम मोक्षसाधन हैं; उनमें वह तपसे पापको नष्ट करता है तथा विद्यासे मोक्षको प्राप्त करता है ॥ १०४॥

प्रत्यक्ष, श्रनुमान तथा शास्त्रस्य प्रमाणका ज्ञान— प्रत्यत्तं चानुमानं च शास्त्रं च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्यं धर्मशुद्धिमभीष्यता ॥ १०४॥

धर्मके तत्वको जाननेके इच्छुकको ( धर्म-साधनभूत द्रव्य-गुण-जातित्वके ज्ञानके लिए ) प्रत्यक्ष तथा श्रनुमानका श्रीर श्रनेकविध धर्मस्वरूपके ज्ञानके लिए वेद्मूलक विविध स्मृत्यादिरूप शास्त्रका ज्ञान श्रच्छो तरह करना चाहिये; ये ही तीनो (प्रत्यक्ष) श्रमुमान तथा शास्त्र ) मनु-सम्मत प्रमाण हैं। (उपमान, श्रभीपत्ति श्रादि प्रमाणीका श्रमुमानमें श्रन्तभीव समम्मना चाहिये )॥ १०५॥

धर्मज्ञका लक्षण—

आर्ष धर्मीपदेशं च वेदशास्त्राऽविरोधिना। अस्तर्केणानुसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः॥ १०६॥

जो मनुष्य ऋषिरष्ट वेद तथा तन्मूलक स्पृति शास्त्रोंको वेदानुकृत तर्कसे विचारता है, बही धर्मज्ञ है, दूसरा नहीं ॥ १०६ ॥

नैःश्रेयसमिदं कर्म यथोदितमशेषतः।

मानवस्यास्य शास्त्रस्य रहस्यमुपदिश्यते ॥ १०७॥

( मृगुजी महर्षियोंसे कहते हैं कि—) मुक्तिसाधक इस ( १२।८३-१०६ ) सम्पूर्ण कर्मको ( मैंने ) यथावत् कहा, श्रव ( मैं ) इस मानव ( मनु भगवान्के रचे हुए ) शास्त्रके रहस्य (गोपनीय विषय ) को ( १२।१०८-११४ ) कहता हूं, ( उसे आपलोग सुनें ) ॥ १०७ ॥

श्रकथित धर्मस्थलमें शिष्टवचनानुसार कर्तव्य-अनाम्नातेषु धर्मेषु कथं स्यादिति चेद्भवेत्। यं शिष्टा ब्राह्मणा ब्र्युः स धर्मः स्यादशिङ्कतः ॥ १०८॥

( सामान्य रूपसे कथित, किन्तु विशेष रूपसे ) श्रकथित धर्मस्थलमें किस प्रकारका आचरण करना चाहिये ऐसा सन्देह होनेपर जिस धर्मको शिष्ट (१२।१०६) ब्राह्मण बतलावें, वही धर्म सन्देहरहित है ( अतएव उसी शिष्टोक्त धर्मका आवरण करना चाहिये )।। १०८॥

शिष्टके लक्षण-

धर्मेणाधिगतो यैस्तु वेदः सपरिवृंहणः। ते शिष्टा ब्राह्मणा ज्ञेयाः श्रुतिप्रत्यच्चहेतवः ॥ १०६ ॥

धर्मसे (ब्रह्मचर्यादि आश्रममें निवासकर, व्याकरण-मीमांसादि शाखींसे) परिस्फुट वेहको जिन्होंने पड़ा है, वेद (के तत्व) को अत्यक्ष करनेवाले उन ब्राह्मणोंको 'शिष्ट' जानना चाहिये ॥ १०९॥

परिषद्धर्णन-

दशावरा वा परिपद्यं धर्म परिकल्पयेत्। ज्यवरा वापि वृत्तस्था तं धर्मं न विचालयेत् ॥ ११०॥

कमसे कम दश (१२।१११) सदाचारी ब्राह्मणोंकी सभा (कमेटी) या ( उतना नहीं मिलनेपर ) तीन ( १२।११२ ) ब्राह्मणोंकी सभा जिस धर्मका निर्णस करे, उस धर्मका उसञ्जन नहीं करना चाहिये॥ १९०॥ असे असे असे असे असे

[ पुराणं मानवो धर्मो साङ्गोपाङ्गचिकित्सकः। आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेतुभिः ॥ ६ ॥ ] [ पुराण, मानव ( मनु भगवान द्वारा प्रतिपादित ) धर्म, साङ्गोपाङ्ग चिकित्सक और ( सज्जनोंको ) आज्ञासे सिद्ध कार्य; इन चारोंका हेतु अर्थात् तर्कसे नाश ( उस्रङ्गन ) नहीं करना चाहिये ॥ ९ ॥ ]

> दश ब्राह्मणोंकी समा— त्रैविद्यो हेतुकस्तर्की नैकक्तो धर्मपाठकः । त्रयश्चाश्रमिणः पूर्वे परिषत्स्याद्दशावरा ॥ १११ ॥

तीनों वेदकी तीनों शाखात्रों, श्रुति-स्मृतिके अविषद्ध न्यायशास्त्र, मीमांसा शास्त्र, निषक और मनु आदि महिंथियोद्वारा प्रणीत धर्मशास्त्रोंको पढ़े हुए, प्रथम तीन ( ब्रह्मचर्य, गृहस्य तथा वानप्रस्थ ) आश्रममें रहनेवाले दश ब्राह्मणोंकी परिषद् ( सभा-कमेटी, धर्म-निर्णय करनेमें समर्थ ) होती है ॥ १११ ॥

> तीन ब्राह्मणोंको सभा— ऋग्वेदविद्यजुर्विच्च सामवेदविदेव च। इयवरा परिषज्ज्ञेया धर्मसंशयनिर्णये॥ ११२॥

ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेदको पड़ने श्रौर उनके तत्वको जाननेवाले कमसे कम तीन ब्राह्मणोंकी सभा धर्म-सम्बन्धी सन्देहके निश्चय करनेमें समर्थ होती है ॥

एकोऽपि वेद्विद्धर्मं यं व्यवस्येद् द्विजोत्तमः। स विज्ञेयः परो धर्मो नाज्ञानामुद्तिोऽयुतैः॥ ११३॥

( श्रयवा तीन विद्वान् ब्राह्मणों ( १२।११२ ) के नहीं मिलनेपर ) वेदतत्व-ज्ञाता एक भी ब्राह्मण जिसको धर्म निश्चित करे, उसे ही श्रेष्ठ धर्म सममाना चाहिये, दश सहस्र मूखोंसे कहा हुआ धर्म नहीं है ॥ ११३॥

मूर्खपरिषद्को धर्मनिर्णयका निषेध—
श्रव्यव्यानाममन्त्राणां जातिमात्रोपजीविनाम् ।
सहस्रशः समेतानां परिषत्त्वं न विद्यते ॥ ११४॥

( सावित्री ब्रह्मचर्यादि ) व्रतोंसे हीनः मन्त्र (वेदाध्ययनसे ) रहित और जातिमात्रसे ब्राह्मण कहलाकर जीनेवाले एकत्रित सहस्रों ब्राह्मणोंको भी परिषद् ( सभा, धर्मनिर्णायक ) नहीं होती है ॥ ११४॥

यं वदन्ति तमोभूता मूर्खा धर्ममतद्विदः । तत्पापं रातधा भूत्वा तद्वक्तॄननुगच्छति ॥ ११४ ॥

अधिक तमोगुणवाले मूर्ख वेदोक्त धर्मज्ञानसे शून्य (ब्राह्मण नामघारी व्यक्ति) जिस पुरुषको प्रायिक्त आदि धर्मका उपदेश देते हैं, उस पुरुषका वह पाप सौगुना होकर उन धर्मोपदेशकोंको लगता है ॥ ११४॥

> एतद्वोऽभिहितं सर्वं निःश्रेयसकरं परम । अस्माद्प्रच्युतो विप्रः प्राप्नोति परमां गतिम् ॥ ११६॥

( भूगुजी महिष्योंसे कहते हैं कि-मैने ) त्राप लोगोंसे परमकल्याणकारक यह ( १२।१०८-११४ ) धर्म कहा, इस धर्मसे श्रष्ट नहीं होनेवाला अर्थात् सर्वदा इसका पालन करनेवाला वित्र श्रेष्ठ गतिको प्राप्त करता है ॥ ११६ ॥

> एवं स भगवान्देवो लोकानां हितकाम्यया। धर्मस्य परमं गृह्यं ममेदं सर्वमुक्तवान् ।। ११७ ।।

( भृगुजी प्रुनः महर्षियोंसे कहते हैं कि- ) इस प्रकार भगवान मनु देवने संसारके हितकी कामनासे घर्मका सब परम रहस्य मुक्त ( रुगु ) से कहा ॥ ११७॥

> श्रात्मज्ञानको पृथक् करके उपदेश-सर्वमात्मनि सम्परयेत्सच्चासच्च समाहितः। सर्वं द्यात्मनि संपश्यन्नाधर्मे कुरुते मनः॥ ११८॥

ब्राह्मण सावधान चित्त होकर समस्त सत् तथा असत्को आत्मामें वर्तमान देखे, सब ( सत् तथा श्रसत् ) को श्रात्मामें वर्तमान देखता ( जानता ) हुआ वह बाह्मण अधर्ममें मनको नहीं लगाता है ॥ ११८ ॥

> श्रात्माकी प्रशंसा-आत्मैव देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम्। श्रात्मा हि जनयत्येषां कर्मयोगं शरीरिणाम् ॥ ११६ ॥

( इन्द्र आदि ) सब देवता आत्मा अर्थात् परमात्मा ही है, सद संसार आत्मा में ही अवस्थित है और आत्मा ही इन देहियों (जीवों ) के कर्मसम्बन्धको उत्पन्न करता है ॥ ११९॥

वायु, आकाश आदिका लयकथन-खं सन्निवेशयेत्खेषु चेष्टनस्पर्शनेऽनिलम्। पक्तिहब्ह्योः परं तेजः स्नेहेऽपो गां च मूर्तिषु ॥ १२० ॥ (इस समय आमे (१२।१२१) कहे जानेवाले ब्रह्मध्यानके विशेषोपयोगी होनेसे देहिक आकाशादिका बाह्य आकाशादिमें लय होना कहते हैं—) नासिका, उदर आदि सम्बन्धी शारीरिक आकाशमें बाह्य आकाशको, चेष्टा तथा स्पर्शस्प शारीरिक वायुमें बाह्य वायुको, उदरसम्बन्धी और नेत्र-सम्बन्धी शारीरिक तेजमें उरकुष्ट (सूर्य—चन्द्र-सम्बन्धी) बाह्य तेजको, शारीरिक स्नेह (जल) में बाह्य जलको, शारीरिक पांचव (पृथ्वी-सम्बन्धी) भागोंमें बाह्य पृथ्वीको ॥ १२०॥

मनसीन्दुं दिशः श्रोत्रे क्रान्ते विष्णुं बले हरम्। वाच्यम्नि मित्रमुत्सर्गे प्रजने च प्रजापतिम्।। १२१।।

मनमें चन्द्रमाको, कार्नोमें दिशाश्रोंको, चरणोंमें विष्णुको, बल (सामर्थ्य) में शिवको, वचनमें श्रानको, गुदामें मित्रको, शिश्नमें प्रजापतिको लीन (हुश्रा समस कर ) एकत्वकी भावना करे ॥ १२९॥

> श्रात्माका स्वरूप— प्रशासितारं सर्वेषामणीयांसमग्रोरपि । हक्माभं स्वरूनधीगम्यं विद्यात्तं पुरुषं परम् ॥ १२२ ॥

इस प्रकार ( १२।१२०-१२१ ) ख्रात्मामें लीन बाह्य भूतों ( ख्राकाशादिकों ) की भावना करकें ) सम्पूर्ण चराचर जगत्का शासक, सूच्मसे भी ख्रिधक सूच्मतमें, ( उपासना (ध्यान ) के लिए ) सुवर्णके समान (देदीप्यमान ), स्वप्न-बुद्धिके ( प्रसन्न मनसे ) प्रहण करने योग्य उस श्रेष्ठ पुरुष ( परमात्मा ) का चिन्तन ( ध्यान ) करे ॥ १२२ ॥

विमर्श- महा-स्तम्बपर्यन्त चेतनाचेतन जातिका, अग्नि आदिके टब्ण होने एकं सूर्य-चग्द्र आदिके नित्य अमण करनेका जो नियम है, तथा कमोंका जो फल नियम है, वह सब कुछ परमात्माके अधीन है; अत एव वह परमात्मा ही चराचर समस्त जगत्का शासक है। यद्यपि वह परमात्मा शब्द, स्पर्श, रूप आदिसे रहित है, तथापि उपासनाके छिए वह तपाये गये शुद्ध सुवर्णके सहश देदीप्यमान माना गया है। जिस प्रकार स्वप्नबुद्धि नेत्रादि बाह्य इन्द्रियोंके क्रियाशूम्य होनेपर

१. तथा च श्रुतिः-

<sup>&#</sup>x27;वालामशतभागस्य शतभा कहिपतस्य च । भागो जीवेति विज्ञेयः स चानन्त्याय कल्पते ॥' इति ।

केवल मनसे उत्पन्न होती है, इसी प्रकार परमात्मबुद्धि भी। अत एव ज्यासने परमास्माको नेत्रादि इन्द्रियोंसे अग्राह्म तथा सूचमदर्शियों द्वारा केवल प्रसन्न मनसे ग्राह्य बतलाया है।

एतमेके वदन्त्यग्नि मनुमन्ये प्रजापतिम्। 🗸 इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाश्वतम् ॥ १२३॥

इस ( परम पुरुष परमात्मा ) को कुछ लोग ( याज्ञिक-श्रष्वर्यु ) अगिन, कुछ लोग (सृष्टिकर्ता) प्रजापति मनु, कुछ लोग ( ऐश्व सम्पन्न होनेसे ) इन्द्र, कुछ लोग प्राण तथा कुछ लोग शाश्वत ( सनातन श्रर्थात् नित्य ) ब्रह्म कहते हैं ॥ १२३॥ विमर्श-इस प्रकार प्रमात्माकी मूर्त तथा अमूर्त (क्रमशः सगुण तथा निर्गुण)

सर्वविध उपासना वेदोंमें प्रसिद्ध है।

एष सर्वाणि भूतानि पद्धिभिव्याप्य मृतिभिः। जन्मवृद्धिच्यैनित्यं संसारयति चक्रवत् ॥ १२४॥

यह ( परमात्मा ) सम्पूर्ण प्राणियों में शरीरोंको त्रारम्भ करनेवाली पश्चमूर्तियों ( पृथ्वी, जल, तेज, वायु तथा आकाशरूप पञ्चमहाभूतों ) से व्याप्त होकर उत्पत्ति, स्थिति और विनाश ( क्रमशः - जन्म, स्थिति तथा मरण ) के द्वारा ( निरन्तर परिवर्तनशील रथके ) पहियेके समान संसारियोंको सर्वद। बनाता रहता है ॥१२४॥

परमात्मदर्शनकी अवश्यकर्तव्यता एवं यः सर्वभूतेषु पश्यत्यात्मानमात्मना । स सर्वसमतामेत्य ब्रह्माभ्येति परं पदम् ॥ १२४॥

इस प्रकार ( १२।११८-१२४ ) सम्पूर्ण जीवोंमें स्थित आत्मा ( पर्मात्मा ) को शात्माके द्वारा जो देखता है, वह सबमें समानता प्राप्तकर ब्रह्मस्य परमपद ( मोक्ष ) को प्राप्त करता है ॥ १२४ ॥

चतुर्वेद्समं पुर्यमस्य शास्त्रस्य धारणात्। भूयो वाऽप्यतिरिच्येत पापनिर्यातनं महत्।। १०।।]

[ इस ( मानव-मनुप्रतिपादित ) शास्त्रके धारण ( ग्रध्ययन ) करने अर्थात् जाननेसे चारों वेद (के ऋष्ययन ) के समान पुण्य होता है, ऋषवा महान् तथा

१. तदुक्तं व्यासेन-'नैवासी चक्षुषा प्राद्यों न च शिष्टैरपीन्द्रियैः। मनसा तु प्रसन्नेन गृह्यते स्चमद्शिभिः ॥ इति । थापनिवारक यह उससे भी अतिरिक्त (श्रेष्ठ) होता है। (वास्तविकर्में वेदसे अधिक श्रेष्ठ किसी वचनके नहीं होनेसे प्रशंसार्थ यह वचन कहा गया है)॥ १०॥]

> इस शास्त्रके पढ़नेका फल— इत्येतन्मानवं शास्त्रं भृगुप्रोक्तं पठिन्द्रजः । भवत्याचारवाम्नित्यं यथेष्टां प्राप्तुयाद्गतिम् ॥ १२६ ॥

स्गुजीके द्वारा कहे गये इस मानव ( मनु द्वारा प्रतिपादित ) शास्त्रको पढ़ता हुआ द्विज ( इसमें निहित कर्मोंका आचरण तथा वर्जित कर्मोंका त्याग करनेसे ) सदाचारी होता है और यथेष्ठ ( अपनी इच्छाके अनुसार, स्वर्ग तथा मोक्ष आदि ) गतिको प्राप्त करता है ॥ १२६ ॥

> [ मनुः स्वायंभुवो देवः सर्वशास्त्रार्थपारगः । तस्यास्यनिर्गतं धर्मं विचार्यं बहुविस्तरम् ॥ ११ ॥

[स्वयम्भू (ब्रह्मा) के प्रत्र, देव (प्रकाशशील) मनु सम्पूर्ण शास्त्रोंके तत्त्वोंके पारदर्शी हैं, उनके मुखसे निकले हुए अर्थात् उनके द्वारा कहे हुए बहुत विस्तृत (विशद रूपसे वर्णित) धर्मको विचार करके ॥ १९॥

ये पठन्ति द्विजाः केचित्सर्वपापोपशान्तिद्म् । ते गच्छन्ति परं स्थानं ब्रह्मणः सद्म शाश्वतम् ॥ १२ ॥ ] इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां द्वादशोऽध्यायः॥ १२ ॥

सम्पूर्ण पापोंका नाश करनेवाले इस ( धर्मशास्त्र ) को जो कोई द्विज पढ़ते हैं, वे शाश्वत ( नित्य ) ब्रह्मलोकरूप परमपद अर्थात् मोक्षको जाते हैं ॥१२॥ ]

> मानवे धर्मशास्त्रेऽस्मिल्लोकगत्यादिवर्णनम् । पितृपादप्रसादेन द्वादशे पूर्णतामगात् ॥ १२ ॥

चतुर्भुजोऽपि द्विभुजत्वमाप्य श्रीरामनान्ना नरतां गतो यः। विजित्य विंशद्भुजमत्र घर्मं संस्थापयामास स शं करोतु ॥

>0<>

#### श्लोकानुक्रमणिका

| <b>3</b>        | 1990         |   |
|-----------------|--------------|---|
| अकन्येति तु     | टाररप        |   |
| अकामतः कृतं     | 33188        |   |
| अकामतः कृते     | 9 9184       |   |
| अकामतस्तु       | 331350       |   |
| अकामस्य         | . २१४        |   |
| अकारं चाप्यु    | रा७६         |   |
| अकारणपरि        | ३।१५७        |   |
| अकुर्वन्विहतं   | 13188        |   |
| अकृतं च         | 301338       |   |
| अकृता वा        | <b>९।१३६</b> | 1 |
| अकृत्वा भैच     | 21960        |   |
| अक्रोधनान्      | इ।२१३        | - |
| अक्रोधनाः       | ३।१९२        |   |
| अन्तमाला        | ९।२३         |   |
| अचारळवणानाः     | <b>४।७३</b>  |   |
| अन्तेत्रे बीज   | 30103        |   |
| अगारदाही        | 31946        |   |
| अगारादभि        | ६।४१         |   |
| अगुप्ते चत्रिया | ८।३८५        |   |
| अग्निद्ग्धा     | 31999        |   |
| अग्निदान् 💮     | ९।२७८        |   |
| अग्निपकाशनो     | ६।१७         |   |
| अग्नि वा हारये  | <b>C1338</b> |   |
| अग्निवायु       | शश्व         |   |
| अग्निहोत्रञ्च   | श्रीरुप      | 3 |
| अग्निहोत्रं समा | द्राध        | 3 |
|                 |              |   |

अग्निहोज्यपवि 99189 अग्रीनात्मनि हार्ष अग्रीन्धनं भैजचर्या २।१०८ अरने:सोमयमाभ्यां ३।२११ अग्नेः सोमस्य 3164 अझौ प्रास्ताहृतिः 3108 31232 अस्यभावे अग्न्यगारे 8146 शाश्र अग्न्याधेयं 31968 अग्रवाः सर्वेषु 31996 अघं स केवछं अङ्गावपीडनायां 61360 अङ्गुलीर्ग्रन्थि ९।२७७ अङ्ग्रष्टमूलस्य रापुष अचनुर्विषयं 8100 अच्छलेनेव 61960 61986 अजडश्रेद 91999 अजाविकं ८1२३५ अजाविके अजीगर्तः 901904 90169 अजीवंस्तु 991940 अज्ञानात्प्राश्य 991232 अज्ञानाद्यदि 991988 अज्ञानाद्वारुणीं अज्ञेभ्यो ग्रन्थिनः १२।१०३ रावपद अज्ञो भवति पद्मिणः 3188 अण्डजाः

अण्ड्यो मात्राः 3158 अत ऊर्ध्वन्त 2818 अत ऊर्ध्वं त्रयो 2139 अतः स्वल्पोयसि 9916 अतपास्त्वन 81990 अतस्तु विप ७।३४ अतिकान्ते 3018 अतिक्रामेत 3196 अतिथिं चानन शावरर अतिवादांस्ति हा४७ अतैजसानि हापर अतोऽन्यतममा ११।८६ शावद अतोऽन्यतमया अत्युष्णं सर्वमश्चं ३।२३६ अत्र गाथा 9182 50513 अथ मूलमता 61926 अदण्ड्यान् 9210 अद्त्ताना अद्खा तु 31994 अदर्शयित्वा 61944 अदातरि 61989 अदीयमाना 9199 अद्षितानां 91२८६ अदेश्यं यश्च ८।५३ अद्धिरेव ३।३५ अद्भिगात्राणि 41909 अद्भिस्तु प्रोच्णं 41995

| अद्भयोऽग्नि       | 91३२१    | अनपत्यस्य         | ९१२१७        | अनेन नारी        | <b>पा१६६</b>     |
|-------------------|----------|-------------------|--------------|------------------|------------------|
| अद्यात्काकः       | ७।२१     | अनपेद्यित         | 61309        | अनेन'''नित्यं    | 411६९            |
| अद्रोहेणैव        | शश       | अनभ्यासेन         | 419          | अनेन 'यस्तु      | 991994           |
| अहारेण च          | श७इ      | अनर्चितं          | धार१३        | अनेन'''''कुर्वा  | ८।३४३            |
| अधमर्णार्थ        | ८।४७     | अनातुरः           | 81388        | अनेन ''''मिथो    | 20812            |
| अधर्मदण्डनं       | ८।१२७    | अनादेयं           | 61300        | अनेन''''श्राद्धं | इ।२८१            |
| अधर्मप्रभवं       | दादश     | अनादेयस्य         | ८।१७१        | अनेन''''सर्वा    | ६।८१             |
| अधर्मेण च यः प्रा | E 21999  | अनाम्नातेषु       | 321906       | अनेन विप्रो      | शरह०             |
| अधर्मेणैधते       | 81308    | अनारोग्य          | श्राप्       | अन्तर्गतशवे      | 81306            |
| अधस्तान्नोप       | 8148     | अनार्यंता         | 90146        | अन्तर्दशाहे      | 9109             |
| अधार्मिकं         | ८१३१०    | अनार्यमार्थ       | १०।७३        | अन्धो जदः        | टाइ८४            |
| अधार्मिको         | शा१७०    | अनार्यायां        | 90168        | अन्धो मत्स्याह   | ८।९४             |
| अधितिष्ठेश्व      | 8106     | अनाहिताग्निता     | 99154        | अन्नमेषां        | 30148            |
| अधियज्ञं          | दा८३     | अनित्यो विजयो     | ७।१९९        | अनर्हता          | 99149            |
| अधिविद्या         | 81८३     | अनिन्दितैः        | इ।४२         | अन्नादे भ्रणहा   | ८।३१७            |
| अधीत्य विधि       | दाइद     | अनियुक्ता         | ९।१४३        | अन्नाद्यजानां    | 331385           |
| अधीयीरंखयो        | 9019     | अनिर्देशाया गोः   | 416          | अन्यदुप्तं       | 6180             |
| अधोदृष्टि         | शावद     | अनिर्देशाहां गां  | ८।२४२        | अन्यां चेद्दर्श  | ८।२०४            |
| अध्यत्तान्        | 9 69     | अनुक्तनिष्कृतीनां |              | अन्यानपि         | ७।६०             |
| अध्यग्न्यध्या     | 31388    | अनुगम्येच्छ्या    | पान०इ        | अन्ये कृत        | 9164             |
| अध्यात्मरति       | ६।४९     | अनुपन्नन्         | 31306        | अन्येषां चैवमा   | ३।३२९            |
| अध्यापनं ब्रह्म   | 3100     | अनुबन्धं          | टा१२६        | अन्येष्वपि       | ७११८३            |
| अध्या प्रहं दे    | वैव १।८८ | अनुभावी           | ८।६९         | अन्योन्यस्याच्य  | ९।१०१            |
| अध्याः प्रहश्चे   |          | अनुमन्ता          | प्राप्त      | अन्वाधेयं        | 31334            |
| अध्यापयामास       | रावपव    | अनुरक्तः          | ७।६४         | अपः शस्त्रं विषं | 90166            |
| अध्येष्यमाणं तु   | शण्ड     | अनुष्णामि         | राइ१         | अपः सुरा         | 991980           |
| अध्येष्यमाणस्त्वा | २१७०     | अनृतं च           | 99144        | अपत्यं धर्म      | 91२८             |
| अनंशी क्लीब       | 91209    | अनृतं तु          | मा३६         | अपत्यलोभाद्या    | <b>पा</b> १६१    |
| अनग्निरनिकेतः     | ६।४३     | अनृताबृतु         | पागपर        | अपदिश्याप        | clds             |
| अनघीत्य           | ६।३७     | अनेकानि           | <b>पा१पह</b> | अपराजितां        | ६।३१             |
| अनन्तरः सिप       | 91960    | अनेन''''परि       | ६१८५         | अपराह्णस्तथा     | इारपप            |
| अनन्तरमरिं        | 01946    | अनेन'' ''संस्कृ   | रा१६४        | अपसन्यमग्नौ      | इ।२१४            |
| अनन्तरासु         | 9019     | अनेन तु           | ९११२८        | अपह्नवे          | ८।५२             |
|                   |          |                   |              | **               | AND PROPERTY NO. |

| अपां समीपे                   | 21908          | अमस्यैतानि       | पारव          | अल्पान्नाभ्यव    | दापद          |
|------------------------------|----------------|------------------|---------------|------------------|---------------|
| अपाङ्कदाने                   | इ।१६९          | अमन्त्रिका तु    | राइइ          | अवकाशेषु         | इ।२०७         |
| अपाङ्कयोपहता                 | 31963          | अमात्यमुख्यं     | 61383         | अवकीणीं तु       | 263166        |
| अपाङ्कयो यावतः               | दावण्ड         | अमात्यराष्ट्र    | ७११५७         | अवगूर्यं चरेत्   | 391506        |
| अपामग्नेश्च                  | 4199३          | अमात्याः प्राड्  | <b>९।२३</b> ४ | अवगूर्य स्वब्द   | 991204        |
| अपि नः स                     | इ।२७४          | अमात्ये दण्ड     | ७।६१          | अवनिष्ठीवतो      | टारटर         |
| अपि यत्सुकरं                 | <b>७</b> ।५५   |                  | 331305        | अवहार्यो         | 61996         |
| अपुत्रायां                   | ९।१३५          | अमाययैव          | @1308         | अवाविशरा         | ८।८८          |
| अपुत्रोऽनेन                  | 31920          | अमावास्या गुरुं  | 81338         | अवाच्यो दीचितो   | सावद          |
| अपुष्पाः फळ                  | 3180           | अमावास्यामष्टमीं | 8192८         | अविद्यानां तु    | ९।२०५         |
| अप्रणोद्यो                   | 31904          | अमेध्ये वा       | 19198         | अविद्वांश्चेव    | ९।३१७         |
| अप्रयतः                      | दारह           | अयं द्विजैर्हि   | शह६           | अविद्वांसमछं     | रार्१४        |
| अप्राणिभिर्यंत्              | <b>९</b> ।२२३  | अयमुक्तो         | ९१२२०         | अवेचेत गती       | दादव          |
| अप्सु प्रवेश्य               | शरुष्ठ         | अयाज्ययाजनैः     | ३।६५          | अवेदयानो         | टाइर          |
| अप्सु भूमिव                  | 61900          | अयुध्यमान        | शावह          | अव्यङ्गाङ्गी     | \$190         |
| अबीजविक्रयी                  | ९।२५१          | अरचिता गृहे      | ९।१२          | अवतानाम          | 121998        |
| अब्दार्धमिन्द                | 391294         | अरचितारं         | 20 है। 3      | अवतैर्यद्        | 31900         |
| अब्राह्मणः}                  | ८।३४९          | अरण्ये वा        | ११।२५८        | अशक्तवंस्तु      | 90199         |
|                              | रारक्ष         | अराजके हि        | ७।३           | अशासंस्तस्करान्  | <b>९।२५</b> 8 |
| अब्राह्मणाद्ध्य<br>अभयस्य हि | ८।३०३          | अरोगाः सर्व      | १।८३          | अश्मनोऽस्थीनि    | ८१२५०         |
| अभयस्य ।ह                    | ९।२९०          | अर्थकामेष्व      | रा१३          | अश्रोत्रियः      | ३।१३६         |
| अभिपूजित<br>अभिपूजित         | <b>६</b> ।५८   | अर्थसम्पादनार्थं | 919६८         | अश्वीलमेतव्      | शर०ई          |
| अभियोक्ता                    | ८।५८           | अर्थस्य संग्रहे  | 6133          | अष्टापाद्यं तु   | ८।३३७         |
| अभिवादनशील                   |                | अर्थानर्थावुमी   | ८।२४          | अष्टावष्टी       | 991296        |
| अभिवादयेद्                   | था<br>था<br>था | अर्थेऽपब्ययमानं  | 6199          | अष्टी मासान्     | ९1३०५         |
| अभिवादात्परंवि               |                | अलङ्कारं         | ९।९२          | असंस्कृतप्रमी    | <b>३।२</b> 8५ |
| अभिशस्तस्य                   | क्षारु ११      | अलङ्कृतश्च       | ७।२२२         | असंस्कृतान्      | <b>पा३</b> ब  |
| अभिषह्य तु                   | टाइइ७          | अलब्धं चैव       | ७।९९          | असकृद्धर्भ       | 32106         |
| अभोज्यमन्नं                  | 391360         | अलब्धमिच्छेद     | 91909         | असङ्ख्या मूर्तयः | 92194         |
| अमोज्यानां                   | 331345         | अलाबुं दारु      | दापष्ठ        | असन्दितानां      | टाइ४२         |
|                              | 21906          | अलाभे न          | ६।५७          | असपिण्डं         | 41909         |
| अभ्यङ्गमञ्जन                 | राउउ           | अलिङ्गी लिङ्गि   | 81500         | असपिण्डा च       | <b>₹18</b>    |
| अभ्यञ्जनं                    | 331355         | अल्पं वा बहु     | \$1383        | असम्भाष्ये       | ८।५५          |
| अभि काष्णी                   | गुगाग्रह       | । जल्प वा बहु    | 41102         | 1 4(4,411.4      |               |

| असम्भोज्या                         | ९।२३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आचार्यं च           | 81355        | ) आयुष्यं प्राङ्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| असम्यक्कारिणः                      | ९।३५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आचार्यपुत्रः शुश्र  | षु:२।१०९     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>अ</b> साचिकेषु                  | ८।१०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आचार्यश्च           | राररप        | THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T |
| अस्थिमतां तु                       | 631380                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | आचार्यस्त्वस्य      | रावश्य       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अस्थिस्थूणं                        | दा७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आचार्यं तु          | रार४७        | आरभेतैव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| अस्मिन् धर्मो                      | 31300                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | भाचार्यो ब्रह्मणो   | शश्रद        | आरम्भरुचित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| अस्रं गमयति                        | <b>३।२३०</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | आचार्यो ब्रह्मलो    | 81365        | आर्तस्तु कुर्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>अस्वतन्त्राः</b>                | ९।२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | आष्छाद्य चार्य      | ३।२७         | आर्द्रपादस्तु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| अस्वामिना                          | ८।१९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आतुरामभि            | 991992       | आर्धिकः कुळ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| अहन्यहन्य                          | ८।८१८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आसमृश्च             | ८।३४९        | आर्थता पुरुष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अहं प्रजाः                         | 3158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आत्मनो यदि          | 331338       | आर्ष धर्मी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| अहार्यं ब्राह्मण                   | ९११८९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आत्मैव देवताः       | 991999       | आर्षे गोमिथुर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| अहिंसयेन्द्रिया                    | हाण्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आत्मेव ह्यात्मनः    | ८।८४         | आवृत्तानां गुर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| अहिंसयैव                           | 21999                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आददीत न             | ९।९८         | आश्रमादाश्रम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अहिंसा सत्य                        | १०।६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आददीताथ ''द्रु      | ७।१३१        | आश्रमेषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| भहुतं च                            | ३।७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आददीताथ "प्र        | ८।३३         | आषोडशाद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| अहोरात्रे                          | शहप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | आदाननित्या          | 99194        | आसनं चैव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| अह्या चैकेन                        | पाइ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आदानमप्रिय          | ७।२०४        | आसनावसथौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| अहा राज्या च                       | ६।६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आदिष्टी नोदकं       | 4166         | आसनाशन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| श्रा                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | आद्यं यन्त्र्यत्तरं | ११।२६५       | आसनेषूप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| आकारैरिङ्गितैः                     | ८।२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आद्याद्यस्य         | 1150         | असपिण्डिकया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| आकाशात्तु                          | शुष्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आधिः सीमा           | ८।१४९        | आ समाप्तेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| आकाशेशास्तु                        | 81358                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आधिश्चोपनिधि        | ८।१८५        | आ समुद्रात्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| आगःसु ब्राह्मण                     | 81583                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आपः शुद्धा          | <b>पा१२८</b> | आसां महर्षि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| आगमं निर्गमं                       | \$1803<br>21591                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | आपत्कल्पेन          | 33156        | असीतामरणात                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| आचम्य'''नित्यं                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | आपदर्थं धनं         | ७।२१३        | आसीदिदं तमे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| आचम्य'''नित्यमु                    | CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE | आपद्गतोऽथवा         | ९।२८३        | आसीनस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>आच</b> म्योदक                   | ३।२१७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आपो नारा            | 3190         | आहरेब्रीणि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| आचारः परमो                         | 91906                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | आप्ताः सर्वेषु      | ८।६३         | आहवेषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| आचारहीनः                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | भामन्त्रितस्तु      | ३।१९१        | आह्ताभ्युद्यतां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| आचाराह्चिच्युतो<br>आचाराह्चिच्युतो |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | आयतिं सर्व          | 2018         | आ हैव सनखा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| आचाराहळ्भते ।<br>आचाराहळभते ।      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     | ७११७९        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| आचार्यं स्व                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | आयुष्मन्तं सुतं     | ३।२६३        | इ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| जावाव रव                           | 3123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | आयुष्मान् भव        | २।१२४        | इच्छ्यान्योन्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                     |              | THE RESERVE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

ष्यं प्राङ्मुखो शपर गवश्च 90198 यांश्च 90169 यानां च 419 ोतैव ८।३०० भरुचिता १२।३२ तु कुर्यात् टार१६ गदस्तु शावह कः कुळ क्षारपर ा पुरुष ७१२११ धर्मो १२।१०६ गोमिथुनं द्रापद ानां गुरु ७।८२ गदाश्रमं । दाइ४ ८१३९० ोषु शाद् राइट चैव ७।१६१ ावसथी 31900 ाशन शर्र षूप ३१२०८ ण्डक्रिया इ।२४७ नासेः राइ४४ मुद्रात्त शारर महर्षि दाइर **मरणात्** 41946 देदं तमो 914 २199६ स्य ीणि 99193 19169 भ्युचतां 28518 सनखा २११६७

इ।२३

| इतरानपि                                                      | ३।३२         | इह चामुत्र          | १२।८९    | उद्गहित्मनः           | 3118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------|--------------|---------------------|----------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| इतरानि                                                       | ३।११३        | इह दुश्चरितैः       | 33186    | उद्भिजाः स्थावरा      | : 118ई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| इतरे कृतवन्तस्तु                                             | ९।२४२        | ई                   |          | उद्यतेराहवे           | 4196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| इतरेषां तु                                                   | १०।९३        | ईशो दण्डस्य         | 191284   | उद्वर्तनमप 🔧          | शावद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इतरेषु तु                                                    | \$183        | 3                   |          | उन्मत्तं पतितं        | ९।७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| इतरेषु त्वपाङ्मयेषु                                          | इ।१८२        | उक्त्वा चैवानृतं    | 99166    | उपचारक्रिया           | टाइए७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इतरेषु सस                                                    | 9190         | उचावचेषु            | ६।७३     | उपच्छन्नानि           | ८।२४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इतरेष्वागमाद्                                                | 9162         | उच्छिष्टमन्न        | 901924   | <b>उपजप्यानुप</b>     | ७।१९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इत्येतत्तपसो                                                 | 331588       | उच्छिष्टेन तु       | शावध्य   | उपधाभिश्च             | ८।१९३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इत्येतदेनसा                                                  | 331580       | उच्छीर्घके          | ३।८९     | उपनीय गुरुः           | राइड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| इत्येतन्मानवे                                                | १२।१२६       | उच्छेषणं तु         | ३।२६५    | उपनीय तु तत्          | इ।२२८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इदं शरण                                                      | ६।८४         | उच्छेषणं भूमि       | इ।२४६    | उपनीय तु यः           | 51380                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इदं शास्त्रं तु                                              | 9146         | उत्कृष्टायामि       | 9166     | उपपन्नो गुणैः         | 91181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इदं शास्त्रमधी                                               | 31308        | उत्कोचकाश्चौप       | ९१२९८    | उपपातकसंयुक्तः        | 391906                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| इदं स्वस्त्ययनं                                              | 31308        | उत्तमां सेवमानस     | तु मा३६६ | उपरुध्यारि            | ७।१९५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इदं तु वृत्ति                                                | 90164        | उत्तमाङ्गोद्धवा     | 9183     | उपवासकृशं             | 991984                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| इन्द्रस्यार्कस्य                                             | ९।३०३        | उत्तमानुत्तमान्     | शर४५     | उपवेश्य तु            | ३।२०९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इन्द्रानिलयमा                                                | ৩।৪          | उत्तमैहत्तमैः       | शरश्र    | उपसर्जनं 🎺 💮          | <b>८।१२१</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| इन्द्रियाणां विच                                             | 2166         | उत्थाय पश्चिमे      | ७।१४५    | उपस्थमुद्र            | ८।१२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इन्द्रियाणां जये                                             | <b>७।</b> ४४ | उत्थायावश्यकं       | श्रा९३   | उपस्पृशंखिषवणं        | ६।३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| इन्द्रियाणां तु                                              | श९९          | उत्पत्तिरेव         | 9196     | उपस्पृश्य द्विजो      | र।५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| इन्द्रियाणां निरो                                            | ६१६०         | उत्पद्यते गृहे      | 91990    | उपाकर्मणि             | 81999                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इन्द्रियाणांदोष                                              | शुरु         | उत्पद्यन्ते         | १२।९६    | उपाध्यायान्           | शावश्रप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| इन्द्रियाणां "धर्म                                           | १२।५२        | उत्पादकब्रह्म       | रा१४६    | उपानहीं च             | शहर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| इन्द्रियाणि यशः                                              | 33180        | उत्पादनमपत्य        | ९।२७     | उपासते ये             | इ।१०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इन्द्रियार्थेषु                                              | शावद         | उत्सादनं च          | रा२०९    | उपेतारमुपेयं          | ७।२१५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इन्धनार्थ                                                    | 99168        | उदकं निनये          | इ।२१८    | उभयोईस्तयोः           | ३।२२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इमं छोकं                                                     | <b>२।२३३</b> | उद्कुम्भं '         | रा१८२    | उभाभ्यामप्य           | १०।८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| इमं हि सर्व                                                  | ् ९१६        | उदके मध्यरात्रे     | 81303    | उभाविप तु             | टाइंख्छ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| इमान्नित्यमत                                                 | 81303        | <b>उदितेऽनुदिते</b> | रा१५     | उष्ट्रयानं 🝵          | 331503                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| इयं विशुद्धि                                                 | 99169        | उदितोऽयं 💮          | ९१२५०    | उष्णे वर्षति          | 331335                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| इयं भूमिहिं                                                  | ९।३७         | उद्धारो न           | 31999    | ऊ                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| इष्टिं वैश्वानरीं                                            | 199150       | उद्घते दिचणे        | ूँ शहरे  | <b>जनद्विवार्षिकं</b> | पादट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| THE RESERVE THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. |              |                     |          |                       | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE |

| ऊध्वं विभागा        | ९१२१६         |     | कः शयीत           |
|---------------------|---------------|-----|-------------------|
| अध्वै नाभेर्मध्य    | 3135          |     | ह एव चरे          |
| ऊर्ध्वं नाभेयांनि   | पा१३२         | पुर | ह एव सुह          |
| ऊध्वं वितुश्च       | 31308         | पुर | ह प्वीरस          |
| जध्वं प्राणा        | २।१२०         |     | क्कालं चरे        |
| 来                   | -47.2         |     | कं गोमिथु         |
| ऋचेष्ट्याप्रायणं    | ६११०          | षु  | कजातिर्हि         |
| <b>श्रुवसंहितां</b> | 9 91२६२       | षु  | कदेशं तु वे       |
| ऋग्वेद्विद्यजु      | 921992        | Ų   | कमप्याश           |
| ऋग्वेदो देव         | 81358         | Q   | कमेव तु           |
| ऋचो यजूंषि          | १ शारद्       | पु  | कमेव दह           |
| ऋजवस्ते तु          | रा४७          | Q   | करात्रं तु        |
| ऋणं दातुमशको        | ८।३५८         |     | काकिनश्र          |
| ऋणानि त्रीण्यपा     | ६।३५          |     | काकी चि           |
| ऋणे देये            | ८।१३९         |     | काचरं पर          |
| ऋणे धने             | <b>९</b> १२१८ |     | कादशं म           |
| ऋतमुब्छशिलं         | श्राप         |     | <b>कादशेन्डि</b>  |
| ऋतामृताभ्यां        | 818           |     | (काधिकं           |
| ऋतुः स्वाभाविकः     | ३।४६          |     | <b>र्</b> कान्तरे |
| ऋतुकालाभिगार्म      | ो ३।४४        | 1   | रका छिङ्गे        |
| ऋिववपुरोहिता        | शावण्ड        |     | एकैकं हास         |
| ऋत्विग्यदि वृतो     | टा२०६         | 250 | एकैकं ग्रास       |
| ऋत्विजं यस्त्यजेव   | ८।३८८         |     | पुकैकमपि          |
| ऋषयः पितरो          | 3160          |     | एकोऽपि व          |
| ऋषयः संयता          | ११।२३६        |     | एकोऽलुङ           |
| ऋषयो दीर्घ          | श्राद्ध       |     | एकोऽहम            |
| ऋषिभिर्बोह्यणैः     | ६।३०          |     | प्तचतुर्वि        |
| ऋषिभ्यः पितरो       | 31209         | 1   | एतच्छीचं          |
| ऋषियज्ञं देव        | શાર           | 9   | एतत्तु न          |
| · ·                 |               | 14  | एतत्त्रयं         |
| ्र युक्तं वृषभ      | 9112          | 3   | एतइण्ड            |
| पुकः प्रजायते       | श्रादश        | 0   | प्तदत्तर          |
| ं एकः शतं योध       | তাত           | 8   | एतदन्ता           |
|                     |               |     |                   |

21960 हाधर 2199 हद् 319६३ द् नं हायप इ।२९ ८१२७० वेदस्य 21989 येद् 3163 3193 ७१९ ३११०२ शावहद शरपट न्त रा८३ नो राइड द्या रादड 31999 90193 प्रावइद 991298 991293 ा । ।३।१२९ 921993 वेद धस्तु ८१७७ स्मी =199 धं 91900 प्रावदेख परे 9199 हि शावद्व विधिं ८१२२१ प्रेतां 2196 9140 स्तु

पारह प्तदुक्तं द्विजा एतदेव चरेदब्दं ११।१२९ एतदेव विधि 331966 एतदेव वतं कुर्युः ११।११७ प्तदेव वतं कृत्सं ११।१३० प्तद्देशप्रसूतस्य २।२० एतद्धि जन्म १२।९३ एतद्रद्रास्तथा । 331223 एतद्वः सार ९।५६ प्तद्वि "" ख्रयी ४।१२४ प्तद्वि"""वाह्यणाः ४।६१ प्तद्वि .....दरोगः ७।३२६ प्तद्धि धार्मिकः ८।२४४ एतद्वि""विज्ञेयं ९।१४८ पुतद्धोऽशीचं 41900 एतद्वोऽ ... निःश्चे १२।११६ प्तद्वोऽ "विधानं ३।२८६ एतद्वोऽयं भृगः 9149 एतमेके वद 921923 एतमेव विधि 991290 पुतयर्चा 3160 पुतस्मिन्नेनसि ११।१२२ एतांस्त्वभ्युदितान् ४।१०४ एताः प्रकृतयो ७।१९६ एता द्यास्य १२।२३ पुतानाहुः । ८।१२२ एतानेके महा धारर **एतान्दोषानवेदय** 61909 पुतान् द्विजातयो रारश पुतान्येनांसि 💎 99109 पुतान् विगर्हिता 31940 प्तावानेव 6184 एताश्चान्याश्च लोके ९।२४

एताश्रान्याश्च सेवेत ६।२९ पुतास्तिसस्तु 331305 एते चतुर्णां 901930 एतेभ्यो हि 9013 एते सनंस्तु शाइह एते राष्ट्र वर्त ९।२२६ पुते पट् 90120 पुतेषां निग्रहो ८।३८७ प्तेष्वविद्यमानेषु 51589 एतेरुपायेरन्येश्च 31392 **एते**र्द्धिजातयः 991228 **एतै**र्लिङ्गेर्नयेत् टार्पर प्तैविवादान् 81969 एतैर्वते" "अगम्या १ १। १६९ एतेर्वते "'गुल्म 991902 पुतैर्वतैरपोहेयुः 991909 **युतैर्वतैरपोद्यं** 991984 एधोदकं मूल शरश् एनसां स्थूल 991292 पुनस्विभिरनि 991969 एवं यः सर्वभूतानि ३।९३ एवं यः सर्वभूतेषु १२।१२५ प्वं यथोक्तं पार एवं यद्यप्य ९१३१९ पुवं विजय 91909 एवं विधान् 312६६ एवं वृत्तस्य ७।३३ प्वंवृत्तां सवणाँ 419६७ एवं स जाप्रत् 3190 एवं सञ्चित्य 991239 पुवं सन्त्यस्य दाउ६ एवं स भगवान् 121119 प्वं समुद्धतो ८।११६ पुवं सम्यग्घवि 3169

एवं सर्वं विधायेदं ७११४२ एवं सर्वं स 9149 एवं सर्वमिदं ७१२१६ एवं सर्वानिमान् 01850 एवं सह वसेयुवी 31999 एवं स्वभावं 3198 एवं कर्मविशेषेण 99142 एवं गृहाश्रमे 419 एवं चरति यो रार४९ एवं चरन् सदा ८।३२४ पुवं दढवतो 99169 एवं धर्म्याणि 31349 एवं निर्वपणं ३।२६० एवमाचरतो 91990 एवमादीन् 312६0 **प्**वमेतेरिदं 3183 एवं प्रयत्नं ७१२२० पुष दण्डविधिः 61796 एष धर्मविधिः 901939 एष धर्मों ऽविले 21836 एष धर्मो गवाश्वस्य ९।५५ एष धर्मोऽनुशिष्टो हाटइ एव नौयायिनामु 20812 एष प्रोक्तो हिजा राइट एष वै प्रथमः 31380 एष वोऽभिहितो हा९७ एष शौचविधिः 4198६ एष शौचस्य 91990 एष सर्वः "कर्मणां १२।८२ एष सर्वः ''स्त्रिप्र 92199 पुष सर्वाणि 351158 एष खीपुंसयो ९११०३ एवा धमस्य शर्प पुषा पापकृता 331308 एषामन्यतमे 61999 एषामन्यतमो 31385 एषा विचित्रा 99196 एषु स्थानेषु 616 पुषोऽखिलः कर्म 91३२५ एषोऽ" 'दण्ड ८।३०१ एषोऽ ''धर्मः ८।२६६ एषोदिता गृह शरपड एषोदिता लोक 3134 एषोऽनाद्याद्न 991969 एषोऽनापदि ९।३३६ प्षोऽनुपस्कृतः 19186 एव्वर्थेषु पश्चन् 4185 Ù ऐन्द्रं स्थानमभि ८।इ८४ श्रो ओघवाताहतं 3148 ओङ्कारपूर्विका राठश ओषध्यः पशवः 4180 श्रो औरभ्रिको माहि ३।१६६ औरसः चेत्रज 31948 औरसचेत्रजी 31964 **औषधान्यगदो** ११।२३७ कणान्वा भच्येद 99192 कन्यां भजन्ती ८।३६५ कन्याया दृषणं 99159 कन्यायां दत्त 3130 कन्यैव कन्यां या ८।३६९

कपालं वृत्त

कर्णश्रवेऽनिले

\$188

81305

कणीं चर्म च टारइ४ शरह कर्मणां च कर्मणाऽपि 21999 शारर कर्मात्मनां च शरक्ष कर्मारस्य पा१२ कलविङ्क ९।३०२ किलः प्रसुप्तो ११।२३ कल्पयित्वाऽस्य काणं वाप्यथवा 80512 कानीनश्च 31980 कामं श्राद्धेऽर्चये \$1388 कामकोधी तु टा१७५ ७।४६ कामजेषु कामतो रेतसः 991920 कामं तु चपयेद् थावया रार१६ कामं तु गुरु काममामरणात् 3169 90190 कासमुत्पाद्य रार कामात्मता न ८११२१ कासाइशगुणं कामान्माता पिता २।१४७ कामिनीषु 61993 कारावरों १०।३६ कारकाव्छित्प ७११३८ कार्कान्नं प्रजां शहराष्ट्र कार्पासमुपवीतं 5188 कार्पासकीट 991966 कार्यं सोऽवेच्य 1990 कार्षापणं भवेद टाइइ६ कार्णरीरव 5183 कालं कालवि 3158 कालकाकं महा ३।२७२ कालेऽदाता पिता 318

किञ्चिदेव तु दाप्यः ८।३६३ किञ्चिदेव तु 991989 कितवान् कुशी ९।२२५ शाइव किन्नरान्वानरान् कीटाश्चाहिपत 991280 कीनाशो गोवृषो 31940 **कुटुम्बार्थेऽध्य** टा१६७ क्रचेत्रश्च 2199 करनेत्रांश्र ७११९३ कुर्याद्घृतपशुं पाइ७ कुर्यादहरहः 3162 कुलजे वृत्त 21909 कुले मुख्येऽपि 90150 क्विवाहैः ३।६३ कुशीलवो 31949 810 कुशूलधान्यको कुसीदवृद्धिहै ,61949 कुह्नै चैवानुमत्ये ३।८६ ९।२३२ कूटशासन कूष्माण्डेवीपि 30812 कृतदारोऽपरान् 9014 कृतं त्रेतायुगं ९।३०१ कृतवापनो 99106 कृतानुसाराद टा१५२ कृतोपनयन रा१७३ कृत्वा पापं हि 991230 कृत्वा मूत्रं पुरीषं 41936 कृत्वा विधानं 31968 कृत्वेतद्विल इ।९४ कृत्सनं चाष्ट्रविधं 61368 कृमिकीटपतङ्गांश्च 3180 कृमिकीटपतङ्गानां ११।७० कृमिकीटवयोहत्या १२।४६ कृषिं साध्वित 80108 कृष्टजानामोष 991988 कृष्णपत्ते दशस्या इ।२७६ कृष्णसारस्तु रारइ वलृप्तकेशन "द्नितः धा३४ क्लूप्तकेश""पात्री दापर केतितस्तु यथा ३।१९० केशग्रहान् शादर केशान्तः षोडशे राहफ केशान्तिको बाह्य राष्ट्र केशेषु गृह्णीतो टारटर कोष्ठागारायुधा 31260 कौटसाच्यं तु टा१२३ कौरसं जप्त्वाप 285166 कौशेयं तित्तिरिः १राइ४ कौशेयाविकयो 41930 कयविकय ७११२७ कन्यादस्करो ११।१५६ क्रव्यादांस्तु 991930 ऋध्यादाञ्छकुनान् 4199 कियाऽ**म्युपगमा**व् 3193 कीणीयाद्यस्त्व ८।१७४ कीरवा विकीय टाररर कीत्वा स्वयं पाइर क्रध्यन्तं न 2813 चत्र जीतस्तथो 90199 चत्रुप्रपुकसानां 90188 चत्रविट्शूद ९।२३९ चत्रस्यातिप्रवृ ९।३२० चित्रयं चेव वैश्यं 61833 चत्रियं चेव सप शावदेत चत्रियस्य परो 01388 चत्रियाच्छद 9019

| चत्रियाद्विप                 | 90199   | गिरिपृष्टं          | 01380         | ब्रामघाते 🔧          | 61508        |
|------------------------------|---------|---------------------|---------------|----------------------|--------------|
| चत्रियायामगुप्ता             | ८।३८४   | गुच्छगुरुमं तु      | 3186          | ग्रामदोषान् 💮        | ७।११६        |
| चत्रियो बाहु                 | 33158   | गुणांश्च सूप        | इ।२२६         | ग्रामस्याधिपतिं      | ७११११        |
| चन्तव्यं प्रभुणा             | ८१३१२   | गुरुं वा बालवृद्धी  | नाइप०         | <b>ब्रामादाह</b> स्य | इ।२८         |
| चरन्ति सर्वा                 | शेटिष   | गुरुणानुमतः         | 318           | ग्रामीयककुळानां      | ८।२५४        |
| चान्त्या शुद्धान्ति          | 41900   | गुरुतल्पवतं         | 991999        | ग्रामेष्वपि च        | ९।२७१        |
| चीणस्य चैव                   | ७११६६   | गुरुतल्पे भगः       | ९।२३७         | ग्रीष्मे पञ्चतपास्तु | ६।२३         |
| श्चद्रकाणां पश्चतां          | ८१२९७   | गुरुतल्प्यभि        | 991903        | <b>ਬ</b>             |              |
| च्छधार्तश्चात्तु '           | 301906  | गुरुपत्नी तु        | शरशर          | <b>घृतकु</b> म्भं    | 331338       |
| चेत्रं हिरण्यं               | रार४६   | गुरुवस्प्रतिपूज्याः | 51530         | घाणेन सुकरो          | इ।२४१        |
| चेत्रकूपतडागानां             | टा२६२   | गुरुषु त्वभ्यतीतेषु | । शरपर        | च ।                  |              |
| चेत्रजादीन्                  | 91960   | गुरून् भृत्यांश्रो  | शरप१          | चक्रवृद्धिं समा      | ८।१५६        |
| चेत्रभूता स्मृता             | शा३३    | गुरोः कुले न        | 51368         | चकिणो दशमी           | २।१३८        |
| चेत्रियस्यात्यये             | ८।२४३   | गुरोः प्रेतस्य      | पाइप          | चण्डालश्वपचानां      | 90199        |
| चेत्रे वन्येषु               | C1583   | गुरोर्गुरौ          | शर०प          | चण्डालात्पाण्डु      | १०।३७        |
| चेम्यां सस्यप्रदां           | ७।२१२   | गुरोर्यत्र          | २।२००         | चण्डालान्त्यश्चि     | 991904       |
| चौमवच्छङ्ख                   | पावरव   | गुल्मान् वेणंश्व    | ८।२४७         | चाण्डालेन तु         | 30136        |
| ख                            | 100     | गुल्मांश्च स्थाप    | 01990         | चतुरः प्रात          | 991299       |
| खं सन्निवेशयेत्              | 121120  | गृहं तडाग           | ८।२६४         | चतुरोंऽशान्          | ९।१४३        |
| खञ्जो वा यदि                 | 31585   | गृहस्थस्तु यदा      | हार           | चतुरो बाह्मण         | ३।२४         |
| खट्वाङ्गी चीर                | 991904  | गृहिणः पुत्रिणो     | टाइर          | चतुर्णावर्णा         | 3120         |
| खराश्वोष्ट्रमृगे             | ११।६८   | गृहीत्वा मुसळं      | 991900        | चतुर्णा '''द्विजा    | शह           |
| खरावा दूस्य<br>खलात्वेत्राद् | 33130   | गृहे गुरावरण्ये     | त्राष्ट्र     | चतुर्णाः "प्राय      | ९।२३६        |
| ख्यापनेना <u>न</u>           | 331250  | गोत्रस्विथे जन      | 31385         | चतुर्थकालम           | 991909       |
| Caldania                     | 111440  | गोपः चीरभृतो        | ८।२३१         | चतुर्थमाददानो        | 901996       |
| ग                            |         | गोमूत्रं गोमयं      | 991292        | चतुर्थमायुषो         | 813          |
| ्गत्वा कच्चान्तरं            | ७।२२४   | गोमूत्रमित्रवर्णं   | 99189         | चतुर्थं मासि         | <b>२।३</b> ४ |
| गन्धर्वा गुह्यका             | 35180   | गोरचकान्            | ८।३०३         | चतुर्भिरपि ्         | 8129         |
| गर्दभाजाविकानां              |         | गोवधोऽयाज्य         | 99148         | चतुष्पात्सकलो        | 9169         |
| गर्भाष्टमेऽब्दे              | श३६     | गोऽश्वोष्ट्रयान     | <b>डाइ०</b> ८ | चत्वार्याहुः सह      | 9158         |
| गर्भिणी तु                   | 51800   | गोषु बाह्मण         | इ।३२%         | चराणामञ्ज            | पार्         |
| गत्वा चान्नमु                | क्षाउ०९ | गौडी पैष्टी च       | 13138         | चरितव्यमतो           | 99143        |
| गाभेंहींमेर्जात              | रार७    | प्रहीता यदि         | 619६६         | चारुणां सुक्         | 41336        |

| चर्मचार्मिक ८।२८९         | जपहोमेरपैत्येनः १०।१११   |
|---------------------------|--------------------------|
| चाण्डालश्च ३।२३९          | जिपत्वा त्रीणि ११।१९४    |
| चातुर्वर्ण्यं त्रयो १२।९७ | जपोऽहुतो हुतो ३।७४       |
| चातुर्वर्ण्यस्य १२।१      | जप्येतुनैव २।८७          |
| चान्द्रायणं वा ११।१०६     | जरां चैवाप्रती १२।८०     |
| चान्द्रायणविधानैः ६।२०    | जराशोकसमाविष्टं ६१७७     |
| चारणाश्च सुप १२।४४        | जाङ्गलं सस्य ७।६९        |
| चारणोत्साह ९।२९८          | जातिजानपदान् ८।४१        |
| चिकित्सकस्य ४।२१२         | जातिभ्रंशकरं ११।१२४      |
| चिकित्सकान् ३।१५२         | जातिमात्रोपजीवी ८।२०     |
| चिकित्सकानां ९।२४४        | जातो नार्यामना १०।६७     |
| चिरस्थितमपि पारश          | जातो निषादा १०।१८        |
| चूडाकर्म द्विजा शह्य      | जामयोऽप्सरसां ४।१८३      |
| चैत्यदुमश्मशा १०।५०       | जामयो यानि ३।१८          |
| चैळवचर्मणां ५।११९         | जाळान्तरगते ८।१३२        |
| चोरैरुपप्लुते । । । १११८  | जित्वा सम्पूजयेद् ७।२०१  |
| चोदितो गुरुणा २।१९१       | जीनकार्मुक १९११३८        |
| चोरैह्र्तं जले ८।१८९      | जीर्णोद्यानान्य ९।२६५    |
| <b>छ</b>                  | जीवन्तीनान्तु ८।२९       |
| छत्राकं विड्वराहं पा१९    | जीवसंज्ञोऽन्तरात्मा१२।१३ |
| छायायामन्धकारे ४।५१       | जीवितात्यय १०।१०४        |
| छाया स्वो दास ४।१८५       | जीवेदेतेन १०।९५          |
| छिन्ननास्ये भन्न ८।२९१    | ज्ञातिभ्यो द्रविणं ३।३१  |
| छुछुन्द्रिः शुभान् १२।६५  | ज्ञातिसम्बन्धिभः ९।२३९   |
| छेदने चैव ८।२९२           | ज्ञाननिष्ठा द्विजा २।१३४ |
|                           | ज्ञाननिष्ठेषु १।१३५      |
| <b>জ</b> ্                | ज्ञानं तपोऽग्नि ५।१०५    |
| जगतश्च समु १।१११          | ज्ञानेनैवापरे ४।२४       |
| जटिलं चानधी ३।१५१         | ज्ञानोत्कृष्टाय ३।१३२    |
| जडमूकान्ध ७।११९           | ज्यायांसमनयोः ३।१३७      |
| जनन्यां संस्थितायां ९।१९२ | ज्येष्ठः कुलं वर्ध ९।१०९ |
| जन्मज्येष्ठेन ९।१२६       | ज्येष्ठ एव तु । १।१०५    |
| जन्मप्रशृति ८।९०          | ज्येष्ठता च ११।१८५       |
| जपन् वान्यतमं ११।७५       | ज्येष्ठस्तु जातो ९।१२४   |
|                           |                          |

| ज्येष्ठश्चेव कनि      | 91992             |
|-----------------------|-------------------|
| ज्येष्ठस्य विंश       | 31998             |
| ज्ये ष्टेन जात 👚      | ८।१०६             |
| ज्येष्ठो यवीयसो       | 3146              |
| ज्योतिषश्च विकु       | 3108              |
| झ                     |                   |
| झन्ना मन्ना           | १२।४४             |
| झन्नो मन्नश्च         | 30155             |
| ड                     |                   |
| <b>डिम्भाहवहतानां</b> | पादप              |
| ्त                    |                   |
| तं यस्तु ह्रेष्टि     | ७।१२              |
| तं राजा प्रणयन्       | ७।२७              |
| तं हि स्वयम्भूः       | 3168              |
| त एव हि त्रयो         | रार३०             |
| तं चेद्भ्युदितात्     | रारर०             |
| तडागभेदकं             | ८।२७८             |
| तडागान्युद्रपा        | ८।२४८             |
| ततः प्रसृति यो        | ९।६८              |
| ततः स्वयम्भू          | ાક્               |
| तत्स्तथा स            | शह०               |
| ततो दुर्गं च          | ७।२९              |
| ततो अक्तवतां          | ३।३५३             |
| तत्प्राज्ञेन विनीते   |                   |
| तत्र भुक्त्वा पुनः    |                   |
| तत्र यस्प्रीतिसंयु    |                   |
| तत्र यद् ब्रह्मजन्म   |                   |
| तत्र ये भोजनीय        |                   |
| तत्र स्थितः प्रजा     |                   |
| तत्रात्मभूतेः         | ७१२१७             |
| तत्रापरिष्टुतं        | ८।२३८             |
| तत्रासीनः स्थितो      | The second second |
| तरसमुखो हि            | टाइपइ             |

तस्महायरनुगतैः 312६७ ७।७५ तत्स्यादायुध तथा च अतयो 3198 तथा धरिममे ८।३२१ तथा नित्यं यते 31902 तथैव सप्तमे 99198 तथैवाचेत्रिणो 9149 तद्ण्डभवद् 919 तद्ध्यास्योद्वहेद ७१७७ तदाविशन्ति 9196 तद्वद्य धर्मतो ८११०३ तद्वे युगसहस्रान्तं 9193 तन्तुवायो दश ८।३९७ तं देशकाली ७19६ तपः परं कृतयुगे १।८६ तपस्यादि ७१६ तपसापनुनुत्सुस्तु ११।१०१ तपसैव विशुद्धस्य ११।२४२ तपस्तप्रवासुजदु तपोबीजप्रभावैस्तु तपोमूलमिदं ११।२३४ तपो वाचं रतिं 9124 तपो विद्या च 351308 तपोविशेषैर्विधैः रा१६६ 991298 तप्तकृच्छं चरन् तमसा बहुरूपेण 3183 तमसो लच्णं 32136 तमोऽयं तु समा 9144 तं प्रतीतं स्वध ३।३ तयोर्नित्यं प्रियं शरर तस्मादविद्वान् 81999 तस्मादेताः सदा 3149 तस्माद्धमं यमिष्टेषु ७।१३

तस्माद्धमं सहायार्थे ४।२४२ टा१७३ तस्माद्यम इव तस्मिन् देशे य 2196 तस्मिन्नण्डे स 9193 तस्मिन् स्वपति १।५३ तस्य कर्मविवे 91902 तस्य भृत्यजनं 99122 तस्य मध्ये सुप ३०१० तस्य सर्वाणि ७।१५ तस्य सोऽहर्निश 3108 तस्यार्थे सर्व 198 तस्याहुः सम्प्रणे विश्व तस्येह त्रिविध 3518 शाधर तां विवर्जयतः ताडियस्वाः 'कण्ठे ११।२०५ ताडियत्वा "संर शावहद तान् प्रजापति शररप 912६9 तान् विदिखा तान् सर्वानिभ 91999 तापसा यतयो 38186 दा२७ तापसेष्वेव ताभ्यांस शक्लाभ्यां १।१३ तामिस्रमन्ध 2218 १२१७५ तामिस्रादिषु ताम्रायःकांस्य 41998 90166 तावुभावप्यसं तावुभी भूत 35138 तासां क्रमेण द्राइ९ टार३६ तासां चेदव 3180 तासामाद्याश्च तिरस्कृत्योचरेत् 8183 तिछैवींहियवै दारद् 991999 तिष्ठन्तीष्वनु

तीचणश्चैव सृदु 01380 ९।२३३ तीरितं "यत्र तुरीयो ब्रह्म ११।१२६ तुलामानं प्रतीमानं ८।४०३ 991966 तृगकाष्ठ**द्रमाणां** 92146 तृणगुरुमळतानां तृणानि भूमि 31909 ते चापि बाह्यान् 25106 ते तमर्थमपृच्छन्त रा१५२ तेन यद्यत्सभृत्येन ७।३६ तेनानुभूयता 92199 ते पृष्टाः सम ८१२५५ ते पृष्टाः 'सीमा ८।२६१ [तेऽभ्यासात्कर्मणा<u>ं</u> 35108 तेभ्योऽधिगच्छेद ७।३९ तेभ्यो छब्धेन 991923 तेषां वेदावदो 99169 33185 तेषां सतत तेषां स्वं स्वम ७१४७ तेषां ग्राग्याणि 91930 तेषां तु समवेतानां २।१६९ २।२२९ तेषां त्रयाणां 3198 तेषां त्ववयवान् इ।२२२ तेषां दत्त्वा तु तेषां दोषानभि 91262 82612 तेषां न द्याद् तेषामनुपरोधेन रार३६ ७१६२ तेषामर्थे नियु 812 तेषामाद्यमृणादानं तेषामारचभूतं इ।२०४ तेषामिदं तु 3138 तेषामुदकमानीय 31290 तेषु तेषु तु ९।२९७

| तेषु सम्यग्                  | शर            |
|------------------------------|---------------|
| ते षोडश स्याद्               | ८११३६         |
| तैः सार्धं चिन्त             | <b>७।५६</b>   |
| तैजसानां मणी                 | 41999         |
| तौ तु जातौ                   | ३।१७५         |
| तौ धर्म पश्यतः               | 92199         |
| त्यजेदाश्वयुजे               | दावप          |
| त्रयः परार्थे                | 61948         |
| त्रयाणा'''गुणानां            | १२।३४         |
| त्रयाणाः 'यः                 | १२।३०         |
| त्रयाणामप्युपाया             | ७।२००         |
| त्रयाणामुदकं                 | 919८६         |
| त्रयो धर्मा निव              | 90100         |
| त्रसरेणवोऽष्टौ               | ८।१३३         |
| त्रिंशहपों <u>ह</u> हेत्     | ९।९४          |
| त्रिणाचिकेतः                 | ३।१८५         |
| त्रिदण्डमेतन्नि              | 92199         |
| त्रिपचाद् वन्                | 81900         |
| त्रिभ्य एवं तु               | २१७७          |
| त्रिरहिखर्निशायां            | ११।२३३        |
| त्रिराचमे खानि               | शह०           |
| त्रिराचमे "शारीरं            |               |
| त्रिरात्रमाहुराशीचं          | पाठ०          |
| त्रिवारं प्रतिरोद्धा         | 99160         |
| त्रिविधा त्रिविधैषा          | 135183        |
| त्रिष्वप्येतेषु              | <b>४।१९३</b>  |
| त्रिष्वप्रमाद्यन्            | <b>२</b> ।२३२ |
| त्रिष्वेते <u>ष्वित</u>      | २।२३७         |
| त्रींस्तु तस्माद्धविः        | ३।२१५         |
| त्रीणि देवाः पवि             | पा१२७         |
| त्रीणि वर्षाण्यु             | ९।९०          |
| ब्रीणि आद्धे पवि             | ३।२३५         |
| <b>ब्रीण्याद्यान्याश्रित</b> | १ ७।७२        |
|                              |               |

त्रविद्येभ्यस्त्रयीं ०।४३ त्रैविद्यो हेतुक १२।१११ त्र्यंशं दायाद्धरेद् ९।१५१ त्र्यब्दं चरेद्वा ११।१२८ त्र्यहं त्रुपवसेद् ११।२१५ त्र्यं प्रातस्त्र्यहं ११।२११ त्वग्भेदकः शतं ८।२८४ त्वमेको द्यस्य १।३

दक्षिणासु च ८।२०७ दिचणेन मृतं 4193 दण्डः शास्ति प्रजाः ७।१८ दण्डच्यूहेन तन्मा ७१९८७ दण्डस्य पातनं 19199 दण्डो हि सुमहत् 0126 दत्तस्यैषोदिता ८१२१४ द्त्वा धनं तु ८।इ२३ ददौ स दश 31323 द्धि भच्यं च 4190 दन्तजातेऽनुजाते 4146 दर्भाः पवित्रं ३।२५६ दर्शनप्रातिभाग्ये टा१६० द्श कामसमु ७।८५ दश पूर्वान्परान् ३।३७ दश मांसांस्तु 31200 द्शलचण्कं दा९४ दश उच्चणानि दाउ३ दशसूनासमं शाय दश सुनासहस्राणि ४।८६ दश स्थानानि ८।१२४ दशाब्दाख्यं पौरस २।१३४ द्शावरा वा 921990 दशाहं शाव प्रापु दशी कुछं तु 191999 दहचन्ते ध्याय हाण्य दातव्यं सर्व \$180 दातारो नोऽभि ३।२५९ दात्न् प्रतिग् 31383 दानधर्मं निषेवेत ४।२२७ दानेन वधनिर्णेकं ११।१३९ दाराग्निहोत्रसंयोगं ३।१७४ दाराधिगमनं 91992 दासी घटमपां 991963 दास्यं तु कारय 21835 दास्यां वा दास 31999 दिवाकीर्तिमुद्दवयां ५।८५ दिवा चरेयुः 90144 दिवानुगच्छेद्रा 991990 दिवा वक्तव्यता ८१२३० दीर्घाध्वनि यथा \$180E दुराचारो हि 81940 दुष्येयुः सर्व ७।२४ दूत एव हिं **७**।इइ द्तं चव प्रकु ७१६३ दूतसम्प्रेषणं ७।१५३ दूरस्थो नार्चये रार०र द्रादावसथा 81949 रा१८६ द्रादाहत्य दूरादेव परी ३।१३० द्रिवतोऽपि चरेद् दादद दृढकारी मृदु शरश्रह दृष्टिपूतं न्यसेत् हा४६ देवकार्याद् शर०३ देवताऽतिथि ३१७२ देवतानां गुरों 81130 देवताभ्यस्तु 6193

| देवस्वं साचिका       | 35180   |
|----------------------|---------|
| देवदत्तां पति        | ९।९६    |
| देवदानव              | ७।२३    |
| देवब्राह्मण          | ८।८७    |
| देवराद्वा सपि        | 3193    |
| देवस्वं ब्राह्मणस्वं | 99156   |
| देवानुषीन्           | \$1990  |
| देशधर्माञ्जाति       | 31996   |
| देहादुस्क्रमणं       | ६।६३    |
| दुरयदानव             | ३।१९६   |
| दुवतान्यभि           | 8134ई   |
| द्वैविष्यातिथे       | इ।१८    |
| देवाद्यन्तं तदीहेत   | ३।२०५   |
| देविकानां युगानां    | 3105    |
| देवे राज्यहनी        | शह७     |
| देवोढाजः सुत         | इ।३८    |
| दौहिन्रो हचिल्लं     | ९।१३२   |
| चूतं समाह्ययं ''य    |         |
| चूतं समाह्ययं        | रारर१   |
| चूतं च जनवादं        | २।१७९   |
| चूतमेतत्पुरा कल्पे   | ९।२२७   |
| द्यौर्भूमिरापो       | टाटइ    |
| द्रवाणां चैव         | प्राववप |
| द्रव्याणामल्प        | 191188  |
| द्रव्याणि हिंस्याचे  | र ८१२२८ |
| इयोरप्येतयोर्मू छं   | ७।४९    |
| द्वयोस्रयाणां ः      | 01998   |
| द्वावेव वर्जये       | 81350   |
| द्विकं शतं वा        | 91383   |
| द्विकं त्रिकं चतुष्व |         |
| ्रिजातयः सवण         |         |
| द्विजोऽध्वगः ची      | ग राइ८३ |
| <b>द्वितीयमेके</b>   | श्री६१  |
|                      |         |

| द्विधा कृत्वात्सनो      | 9137         |
|-------------------------|--------------|
| <b>हिविधांस्तस्करान</b> | ९।२५६        |
| द्वी तु यौ विवदे        | ९।१९१        |
| द्वौ दैवे पितृ          | ३११२५        |
| ह्रौ मासौ मत्स्य        | इ।२६८        |
| व व                     | 121          |
| धनं यो विशृयाद्         | ९।१४६        |
| धनानि तु यथा            | 9916         |
| धनुःशतं परीहारः         | ८।२३७        |
| धनुःशराणां कर्ता        | इ।१६०        |
| धन्बदुर्गं मही          | ७।७०         |
| धरणानि दश               | ८।१३७        |
| धर्मं शनैः सञ्च         | अध्रद्ध      |
| धर्म एव हतो             | ८।३५         |
| धर्मज्ञं च कृतज्ञं      | ७।२०९        |
| धर्मध्वजी सदा           | 81364        |
| धर्मप्रधानं 💮           | शारश्र       |
| धर्मस्य ब्राह्मणो       | 33165        |
| धर्मार्थं येन           | ८।२१२        |
| धर्मार्थावुच्यते        | शश्र         |
| धर्माथीं यत्र न         | राववर        |
| धर्मासनमधिष्ठाय         | ८।२३         |
| धर्मेण च द्रव्य         | ९।३३३        |
| धर्मेण व्यवहारेण        | ८।४९         |
| धर्मेणाधिगतो            | 151108       |
| धर्मेप्सवस्तु           | 301350       |
| धर्मोपदेशं              | ८।२७२        |
| धर्मा विद्यस्वध         | ८।१२         |
| धान्यं हत्वा भव         | <b>१२।६२</b> |
| भान्यकुप्यपशु           | 99168        |
| धान्यं दशभ्यः           | ८।३२०        |
| धान्यात्रधन             | 991962       |
| घान्येऽष्टमं विशां      | 301350       |
|                         |              |

| ष्टतिः चमा दमो   | हाडर        |
|------------------|-------------|
| ध्यानिकं सर्वमे  | इ।८२        |
| ध्यायस्यनिष्टं   | ९१२१        |
| ध्रियमाणे तु     | ३।२२०       |
| ध्वजाहतो भक्त    | 61834       |
| न                |             |
| न कदाचिद्विजे    | शावद        |
| न कन्यायाः पिता  | इ।५१        |
| न कश्चिद्योषितः  | 9190        |
| न कुर्वीत वृथा   | शहर         |
| न कूटैरायुधे     | 9190        |
| नक्तं चान्नं सम  | 4199        |
| नगरे नगरे        | 91121       |
| नद्यो सुण्डः कपा | ९।९३        |
| न च वैश्यस्य     | 91३२८       |
| न च हन्यात्      | ७।९१        |
| न चोत्पातनिमि    | <b>६140</b> |
| न जातु कामः      | राउष्ठ      |
| न जातु ब्राह्मणं | ८।३८०       |
| न तं स्तेना न    | ७।८३        |
| न तथैतानि        | शेर्द       |
| न तस्मिन्धारयेद् | 99129       |
| न ताहशं भव       | पाइष्ठ      |
| न तापसँबीह्य     | ६।५१        |
| न तिष्ठति तु यः  | २११०३       |
| न तेन वृद्धो     | २१३५६       |
| न तैः समय        | वर्गार्ड    |
| न खेवाधौ सोप     | 28812       |
| न दस्वा कस्यचि   | त् ९।७१     |
| नदीकूलं यथा      | ६।७८        |
| नदीषु देवखातेषु  | 81203       |
| न द्रव्याणामवि   | 81929       |
| न धर्मस्यापदे    | 81386       |
|                  |             |

| न निर्हारं खियः    | 31999   | न वार्यपि प्रयन |
|--------------------|---------|-----------------|
| न निष्क्रयविसर्गा  | ९।४६    | न विगर्छ कथां   |
| न रुत्येदथवा       | श्राद्ध | न विप्रं स्वेषु |
| न पाणिपादचपलः      | थानेक   | न विवादे न      |
| न पादौ धावयेत्     | शहद     | न विस्मयेत      |
| न पूर्व गुरवे      | शरधप    | न चुथा शपथं     |
| न पैतृयज्ञियो      | इ।२८२   | नवेनानचिता      |
| न फालकृष्टम        | ६।१६    | न वै कन्या न    |
| न फालकृष्टे न      | शाब्रद  | न वैतान् स्ना   |
| न ब्राह्मणचत्रिय   | इ।१४    | न वै स्वयं तद   |
| न ब्राह्मणोऽवेद    | 99139   | न शूद्रराज्ये   |
| न ब्राह्मणं परी    | ३।१४९   | न शूद्राय मि    |
| न ब्राह्मणवधाद्    | ८।३८१   | न शुद्धे पातकं  |
| न ब्राह्मणस्य      | 31990   | नश्यतीषुर्यथा   |
| न भचयति यो         | प्राद०  | नश्यन्ति हब्य   |
| न भच्चयेदेक        | 4190    | न श्राद्धे भोजर |
| न भुक्षीयोद्धत     | शहर     | नष्टं विनष्टं   |
| न भोक्तव्यो बला    | 88612   | न संवसेच        |
| न भोजनार्थे स्वे   | 31909   | न संहताभ्यां    |
| न आतरो न           | 91964   | न सम्भाषां प    |
| न मांसभच्यो        | प्रापद  | न ससत्त्वेषु    |
| न माता न पिता      | टाइट९   | न साची नृपा     |
| न मित्रकारणाद्     | ८।३४७   | न सीदन्नपि      |
| न मृत्त्वोष्टञ्ज   | 8100    | न सीदेखनात      |
| न यज्ञार्थं धनं    | 99128   | न सुप्तं न विर  |
| नरके हि पत         | 99130   | न स्कन्दते न    |
| न राज्ञः प्रति     | ৪।८৪    | न स्नानमाच      |
| न राज्ञामघ         | पा९३    | न स्पृशेखाणि    |
| नर्चवृत्तनदीनाम्नी | ३।९     | न स्वामिना      |
| न लङ्घयेद्वस्य     | शहर     | न हायनैर्न      |
| न लोकषृत्तं        | 8133    | न हि दण्डाहर    |
| न वर्धयेद्वाहानि   |         | न हीदशमना       |
| न वारयेद्वां 🧪     | श्रापु  | न होडेन विन     |
|                    |         |                 |

च्छे ४।१९२ शावर 41908 81353 शर३६ 61999 2518 99138 तकान १०।२ ३११०६ शहत 8100 301328 ८१४३ ३१९७ ३।१३८ ८।२३२ शाज्य शहर टाइ६१ श्राप्त टाइप तः 81909 को 8138 ७१९२ ८३१७ 819२९ रेद् शावश्व नस् ८।४१४ रावपष्ठ ९।२६३ युष्यं ४।१३४ ९१२७० नाकृत्वा प्राणिनां 2814 नाचैः क्रीडेत श्रण नागिन सुखेनोप शपद नाञ्जयन्तीं स्वके 8188 नाततायिवधे टाइपन नातिक ल्यं नाति 81380 नातिसांवसरीं 51943 नात्ता दुष्यत्यद् पा३० नात्मानमवमन्येत ४।१३७ नात्रिवर्षस्य 4100 नाददीत नृपः ९।२४३ नाद्याच्छद्रस्य 💮 शाररदे नाद्यादविधिना पा३३ नाधर्मञ्जरितो ४।१७२ नाधार्मिके वसेद् शह० नाधीयीत रमशा ४।११६ नाधीयीताश्वमारू ४।१२० नाध्यधीनो न टाइइ नाध्यापनाद्याज 901903 नानिष्ट्वा नवसस्ये ४।२७ नानुशुश्रम 31900 नान्नमद्यादेकवासाः ४।४५ नान्यदन्येन ८1२०३ नान्यस्मिन् विधवा ९।६४ नान्योत्पन्ना प्रजा पा१६२ नापृष्टः कस्यचिद्बु २।११० नाप्सु मूर्त्र पुरीषं शश्६ नाब्रह्म चत्रमृत्रो ९।३२२ नाब्रह्मणे गुरी २।२४२ नाभिनन्देत मरणं ६।४५ नाभिन्याहारयेद् २।१७२ नामजातिग्रहं ८।२७१ नामधेयं दशस्यां राइ०

21923 नामधेयस्य ये 81239 नामत्र हि सहा ७१९३ नायुधव्यसन नारं स्पृष्टवास्थि 4169 नारुन्तुदः स्या शावद्व नार्ती न मत्तो टाइ७ नार्थसम्बन्धिनो शहश नाविनीतैर्वजेद शह७ नाविस्पष्टमधीयीत शाय नाश्ननित पितर 81288 नाश्नीयाद्वार्यया 8183 नारनीयात्सन्धि 8194 शर्व नाश्रोत्रियतते नास्तिक्यं वेदनि क्षावहर नास्ति स्त्रीणां 3196 नास्ति स्त्रीणां पृथ 41994 नास्य कार्योऽग्नि पाहर नास्य च्छिद्धं परो ७११०५ **ना**स्त्रमापातयेजा 31229 निचित्रस्य धनस्ये 21998 निचेपस्यापहरणं 99149 निचेप" मिन 61990 निचेप" सत् 61993 निचेपेष्वेषु 61966 निचेपोपनिधी 21964 निचेपो यः कृतो 80812 निगृह्य दापये ८१२२० निग्रहं प्रकृतीनां ७।१७५ टाइ११ निग्रहेण हि 41929 नित्यं श्रद्धः कारु 30815 नित्यं स्नात्वा नित्यं तस्मिन्समा 19149 नित्यमास्यं शुचिः 41930

नित्यसुद्धतपाणिः २।१९३ नित्यमुद्यतदण्डः ७११०२ नित्यमुद्यतदण्ड 50616 नित्यानध्याय 81900 निधीनां तु पुरा 6139 निन्दितेभ्यो धना 99158 निन्चास्वष्टास् 3140 31969 निमन्त्रितान् हि निमन्त्रितो द्विजः 31966 निमेषा दश शहर नियुक्तस्तु यथा पाइप नियुक्तायामवि रावश्व नियक्ती यौ विधि शहर पादर निरस्य तु पुमा निरादिष्टधन 53612 निर्घाते भूमि 21904 निर्देशं ज्ञाति 4199 निर्भयं तु भवे शर्पप निर्लेपं काञ्चनं 41992 निर्वतेतास्य शहन निवर्तेरंश्च 991968 निषादस्त्री तु 90139 निषादो मार्गवं 90138 निषेकादिश्मशा रावह निषेकादीनि कर्मा २।१४२ निष्पद्यन्ते च 91289 नीचं शय्यासनं 21996 नीहारे बाणशब्दे \$1993 नृणामकृतच्डानां प्राह्ण शाउँ७ नेचेतोद्यन्त नेहेतार्थान् शावप नैःश्रेयसमिदं 921900 श्राप्त नैकः सुप्याच्छ्रन्य

**नैक्यामीणमति** 31903 नैता रूपं परी 2198 नैतैरपृतै 5180 २११०६ नैत्यके नास्त्यन नैव चारणदारेषु टा३६२ नो चिछन्द्यारमनो 01938 नोच्छिष्टं कस्यचि रायद 41989 नोच्छिष्टं कुर्वते नोत्पादयेत्स्वयं 5183 21999 नोदाहरेदस्य नोद्वहेत्कपिछां 316 नोन्मत्ताया न 21204 नोपगच्छेखमत्तो 8180 नोहाहिकेषु 91६4 न्युष्यपिण्डांस्रत ३।२१६ T

पविजग्धं गवा 41924 पञ्च पश्चनृते 6196 92196 पञ्चभ्य एव पञ्चरात्रे पञ्चरात्रे 50812 इ।६८ पञ्च सुना गृहस्थे पञ्चानां तु त्रयो ३।२५ पञ्चानां त्रिषु वर्णे 21920 पञ्चाशद्बाह्यणो टार्इट टाइरर पञ्चाशतस्त्वभ्य 01930 पञ्जाशसाग पञ्जेतान्यो महा 3109 पणं यानं तरे 80812 61936 पणानां हे शते पणो देयोऽवकृष्ट ७।१२६ पा १६५ पतिं या ''लोक पतिं या "लोकाना 3128 पतिं हित्वापकृष्टं रावद्द

पतितस्योदकं 991962 पतिभायाँ सम्प्रवि 316 पतिवता धर्मपत्नी ३।२६२ पत्यौ जीवति यः 91200 पत्रशाकतृणानां ७।१३२ पथि चेत्रे परि 08512 पयः पिबेन्त्रि 991932 परकीयनिपाने 81503 परदाराभिमर्शेषु टाइ५२ परदारेषु जायेते \$1908 परद्रव्येष्वभिध्या 9214 परपत्नीति या स्त्री रा१२९ परमं यत्नमतिष्ठेत् ८।३०२ परस्थियं योऽभिव टाइपद परस्परविरुद्धानां ७१९५२ परस्य दण्डं नो श्रावद्वश्र परस्य पत्न्या पुरुष ८।३५४ पराङ्मुखस्याभि 21990 परामप्यापदं । 91393 परित्यजेदर्थकामौ 819७६ परिपृतेषु धान्येषु ८।३३१ परिपूर्ण यथा 31309 परिवित्तिः परि ३।१७२ परिवृत्तिताऽनुजे 99140 परिचिताः खिय ७१२१९ परीवादाखवरो रारवर परेण तु द्शाहस्य टाररइ पलं सुवर्णाञ्चस्वारः ८।१३५ पशवश्च मृगश्चेव 3183 पशुमण्डुकमार्जार शावरह पशुषु स्वामिनां ८।२२९ पश्नां रचणं 1 9180 पांशुवर्षे दिशां 81994

पाठीनरोहितावाद्यी पाव६ पाणिप्रहणसंस्कारः इ।४३ पाणिग्रहः 'कन्या ८।२२६ पाणिग्रह ... निय ८।२२७ पाणिग्राहस्य 41948 पाणिभ्यां तूपसंगृ ३।२२४ पाणिसुद्यम्य दण्डं ८।२८० पात्रस्य हि विशेषेण ७।८६ पादोऽधर्मस्य 6196 पानं दुर्जनसंसर्गः 6133 पानमनाः श्विय 19140 पारुधमन्तं 9218 पाष्णियाहं च ७१२०७ पाषण्डमाश्रितानां 7130 पाषण्डिनो विकर्म 8130 पिण्डनिर्वपणं इ।२६१ पिण्डे भ्यस्त्व लिप 31299 पिताचार्यः सह टाइइ५ पितामहो वा त 31222 पिता यस्य निवृ ३।२२१ पिता रचति कौमारे 313 पिता वै गाईपत्यो २।२३१ पितुर्भगिन्यां मातु २।१३३ पितृदेवमनुष्याणां १२।९४ पितृसिर्भातृभिश्चेताः ३।५५ पितृषज्ञं तु निर्वर्त्य ३।१२२ पितृवेश्मनि कन्या ९।१७२ पित्णां मासिकं शावरद पितेव पालयेव 31906 पित्रा भर्त्रा सुतै पित्रा विवदमानश्च ३।१५९ पित्रे न दद्याच्छुलकं श९३ पिञ्यं वा भजते 90149

पित्र्ये राज्यहनी 3148 पित्रये स्वदितमि इ।२५४ पिश्चनः पौतिना 99140 पिशुनानृतिनोश्चानं धार् १४ पीडनानि च सर्वा ९।२९९ पुव्यान्यान्यानि 99188 पुत्रः कनिष्ठो 31922 पुत्रं प्रत्युदितं 3139 पुत्रान् हाद्श 31946 पुत्रा येऽनन्तरस्त्री 25118 पुत्रिकायां कृतायां 31358 पुत्रेण लोकाञ्चय 319319 पुनाति पिंड्कि वं 91904 प्रनामनी नरकाद 31936 पुमांसं दाहयेत् ८।३७२ पुमान् पुंसोऽधिके 3188 पुरुषस्य स्त्रिया 919 पुरुषाणां कुळीना ८।३२३ पुरोहितं च 3010 पुष्यमुलफलेवापि दारव पुष्पेषु हरिते ८।३३० पुष्ये तु छन्दसां शार्द पूजयेदशनं नित्यं राप्र पूजितं ह्यशनं नित्यं २।५५ पूर्यं चिकित्सकस्या ४।२२० पूर्वां सन्ध्यां ''ति २।१०२ पूर्वा सन्ध्यां ''ति २।१०१ पूर्वे द्यरपरेद्यवा 31960 पृथवपृथग्वा मिश्री ३।२६ पृथुस्तु विनयाद्राज्यं ७।४२ पृथोरपीमां पृथिवीं ९।४४ पृष्टोऽपन्ययमानस्तु ८।६० पृष्ट्रा स्वादितमिखे ३।२५९

पृष्ठतस्तु शरीरस्य 61300 3163 पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत पैतकं त पिता 91209 वैत्रीष्वसेयीं भगि ११।१७१ पैशन्यं साहसं पौण्डकाश्चीइद्रवि 30188 पौत्रदौहि" न 91933 पौत्रदौहि "विशे 91939 पौर्विकीं संस्मर 81988 पोंश्रल्याचल चित्ताच ९।१५ प्रकल्प्या तस्य ते १०।१२४ प्रकाशमेतत्तास्कर्यं ९।२२२ प्रकाशवञ्चकास्तेषां ९।२५७ प्रचाल्य हस्तावा शरदश प्रच्छन्नं वा प्रकाशं 31776 प्रजनार्थं महाभा ९।२६ प्रजनार्थं स्त्रियः 3198 प्रजानां रचणं 9169 प्रजापतिरिदं शा ११।२४३ प्रजापतिहिं वैश्या ९।३२७ प्रणष्टस्वामिकं रिक्थं ८।३० प्रणष्टाधिगतं द्रव्यं प्रतापयुक्तस्तेजस्वी शा३१० प्रतिकृतं वर्तमाना १०।३१ प्रतिगृद्य द्विजो 81990 प्रतिगृद्याप्रतिया १११२५३ प्रतिगृद्येप्सितं दण्डं २।४८ प्रतिग्रहसमर्थोऽपि ४।१८६ प्रतिप्रहाद्याजना १०।१०९ रार०३ प्रतिवातेऽनुवाते प्रतिश्रवणसम्भाषे २।१९५ प्रतिविद्धापि चेद्या **प्रतृदा**ञ्चलपादांश्च 4112

प्रत्यचं चानुमानं १२।१०५ प्रत्यमि प्रतिसूर्य प्रत्यहं देशहष्टश्च 213 प्रथिता प्रेतकृत्यैषा ३।१२७ प्रभुः प्रथमकल्पस्य ११।३० प्रमाणानि च प्रविश्य सर्वभूतानि ९।३०६ प्रवृत्तं कर्म संसेव्य १२।९० प्रशासितारं सर्वे १२।१२२ प्रसाधनोपचारज्ञ 90132 प्रहर्षयेद्वलं ज्यूदा 91998 प्राकारस्य च भेत्ता ९।२८९ प्राक्कुलान् पर्युपा राज्य रार्ड प्राङ्नाभिवर्द्रनात् प्राचीनावीतिना दार७९ प्राजकश्चे**द्ववेदा**सः E1238 प्राजापत्यमद्त्वाश्वं ११।३८ प्राजापत्यां निरूप्ये दाइट प्राज्ञं कुलीनं शूरं 91290 **प्राणस्यान्नमिदं** पारह प्राणायामा ब्राह्मण 6190 प्राणायामैर्दहेद इ192 प्राणि वा यदि वा ४।११७ प्रातिभाष्यं वृथादा ८।१४९ प्रातिवेश्यानुवेश्यौ ८।३९२ प्रादुष्कृतेष्वग्निषु 81908 प्रायश्चित्तं तु कु 31280 प्रायश्चित्तं चिकी 991992 प्रायश्चित्तीयता<u>ं</u> 33180 प्रायश्चित्ते तु चरि 91988 प्रियेषु स्वेषु सुकृतं हा७९ प्रेतशुद्धि प्रवच्यामि ५।५७ पाटर व्रेते राजनि स

व्रेत्येह चेहशा ४।१९९ प्रेष्यो ग्रामस्य राज्ञ ३।१५३ प्रोज्ञणानुणकाष्ठं ४।१२२ प्रोज्ञितं भज्ञयेन्मांसं ५।२७ प्रोषितो धर्मकार्यार्थं ९।७६

फ फलं कतकवृत्तस्य ६।६७ फलं त्वनभिसन्धाय ९।५२ फलदानां तु वृत्ता ११।१४२ फलमुलाशनैर्मध्यैः ४।५४

च बकं चैव बलाकां 4198 बकवचिन्तये 91908 बको भवति हत्वा १२।६६ बन्धनानि च 31266 बन्धुप्रियवियोगां 92109 बमुवर्हि प्रोडाशाः पारदे बलस्य स्वामिन 019६७ बलाइतं बलाइतं ८।१६८ बहवोऽविनयान्नष्टाः ७।४० बहरवं परिगृह्णीयात् ८।७३ बहुन् वर्षगणान् 92148 बालः समानज 21208 बालघ्नांश्च कृत 991990 बालदायादिकं टार्ड बालया वा युव 41980 वालबृद्धातुराणां 6109 बाळातपः प्रेतधूमः शहद बाले देशान्तरस्थे 4196 बालोऽपि नावमन्त 310 बाल्ये पितुर्वशे 31986 बाह्यैर्विभावयेरिलक्रैः ८।२५

बिडालकाकाख् ११।१५९ बिभर्ति सर्वभूता बीजमेके प्रशंसन्ति १०।७० बीजस्य चव 3134 बीजानामुसिविच्च १।३३० बुद्धिवृद्धिकराण्याशु ४।१९ बुद्धीन्द्रियाणि २१९१ बुद्ध्वा च सर्वे ७१६८ ब्रह्मध्नो ये स्मृता 6169 ब्रह्मचारी गृहस्थञ्ज हार७ ब्रह्मचारी तु यो 991946 ब्रह्मणः प्रणवं श्राष्ट्र 31998 ब्रह्म यस्त्वननुज्ञा ब्रह्मवर्चसकामस्य राइ७ ब्रह्महत्या सुरापानं ११।५४ ब्रह्महा च सुरापश्च ९।२३५ 99102 बहाहा द्वादश स ब्रह्मारम्भेऽवसाने २१७१ ब्रह्मा विश्वसृजो 92140 ब्रह्मोज्झता वेदनि ११।५६ ब्राह्मणः सम्भवेनैव ११।८४ ब्राह्मणः चत्रियो १०।११७ ब्राह्मणः चत्रियो 3018 ब्राह्मणचित्रयविशां ९।१५५ ब्राह्मणचित्रयाभ्यां ८।२७६ 31920 बाह्मणं कुशलं ब्राह्मणं दशवर्षं तु २।१३४ ब्राह्मणं भिच्चकं वा ३।२४३ ब्राह्मणस्तु सुराप ११।१४९ ब्राह्मणस्त्वनधी ३।१६८ ब्राह्मणार्थे'''सचः 99199 ८1३३८ ब्राह्मणस्य चतुः ब्राह्मणस्य तपो ११।२३५

ब्राह्मणस्य रुजः 99160 बाह्यणस्यानुपूर्व्यं 91988 बाह्यणस्यव २११९० ब्राह्मणस्वं न हर्तव्यं ११।८ बाह्यणादुप्रकन्या 90194 बाह्यणाहैश्यकन्या 3016 ब्राह्मणान् पर्युपासी ७।३७ ब्राह्मणान् बाधमानं ९।२४८ बाह्यणा ब्रह्मयोनि 30108 ब्राह्मणायावगूर्येव शावद्य ब्राह्मणार्थे · · देह १०१६२ बाह्यणीं यद्यगुप्तां टा३७६ बाह्यगेषु च 9190 ब्राह्मणो जायमानो 9199 ब्राह्मणो बैल्वपाला रा४५ ब्राह्मदैवार्षगान्धर्व ९।१९६ बाह्यं प्राप्तेन सं ७१२ बाह्यस्य जन्मनः रावप० ब्राह्मस्य तु च्रपा 3156 बाह्यादिषु विवाहेषु ३।३९ ब्राह्मेण विप्रस्तीर्थेन रावड बाह्ये सुहूर्ते शाउर ब्राह्मो दैवस्तथैवार्षः ३।२१ ब्हीति ब्राह्मणं 6166 बृहीत्युक्तश्च न टायह भ भच्यभोज्योपदेशै 917६८ भच्यभोज्यापहर ११।१६५ भच्यं भोज्यं च ३।२२७ भगवन् सर्व 912 भद्रं भद्रामित

शाग्देद

टा३७१

भरद्वाजः चुधार्तस्तु १०।१०७

भर्तारं लङ्कयेद्या

भर्तुः पुत्रं विजान ११३२ भर्तुः शरीरशुश्र्षां 3168 भवत्पूर्वं चरेद्रं चं रा४९ भाण्डपूर्णानि या 21804 भायां पुत्रः 'त्रय S183E भार्या पुत्र "प्रेष्यो ८१२९९ भार्यायै पूर्वमारि 419६८ भिचामप्युद्पान्नं वा ३।९६ भिश्चका बन्दिनश्चे टाइह० भिन्दन्त्यवमता ७१९५० भिन्दाचेव तडागा ७।१९६ भुक्तवत्स्वथ ३।११६ भुक्तवान् विहरे ७।२२१ **अवरवातोऽन्यतम** 8122 भूतानां प्राणिनः 1195 भूमावप्येककेदारे अड्डा भूमिदो भूमिमा 8153 भूमी विपरिवर्तेत ६।२२ **स्तकाध्यापको** इ।१४६ भृतो नार्तो न रारवप स्त्यानामुपरोधेन ११।१० भृत्यानां च भृतिं ९।३३२ भैचेण वर्तये जित्यं 21966 भोः शब्दं कीर्तयेद २।१२४ भोजनाभ्यञ्जनाद् १०।९१ ञ्रातुर्ज्येष्ठस्य भार्या ९।४७ ञातुर्भायोपसंत्रा रा१३३२ आतुर्मृतस्य भार्या ३।१७३ ञ्रातृणां यस्तु 31200 आतृणामविभक्ता ९।२१५ आत्णामेकजाता ९।१८२ आमरी गण्डमाली ३।१६१ भ्रणञ्चावेत्तितं चैव ४।२०८

H

मचिका विप्रपरछा ५।१३३ मङ्गळाचारयुक्तः 81384 मङ्गलाचारयुक्तानां ४।१४६ मङ्गलार्थं स्वस्त्य शावधर मङ्गल्यं बाह्यणस्य राइव मणिमुका "हत्वा १२१६१ मणिमुक्ता'''ता 991989 मणिमुक्ता "लोहा ९।३२९ मत्तकुदातुराणां शर०७ मत्तोन्मत्तार्ताध्यधी ८।१६३ मत्स्यघातो निषादा १०।४८ मत्स्यानां पत्तिणां टाइरट मद्यपाऽसाधुवृत्ता 3160 मद्यमुत्रैः पुरीषैर्वा पा१२३ मधुपर्के च यज्ञे 4183 मध्यन्दिने "च शावदेव मध्यन्दिने "वा ७११५१ मध्यमस्य प्रचारं 91994 मनः सृष्टिं विकुरुते 3104 मनसीन्दु दिशः 921929 मनुमेकाग्रमासीनं मनुष्यमारणे चित्रं ८।२९६ मनुष्याणां तु 991983 मनुष्याणां पश्चनां ८।२८६ मनोहेंरण्यगर्भस्य ३।१९४ मन्त्रतस्तु समृद्धानि ३।६६ मन्त्रेः शाकलहो ११।२५६ मन्यन्ते पे पाप मन्येतारिं यदा 1919 मन्वन्तराण्यसङ्ख ममायमिति यो ब्र्या ८।३५ ममेदमिति यो ब्या ८।३१ मरीचिमन्यङ्गिरसी 3134 मरुझ्य इति तु ३।८८ महर्षिपितृदेवानां शर्व७ महर्षिभिश्च देवैश्च महान्तमेव चात्मा १।१५ महान्त्यपि समृद्धानि ३।६ महापशूनां हरणे महापातकसंयुक्तः ११।२५७ महापातकिनश्चेव ११।२३९ महाब्याहृतिभि ११।२२२ मांसं गृध्रो वपां १राइ३ मांसभच्चितामुत्र मातरं पितरं जायां ८।२७५ २१५० मातरं वा स्वसारं मातापिता वा द्या ९।१६८ मातापितृभ्यां जा 81960 मातापितृभ्यामु 31909 मातापितृविहीनो 31900 मातामहं मातुलञ्ज ३।१४८ मातुस्तु यौतकं ९।१३१ मातुः प्रथमतः 31980 मात्रग्रेऽधिजननं रा१६९ मातुलांश्च पितृष्यां २।१३० मातृष्वसा मातुला २।१३१ मात्रा स्वस्ना दुहि रारवप मानसं मनसैवायं मार्गशीर्षे शुभे मा ७।१८२ मार्जनं यज्ञपात्राणां ५।११६ मार्जारनकुछौ 991939 मारुतं पुरुहृतञ्च ११।१२१ मासिकान्नं तु यो ११।११७ मिथो दायः कृतो ८।१९५ मुखबाहुरुपजानां । १०।४५ मुआलाभे तु कर्त 5183 मुण्डो वा जटिलो २।२१९ सुन्यन्नानि पयः ३।२५७ मुन्यन्नैर्विविधेर्मेध्यैः दाप मुत्रोचारसमुखर्ग मृगयाऽचो दिवास्व ७।४७ मृतं शरीरमुत्सुउय धा२४१ मृतवस्रभृत्सु 90139 मृते भर्तरि साध्वी पात्रइ० मृत्तोयैः शुद्धते 41906 मृदं गां दैवतं 8133 मृष्यन्ति ये चोपप ४।३१७ मेखलामजिनं दण्डं शहश मैत्रं प्रसाधनं स्नानं शावपर मेत्राच्चियो तिकः 92102 मैत्रेयकं तु वैदेहो १०।३३ मैथुनं तु समासे ११।१७४ मोहाद्राजा स्वरा 91999 मौजी त्रिवृत्समा रा४२ मीण्डयं प्राणानित टाइ७६ मौलाञ्जास्रविदः ७।५४ **च्रियमाणोऽप्याद** ७।१३३

य आवृणोत्यवित २।१४४ य एते तु गुणा ३।२०० य एतेऽन्ये त्वमो ४।२२१ य एतेऽभिहिताः ९।१८१ यं वदन्ति तमो १२।११४ यः कश्चित्कस्यचिद् २।७ यः क्षितो मर्पयत्या ८।३१३ यः सङ्गतानि कुरु २।१४० यः साधयन्तं छन्दे ८।५०६ यः स्वयं साधयेदर्थं ८।५० यः स्वाध्यायमधी २।१०७ यः स्वामिनाननु 61940 यत्तरतःपिशाचांश्च १।३७ यक्रकःपिशाचा 99194 यहमी च पशुपाल ३।१५४ यचास्य सुकृतं ७१९५ यजेत राजा कतुभिः ७।७९ यजेत वाऽश्वमेधेन ११।७४ यज्ञ श्रेत्प्रतिरुद्धः यज्ञाय जिध्यमीस 9133 यज्ञार्थे पशवः सृष्टाः पा३१ यज्ञार्थं ब्राह्मणैः प्रा२२ यज्ञार्थमर्थं भिन्नि ११।२५ 3176 यज्ञे तु वितते यज्ञोऽनृतेन चरति ४।२३७ 92189 थउवान ऋषयो यतश्च भयमाश 01966 991294 यतात्मनोऽप्रम यत्करोत्येकरात्रे 991906 यत्कर्म कुर्वतो शावद्व यत्कर्म कृत्वा कुर्व 92124 यकिञ्चित्पतरि शरे०४ 4158 यत्किञ्चित्स्नेहसं यस्किश्चिद्पि दात शर्र यिकञ्चिद्पि वर्ष ७११३७ 991289 यत्किञ्चिदेनः कु यत्किञ्चिद्दश वर्षा 61380 इ।२७३ यकिञ्चिन्मधुना यत्तकारणमन्यक्तं 9193 यत् दुःखसमायुक्तं १२।२८ यत् वाणिजके दत्तं ३।१८१ यत्त स्यानमोहसंयु यत्त्वस्याः स्याद्धनं ९।१९७

यत्नेन भोजयेच्छा ३।१४५ 3194 यत्पुण्यफलमाप्नो 9199 यत्राग्द्वादशसाहस्रं यत्र त्वेते परिध्वं 90169 यत्र धर्मो ह्यधर्मण यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते ३।०६ यत्र वर्जयते राजा ९।२४६ यत्र श्यामो छोहि धार्ष यत्रानिषद्धोऽपी ८।७६ यत्रापवर्तते युग्यं 61293 यत्सर्वेणेच्छति १२१३७ यथर्तुलिङ्गान्यतवः 9130 591220 यथाकथञ्जित् यथा काष्ठमयो 21940 यथा खनन् खानि रार्१८ यथा गोऽश्वोष्ट् 3186 यथा चैवापरः ३।२७८ यथा जातबलो 921909 यथा त्रयाणां व 30126 यथा दुर्गाश्रिताने ह्या हा९० यथा नदीनदाः यथा नयत्यस्वपातेः ८।४४ यथा प्रवेनौपलेन 81998 यथा फलेन युज्येत ७।१२८ 991263 यथा महाहदं 991226 यथा यथा नरो यथा यथा निषेवन्ते १२।७३ यथा यथा मन यथा यथा हि पुरुषः ४।२० यथा यथा हि स १०।१२८ यथा यमः प्रियद्वे यथाईमेतानभ्यच्यं ८।३९१ 91933 यथाल्पाल्पमद

यथा वायुं समाश्रित्य३।७७ यथाविध्यधिगम्ये ९।७० यथाशास्त्रं तु कृत्वैवं ४।९७ यथाश्वमेधः क्रतु ११।२६० यथा वण्डोऽफलः । २।१४८ यथा सर्वाणि भूता ९।३११ यथेदमुक्तवाञ्छास्त्रं १।११९ यथेदं शावमाशीचं । ५।६१ यथेरिणे बीजमुप्त्वा १।१४२ ११।२४६ यथैधस्तेजसा यथैनं नाभि सं 91960 यथैव शूद्रो बा 90130 91930 यथैवात्मा तथा यथोक्तमार्तः सुस्थो ८।२१७ यथोक्तान्यपि कर्मा १२।९२ यथोक्तेन नयन्तस्ते ८।२५७ यथोदितेन विधिना ४।१०० यथोद्धरति निर्दाता ७११० यदधीते यद्यजते ८।३०५ यदन्यगोषु वृषभः 3140 यदाणुमात्रिको 9146 यदा तु यानमा 01969 यदा तु स्यात्परि ७।१७२ यदा परवलानां तु ७।१७४ यदा प्रहृष्टा मन्येत ७।१७० यदा भावेन भवति ६।८० यदा मन्येत भावेन ७।९७९ यदावगच्छेदायत्यां ७।१६९ यदा स देवो जागति १।५२ यदा स्वयं न कुर्यात्त ८।९ यदि तत्रापि संप ७।१७६ यदि तु प्रायशो 92129 01906 यदि ते तु न

यदि स्वतिथिमार्गे ३।१११ यदि स्वास्यन्तिकं 51583 यदि न प्रणयेद्वाजा ७।२० यदि नात्मनि पुत्रेषुशावण्य यदि स्त्री यद्यवरजः २।२२६ यदि संशय एव टारपद यदि संसाधयेत्तत् ८।२१३ यदि स्वाश्चापराश्चेव ९।८५ यदि हि स्त्री न रोचेत ३।६१ यदेतत्परिसङ्ख्यातं १।७१ यदेव तर्पयस्यद्भिः ३।२८३ यद्वहिं ते नार्जयन्ति ११।१९३ यदुद्रस्तरं यदुद्र ११।२३८ यहयोरनयोर्वेश्थ यद्वं यज्ञशीलानां ११।२० यद्धायति यरकुरते ४।४७ यद्भव्यं स्यात्ततो 8119 यद्यत्परवशं कर्म 81949 यद्यद्वाति विधि ३।२७५ यद्यक्रोचेत विषेश्यः ३।२३१ यद्यसमित तेषान्त ५।१०२ यथपि स्यात्त सखु ९।१५४ यद्याता तु दारेः ९।२०३ यद्यस्य विहितं चर्य र।१७४ यद्याचरति धर्मं स १२।३० यद्येकारिविथनी 91998 यदाष्ट्रं श्रुवभूयिष्टं 6133 यहा बहा परद्रव्यं १२।६८ यहा यहा पर 33186 यहेष्टितशिरा अहराह यं तु कर्मणि यस्मिन् ११२८ यं तु पश्येकिधि 6136 यजावि किञ्चिद्या 09819 यन्स्रर्थवयवाः 9190 यन्से माता प्रलुखुमे ९।२० यमानु सेवेत सततंश २०४ यसिद्धो न दहस्य ८।११५ यमेव तु श्रुचि 21994 यमो वैवस्वतो देवः ८।९२ यं बाह्यणस्त यं मातापितरी छेशं र।२२७ यबीयाञ्ज्येष्ठभार्या ९।१२० यश्चापि धर्मसमयात् ९।२७३ यश्चेतान् प्राप्त्यात् २।९९ यस्तल्पजः प्रमीत ९।१६७ यस्तु तत्कारयेनमो ९।८७ यस्तु दोष"य प्रयं ठार२४ यस्तु दोष "योपपा ९।७३ यस्त पूर्वनिविष्टस्य ९।७८१ यस्तु भीतः परावृत्तः ७।९४ यस्तु रज्जुपटं 61399 यसवधर्मेण कार्या ८।१७४ यस्रववाचारितः ८।३५५ यस्त्वेताब्युपवल् ८।३३३ यसमात्त्रयोऽप्याश्र 3106 यस्माद्ण्वपि भूता ६।४० यस्माद्धत्पत्तिरेतेषां ३।१९३ यस्मादेषां सुरेन्द्राणां ७।५ यस्माद्वीजप्रभावे यस्मिन् कर्मणि या दा२०८ यस्मिन् कर्मण्य 991353 यस्मिन्देशे निषीद 6199 यस्मिन्नुणं संनय 31900 यस्मिन् यस्मिन् 01776 यस्मिन् यस्मिन् 619919 यसमे दद्यात्पता 91949

यस्य कायगतं ब्रह्म ११।९७ यस्य त्रिवार्षिकं भ यस्य दृश्येत सप्ता ८।१०८ यस्य प्रसादे पद्मा यस्य सन्त्रं न जान ७।१४८ यस्य मित्रप्रधाना ३।१६९ यस्य राज्ञस्त लाग्रह यस्य वाङमनसी २।१६० यस्य विद्वान् हि पा९६ यस्य शूद्रस्तु कुरुते ८।२१ यस्य स्तेनः पुरे 61365 यस्य म्रियेत कन्या ९।६९ यस्यास्तु न भवेद्भ ३।११ यस्यास्येन सदाक्ष 3194 यां यां योनि तु १२।५३ या गर्भिणी संस्कि ९।१७३ याजनाध्यापने 901990 या तु कन्यां प्रकु ८।३७० यात्रामात्रप्रसिद्धवर्थं ४।३ याद्रगुणेन भर्त्रा यादशं तूप्यते बीजं ९।३६ यादशं भजते हि स्त्री ९।९ यादशं फलमाप्नो ९।१६१ याद्योन तु भावेन १२।८१ याहकोऽस्य भवेदा शरपष्ठ यानशय्याप्रदो शरदर यानशस्यासना 81505 यानस्य चैव यान् ८।२९० यानि चैवंप्रकारा ८।२५३ या नियुक्ताऽन्यत ९।१४७ यानि राजप्रदेया 91996 यानुपाश्चित्य तिष्ठ ९।३१६ या पत्या वा परि 9191919 यामोस्ता यातना 92122 या रोगिणी स्यात्त 3163 बावतः संस्पृशेद 31906 यावतो प्रसते ३।१३३ यावतो बान्धवान्य ८।९७ यावत्त्रयस्ते जोवे २।२३५ यावदुष्णं भवत्य दारइ७ यावदेकानुदिष्टस्य ४।१११ यावन्ति पशुरोमा ५।३८ यावन्नापैत्यमेध्या १।१२६ यावानवध्यस्य वधे ९।२४९ या वेदबाह्या स्मृत १२।९५ या वेदविहिता हिंसा ५।४४ यासां नाददते शुक्कं ३।५४ यास्तासां स्युर्देहि ९।१९३ युच्च कुर्वन्दिनर्चेषु ३।२०७ युगपत्त प्रलीयन्ते युग्मासु पुत्रा जाय ३।४८ ये कार्यिकेभ्योऽर्थ ७।१२४ येऽचेत्रिणो बीजव 3183 ये तत्र नोपसर्पेयुः ९।२६९ ये द्विजानामपस 30188 येन केनचिदङ्गेन टार्७९ येन यस्तु गुणेनेषां १२।३९ येन येन तु भावे शरब्रह येन येन यथाङ्गेन ८।३३४ येनास्मिन् कर्मणा १२।३६ येनास्य वितरो 81306 ये नियुक्तास्तु ९।२३१ ये पाकयज्ञाश्रत्वारः २।८६ ये बकन्नतिनो 81399 ये श्रद्वादिभगम्या ११।४२ येषां ज्येष्टः किन 31299

येषां तु यादशं कर्म १।४२ येषां द्विजानां सा ११।१९१ ये स्तेनपतिताक्ली ३।१५० यैः कर्मभिः प्रचा १०।१०० यैः कृतः सर्वभ 31338 यैरभ्युपायैरेनांसि ११।२१० यैयें रुपायरर्थ स्वं 2812 योऽकामां द्षये राइद्देश योगाधनविक्रीतं ८।१६४ यो ग्रामदेशसङ्घानां ८।२१९ यो ज्येष्ठो ज्येष्ठ 31990 यो ज्येष्ठो विनि ८१२१३ योऽदत्तादायिनो ८।३४० यो द्त्वा सर्वभूतेभ्यो ६।३९ योऽधीतेऽहब्यहन्ये २।८२ योऽनधीत्य द्विजो २।१६८ यो न वेश्यभिवा 31928 योऽनाहिताग्निः 33138 यो निचेपं याच्य 69613 यो निचेपं नार्पयति८।१९१ योऽन्यथा सन्त शारप यो बन्धनवधक्लेश ५।४६ यो यथा निचिपेद्ध ८।१८० यो यदेषां गुणो 92124 यो यस्य धर्मो इ।२२ यो यस्य प्रतिभू 61946 यो यस्य मांसमश्चा ५।१५ यो यस्यैषां विवा इ।३६ यो यावन्निह्ववीतार्थ ८।५९ यो येन पतितेनैषां ११।१८१ योऽरचन् बलिमा ८।३०७ यो राज्ञः प्रतिगृह्णाति ४।८७ शर३५ योऽर्चितं प्रति

यो छोमाद्घमो १०१६ योऽवमन्येत ते मूळे २।११ यो वेश्यः स्याद्वहु ११।१२ योऽसाघुम्योऽर्थमा ११।१९ योऽसावतीन्द्रियमाद्धः१।७ योऽस्यात्मनः १२।१२ योऽहिंसकानि ५।४५ यो द्वस्य धर्ममा ४।८१

रचणादार्यवृत्तानां ९।२५३ रचन्धमेंण भूतानि ८।३०६ रजसाऽभिष्छतां रथं हरेत वाध्वर्युः ८।२०९ रथारवं हस्तिनं छन्नं ७।९६ रसा रसैर्निमातच्या १०।९४ राजतैर्भाजनैरेषां ३।२०२ राजतो धनमन्वि शाइइ राजधर्मान् प्रवच्यामि ७।१ राजिभः कृतदण्डा ८।३१८ राजितवक्सनातक 31999 राजा कर्मसु ७११२५ राजा च श्रोत्रिय 31920 राजानः चत्रियाश्चैव १२।४६ राजान्नं तेज आदत्ते ४।२१८ राजा भवत्यनेनास्त ८।१९ राजा स्तेनेन ८।ई३४ राज्ञः कोपाहर्नुश्च 31294 राज्ञः प्रख्यात 61399 राज्ञश्च दचरुद्धारं ७१९७ राज्ञो महात्मिके 4198 राज्ञो हि रचाधि ७११२३ रात्रिभिर्मासत्त्वा प्राहद

रात्री आदं न

दार्८०

राष्ट्रस्य संग्रहे ७१९१३ राष्ट्रेषु रचाधि ७१२७२ रूपसत्वगुणोपेता ३१४० रेतःसेकः स्वयोनीषु १११५८

ल लच्यं शस्त्रभृतां 99103 ल्यानं गुझनं चैव 414 ल्रताहिसरटानाञ्च 92140 **लेकसंब्यवहारा**र्थ 61939 लोकानन्यान् 31394 लोकानां तु विवृद्धर्वं १।३१ **लोकेशाधिष्ठितो** 4199 लोभः स्वप्नोऽघृतिः १२।३३ लोभात्महस्रं 61920 **लोभान्मोहा** द्वया 61996 लोष्टमदीं तृणच्छेदी 8199 **लोहशङ्कम्जीपञ्च** 8190 लोहितान वृत्तनियां प्राह लौकिकं वैदिकं 21999

2

वत्सस्य द्यभिश टा११६ वधेनापि यदा 61930 वध्यांश्च हन्युः 90148 वनस्पतीनां सर्वेषां ८।२८५ वनेषु च विहत्यैवं दाद्र वन्ध्याष्टमेऽधिवे-वपनं मेखला 991949 वयसः कर्मणोऽर्थस्य ४।१८ वरं स्वधमों विगुणो १०।९७ वरुणेन यथा पाशैः ९।३०८ वर्जयेन्मधुः गन्धं २।१७७ वर्जयेनमञ्ज भौमाय ६।१४ वर्णापेतमविज्ञानं १०।५७

वर्तयंञ्च शिलोञ्छा 8190 वर्षे वर्षेऽश्वमेधेन धापर वशापुत्रासु चैवं 2112 वशे कृत्वेन्द्रियग्रामं रा१०० प्रावदेष वसा शुक्रमस् वसिष्ठविहितां वृद्धिं ८।१४० वसीत चर्म चीरं वा दाद वसून् वदन्ति तु वस्रं पत्रमलङ्कारं 91299 वाग्दण्डं प्रथमं 61923 वाग्टण्डोऽथ मनो १२।१० वाग्दुष्टात्तस्कराचैव ८।३४५ वाग्दैवत्येश्च चरुभिः८।१०५ वाच्यार्था नियताः धारप६ वाच्येके जुह्नति प्राणं धारव वाणिज्यं कारयेद्वैश्यं८।४१० वानस्पत्यं मूलफळं ८।३३९ वान्तारयुक्कामुखः १२।७१ वान्तो विरिक्तः वायोरिप विकुर्वा वाय्वप्निविप्रमादित्य ४।४८ वारिदस्तृतिमाप्नो ४।२२९ वार्षिकांश्चतुरो 31308 वासन्तशारदेर्मध्येः ६।११ वासांसि मृत 90192 वासो दद्याद्वयं ११।१३६ वासोदश्चन्द्रसालो ४।२३१ विंशतीशस्तु तत्सर्वं ७।११७ विक्रयाद्यो धनं 60512 विक्रीणीते परस्य 61999 विक्रोशन्त्यो यस्य ७।१४३ विगतं तु विदेशस्थं ९।७५ विचसाशी भवेत्रि श२८५ विघुष्य तु हतं ८।२३३ विट्शूद्रयोरेवमेव ८।२७७ विडवराहखरोष्ट 991948 विण्मुत्रोत्सर्ग 41938 वित्तं बन्धुर्वयः कर्मरा१३६ विदुषा ब्राह्मणेनेदं १।१०३ विद्ययेव समं कामं २।११३ विद्यागुरुष्वेतदेव विद्यातपःसमृद्धेषु ३।९८ विद्याधनं तु यद्यस्य ९।२०६ विद्या ब्राह्मणमेत्याहर।११४ विद्या शिल्पं 901996 विद्युतोऽश्वनिमेघांश्च १।३८ विद्यस्तनितवर्षेषु ४।१०३ विद्वद्भिः सेवितः विद्वांस्तु ब्राह्मणो विधवायां नियुक्तस्तु ९।६० विधवायां नियोगार्थे ९।६२ विधाता शासिता ११।३१ विधाय प्रोषिते वृत्ति ९।७५ विधाय वृत्ति विधियज्ञाजपयज्ञः २।८५ विधिवत्प्रतिगृह्यापि ९७२ विधूमे सन्नमुसँछे विनाद्धिरप्स 991202 विनीतस्तु ब्रजेन्नित्यं ४।६८ विप्रः शुद्धचत्यपः विप्रदृष्टां स्त्रियं विप्रयोगं प्रियश्चेव विप्रसेवैव शुद्धस्य १०।१२२ विप्रस्य त्रिषु वर्णेषु १०।१० विप्राणां वेदविदुषां ९।३३४ विप्राणां ज्ञानतो २।१५५ वित्रोच्य पाद्महणं २।२१७ विभक्ताः सह 31230 रावद्य विराट्सुताः विविधाश्चैव 32198 विशिष्टं कुत्रचिद्धीजं ९।३४ विशीलः कामवृत्तो १।१५४ विश्वेभ्यश्चेव देवेभ्य ३।९० विश्वेश्व देवे साध्येश्व११।२९ विषय्नेरगदेश्वास्य ७।२१८ विषाद्प्यमृतं ब्राह्मं शर३९ विस्उय ब्राह्मणां ३।२५८ विस्तब्धं ब्राह्मणः ८।४१७ वीच्यान्धो नवतेः ३।१७७ वको मृगेभं १२१६७ वृत्ति तत्र प्रकुर्वीत ८।२३९ वृत्तीनां लच्णाञ्चेव १।११३ वृथाकुसरसंयावं 419 वृथासङ्करजातानां 4169 वृद्धांश्च नित्यं सेवेत ७।३८ बुषमेकादशा 991998 वृषलीफेनपीतस्य 3199 वृषो हि भगवान्धर्मः ८।१६ वेणुवैदलभाण्डानां ८।३२७ वेतनस्येव चादानं 214 वेदः स्मृतिः सदा 2192 वेदप्रदानाचार्यं 21909 वेद्मेव सदाभ्य शावद् वेदमेवाभ्यसेशित्यं ४।१४७ वेदविज्ञेरहीनानां 52612 वेदविचापि 21999 वेदविद्यावतस्नातान् ४।३१ वेदशास्त्रार्थतत्त्व १२।१०२ वेदानधीत्य वेदी वा

वेदाभ्यास : ज्ञानं १२।३१ वेदाभ्यास :: ज्ञा १२।८३ वेदाभ्यासेन सततं ४।१४८ वेदाभ्यासोऽन्वहं ११।२४५ वेदार्थवित्प्रवक्ता वेदाभ्यासो बाह्य वेदास्त्यागश्च यज्ञाश्चरा९७ वेदोक्तमायुर्मत्यानां १।८४ वेदोऽविलो धर्ममूलं २।६ वेदोदितं स्वकं कर्म ४।१४ 991203 वेदोदितानां वेदोपकरणे चैव 21305 वेनो विनष्टोऽविन 0183 वैगवीं धारयेचिष्टं शर्द वैतानिकं च जहुयात् ६।९ वैदिके कर्मयोगे तु १२।८७ वैदिकेः कर्मभिः 2128 वैरिणं नोपसेवेत शावद् वैवाहिकेऽग्रौ इ।६७ वैवाहिको विधिः शहक वैशेष्यात्प्रकृतिश्रे 3015 वेश्यः सर्वस्वदण्डः ८।३७५ वेश्यं प्रति तथेवैते १०।७८ वेश्यवृत्तिमनाति १०।१०१ वैश्यवृत्त्यापि जीवं १०।८३ वेश्यश्रद्भावपि \$1992 वैश्यशूद्रोपचार 31996 वेश्यशूद्री प्रयत्नेन ८।४१८ वैश्यश्चेत्त्रत्रियां 83513 31225 वेश्यस्तु कृतसं 90123 वैश्यातु जायते वैश्यान्मागधवैदे 30130 वैश्योऽजीवन् स्वंघ १०।९६

वैश्वदेवस्य सिद्धस्य ३।८४ वैश्वदेवे तु निर्वृत्ते ३।१०८ व्यत्यस्तपाणिना ' व्यमिचारात् भर्तुः पा१६४ व्यभिचारात्त व्यमिचारेण वर्णा ११।२४ व्यवहारान् दिद्युस्तु ८।१ व्यसनस्य च मृत्यो ७।५३ व्याधाञ्जाकुनिका ८।२६० व्रतवहेवदेवत्ये 21968 व्रतस्थामपि दौहि ३।२३४ व्रात्यता बान्धवत्या ११।६२ वात्यात्त जायते 10151 वात्यानां याजनं ११।१९७ वीहयः शालयो 3133

शकः परजने दाता ११।९ शक्तितोऽपचमानेन धा३२ शक्तेनापि हि शुद्धे १०।१२९ शतं ब्राह्मणमाकुश्य ८।२६७ शत्रुसेविनि मित्रे ७११८६ शनकैस्तु क्रिया 30183 शब्दः स्पर्शश्च रूप १२।९८ शयानः प्रीहपादश्च शा११२ शय्यां गृहान् शब्याऽऽसनमळङ्कारं ९।१७ श्रुवासनेऽध्याच २।११९ शरः चत्रियया प्राद्यः ३।४४ शरणागतं 391998 शरीरकर्पणात् 21335 शरीरजेः कर्म 3518 शरीरञ्जेव 21998 शर्मवदृत्राह्मणस्य 2155

शखं द्विजातिमिर्या ८।३४८ 90108 शसास्मातं चत्र ८।३९६ शालमलीफलके शासनाद्वा विमो टाइश्रह शिरोभिस्ते गृही **८।२४६** 31900 शिलानप्युञ्छतो शिलोञ्छमप्याद १०।११२ शिक्पेन व्यवहारेण ३।६४ शिष्टा वा भूमिदे 93163 शकानि च कषा ११।१५३ शुचिना सत्यसन्धे ७।३१ शुचिं देशं विविक्त ३।२०६ शुचिरुकृष्टशुश्रुषुः ९।३३५ शुद्धबेद्विप्रो दशाहेन ५।८३ श्रनाश्च पतितानाञ्च ३।९२ श्रमाश्रमफलं कर्म १२।३ श्चलकस्थानं परिह ८।४०० ग्रहकस्थानेषु कुश ८।३९८ शुक्काणि सुक्तवा ११।१५५ श्रद्धं तु कारयेदा 51813 शुद्रविट्चन्नविप्रा 80612 शदस्त वृत्तिमा 901929 शुद्रस्य तु सवर्णेव ९।१९७ श्रद्धां शयनमारोप्य ३।१७ श्रद्राणां मासिकं श्रद्वादायोगवः 90192 शूद्रायां त्राह्मणा 30158 शूद्रावेदी पतत्यत्र 3198 श्रद्धेव भार्या श्रद्धस्य ३।१३ शृद्धी गुसमगुसं 80212 श्रद्धो ब्राह्मणतामे 90184 शोचन्ति जामयो कोणितं ''तावतो ४।१६८

शोणितं "ताव 991200 रमाशानेष्वपि 31396 श्रद्धानः शुभां रारइट श्रद्धयेष्टश्च पूर्तञ्च धाररब श्राद्धभुग्वृष्ठीत 31790 आद्धं भुक्ता य 31586 श्रावण्यां प्रौष्टपद्यां 8199 अतवृत्ते विदिखा 1939 श्रतं देशञ्च जाति टार७३ श्रुतिहुधं तु यत्र 2138 श्रतिस्तु वेदो विज्ञेः 2190 श्रुतिस्मृत्युदितं धर्मं श्रतिस्मृत्युदितं श्रतीरथर्वाङ्गिरसीः ११।३३ अखा स्पृष्टा च अत्वैतानृषयो धर्मान् पार श्रेयःस् गुरुवद्वत्ति २।२०७ श्रेयसः श्रेयसोऽला ९।१८४ श्रोत्रं त्वक्चचुषी 2190 श्रोत्रियं व्याधिता टा३९५ श्रोत्रियः श्रोत्रियं टाइ९३ श्रोत्रियस्य कदर्य शररह श्रोत्रियायेव देया 31976 श्रोत्रिये तुपसम्पन्ने श्वकीडी रयेनजीवी ३।१६४ श्वमिर्हतस्य यन्मां ५।१३१ श्वमांसमिच्छन्ना 901908 श्ववतां शौण्डिका श्वस्गालखरेईष्टः ११।१९९ श्वस्करखरोष्ट्राणां 92124 श्वाविधं शल्यकं षट्कमँको भवत्येषां

षट्त्रिंशदाब्दिकं चर्य है। १ षडानुप्टर्या विप्रस्य है। २३ पण्णां तु कर्मणा १०। ७६ पण्णामेषां तु १२। ८६ पण्मासारङ्गाममा है। २६९ पष्ठं तु चेत्रजस्याशं ९। १६४ पष्ठान्नकाळता ११। २००

संयोगे पतितैर्गत्वा १२।६० संरचणार्थं जन्तूनां संरच्यमाणो राज्ञा ७।१३६ संवत्सरं तु गव्येन ३।२७१ संवत्सरं प्रतीचेत 3100 संवरसरस्यैकमपि प्रारुव संवासराभिशस्तस्य ८।३७३ संवत्सरेण पतति ११।१८० संशोध्य त्रिविधं 91964 संसारगमनं चैव 91999 संस्थितस्यानपत्य ९।१९० संहतान्योधयेद 91999 सकामां दूषयंस्त 21366 991240 सक्रजप्रवास्यवा सकृदंशो निपतति सङ्करापत्रकृत्यास् ११।१२५ सङ्करे जातयस्वे सङ्कल्पमूलः कामो व २।३ सङ्कीर्णयोनयो येतु १०।२५ सङ्क्रमध्वजयष्टी संग्रामेष्वनिवर्तित्वं स चेत्त पथि संरदः ८।२९१ सजातिजानन्त संजीवनं महावीचि सतानन्परिकामेत् ७।१२२ स तानुवाच " अ १२।२ स तानुवाच''''अर पारे स तैः पृष्टस्तथा सम्य १।४ सिक्यां देशकाली ३।१२६ सखं ज्ञानं तमोऽ १२।२६ सत्त्वं रजस्त्मश्चेव १२।२४ सत्यं साच्ये ब्रवन् ८।८१ सत्यधर्मार्थवृत्तेषु 81909 सत्यं व्यात्प्रयं 8193८ सत्यमर्थं च संप 2184 सत्यमुक्ता तु 991998 सत्या न भाषा 83612 सत्यानृतं तु वाणिउयं ४।६ सत्येन पूयते साची ८।८३ सत्येन शापयेहि प्रं ८।११३ स स्वप्सु तं घटं ११।१८७ सदा प्रहष्ट्या सदशं तु प्रकुर्याच ९।१६९ सदशस्त्रीषु जातानां ९।१२५ सद्भिराचरितं यत्स्या ८।४६ सद्यः पतित मांसेन १०।९२ सद्यः प्रचालको वा हावट सन्तुष्टो भार्यया ३१६० सन्तोषं परमास्थाय ४।१२ सन्त्यज्य ग्राम्यमाहारं ६।३ सन्धिञ्ज विग्रहञ्जेव ७।१६० सिन्धं बित्वा तु ये ९।२७६ सन्धि तु द्विविधं ७।१६२ सन्ध्यां चोपास्य ७।२२३ सन्निधावेष वे कल्पः ५।७४ संन्यस्य सर्वकर्माणि ६।९५ सपिण्डता तु पुरुषे पा६० सप्तकस्यास्य वर्गस्य ७।५२

सप्त वित्तागमा १०।११५ सप्ताङ्गस्येह राज्यस्य ९।२९६ सप्तानां प्रकृतीनां ९।२९५ सब्रह्मचारिण्येकाह सभान्तः सान्तिणः सभाप्रपापूपशालाः ९।२६४ सभां वा न प्रवेष्टव्यं ८।१३ समचदर्शनात्साच्यं ८।७४ सममबाह्यणे दानं ७१८५ समवर्णासु ये ९१९५६ समवर्णे द्विजातीनां ८।२६९ स महीमखिलां 3150 समानयानकर्मा च ७।१६३ समाहत्य तु तद्भैतं २।५१ समीच्य स घतः समुत्पत्तिञ्च मांसस्य ५।४९ समुत्सुजेद्राजमार्गे ९।२८२ समुद्रयानकुश्वालाः ८।१५७ समैहिं विषमं यस्तु ९।२८७ समोत्तमाधमै राजा ७।८७ संप्राप्ताय स्वतिथये ३।९९ संप्रीत्या भुज्यमाना ८।१४६ सम्भवांश्च वियोनीषु १२।७७ सम्भूय स्वानि टा२११ सम्भोगो दश्यते ८१२०० सम्भोजनी साभि ३।१४१ संमानाद्बाह्यणो रावदर संमार्जनोपाञ्जनेन ५।१२४ सम्यग्दर्शनसम्पन्नः सम्यङ्गिविष्टदेश ९।२५२ स यदि प्रतिपद्येत ८।१८३ सरस्वतीद्रषद्वत्योः स राजा पुरुषो दण्डः ७१९७

सर्व एव विकर्म 31298 सर्वं वापि चरेह्यामं २।१८५ सर्वं वा रिक्थजातं ९।१५२ सर्वं स्वं ब्राह्मणस्येदं १।१०० सर्वकण्टकपापिष्टं ९।२९२ सर्वं कर्मेदमायत्तं ७।२०५ सर्वं च तान्तवं रक्तं १०।८७ सर्वं च तिलसम्बद्धं ४।७५ सर्वतः प्रतिगृह्णी १०।१०२ सर्वतो धर्मषडमा ८।३०४ सर्वं तु समवेच्येदं सर्वभूतेषु चात्मानं १२।९१ सर्वमात्मनि संप १२।११८ सर्वं परवशं दुःखं ४।१६० सर्वरतानि राजा तु ११।४ सर्वलचणहीनोऽपि ४।१५८ सर्ववर्णेषु तुल्यासु सर्वस्यास्य तु सर्गस्य १।८७ सर्वस्वं वेदविदुषे ११।७६ सर्वाकरेष्वधीकारः ११।६३ सर्वान् परित्यजेदर्थान् ४।१७ सर्वान् रसानपो सर्वासामेकपत्नीनां ९।१८३ सर्वेण तु प्रयत्नेन ७१७१ सर्वेतस्यादता धर्माः २।२३४ सर्वेऽपि क्रमशस्त्वे ६।८८ सर्वेषां शावमाशीचं शहर सर्वेषां तु स नामा १।२१ सर्वेषां तु विशिष्टेन ७।५८ सर्वेषां तु विदिखे ७।२०२ सर्वेषां धनजातानां ९।११४ सर्वेषा'''षां वेद ६।८९ सर्वेषा ''पां शुभा १२।८४

सर्वेषा ... षामात्म 92164 सर्वेषामपि तु न्या ९।२०२ सर्वेषामप्यभावे 31966 सर्वेषामर्चिनो 61290 सर्वेषामेव दाना श्रारइइ सर्वेषामेव शौचा 4190६ सर्वेषां ब्राह्मणो 9012 सर्वो दण्डजितो छो ७।२२ सर्वोपायैस्तथा कु ७।१७७ सर्चपाः षड यवो 88612 संवर्णाग्रे द्विजातीनां ३।१२ स विद्यादस्य कृत्येषु ७।६७ संग्याहतिप्रणव 331586 सं सन्धार्यः प्रयात्ने ३।७९ सस्यान्ते नवसस्ये श्रारह सहिपण्डक्रियायां इ।२४८ सह वाऽपि व्रजेद्य ७।२०६ सह सर्वाः समुत्प ७।२१४ सहस्रं हि सहस्रा इ।१३१ सहस्रकृत्वस्त्वभ्य राज्य सहस्रंबाह्मणो दण्डं ८।३८३ सहस्रं ब्राह्मणो ८।३७८ सहासनमभिप्रेप्सः ८।२८१ सहोभी चरतां धर्म ३।३० सांवत्सरिकमाप्तैश्र 10160 साचिणः सन्ति 6149 साचिप्रश्नविधानञ्ज 3134 साचोद्दष्टश्रताद्न्य 6109 साच्यभावे तु 29913 साच्यभावे प्राणि 52812 साच्येऽनृतं वदन् ८।८२ सा चेत्पुनः प्रदु 991900 सा चेदचतयोनिः 31998 सान्तानिकं यदमाणं १९।१ सामध्वनावृग्यजु सामन्ताश्चेन्सृषा ८।२६३ सामन्तानामभावे ८।२५९ सामादीनामुपामा ७।१०९ साम्ना दानेन भेदेन ७।१९८ सायं खन्नस्य सिद्ध ३।१२१ सारासारञ्ज भाण्डा ९।३३१ सार्ववर्णिकमन्नाद्यं ३।२४४ सावित्राञ्छान्ति सावित्रीञ्च जपेन्नि ११।२२५ सावित्रीमात्रसारो २।११८ साहसे वर्तमानंतु ८।३४६ साहसेषु च सर्वेषु ८।७२ सीताद्रव्यापहरणे ९।२९३ सीद्द्धिः कुप्यमि १०।११३ सीमां प्रतिसमुत्पन्ने ८।२४५ सीमायामविषद्या ८।२६५ सीमाविवाद्धम्श्र सीमावृत्तांश्च कुर्वीत८।२४६ सुखं ह्यवमतः शेते २।१६३ सुखाभ्युद्यिकञ्जेव १२।८८ सुप्तां मत्तां प्रमतां इ।इ४ सुप्तवा चुत्वा च 41984 सुबीजञ्जैव सुनेत्रे सरां पीरवा द्विजो ११।९० सुरावै मलमन्नानां ११।९३ सुवर्णचोरः कौनख्यं ११।४९ सुवर्णस्तेयकृद्धिप्रः ११।९९ सुवासिनीः कुमारी ३।११४ सुचमतां चान्ववेचेत ६।६४ स्चमेभ्योऽपि प्रसङ्गेभ्यः ९।५ स्तानामश्वसारध्यं १०१४७

सुतो वेदेहकञ्जेव १०।२६ सूत्रकार्पासिकण्वा ८।३२६ सूर्येण ह्यभिनिर्मुकः २।२२१ सेनापतिबलाध्यचौ । १८९ सेवेतेमांस्तु निय २।१७५ सेनापत्यञ्च राज्य १२।१०० सोऽग्निर्भवति वायुश्च ७।७ सोदर्या विभजेरंस्तं ९।२१२ सोऽनुभूयासुखोद १२।१८ सोऽभिधाय शारीरा सोमपा नाम विप्रा ३।१९७ सोमपास्तु कवेः 31996 सोमविक्रमिणे विद्या ३।१८० सोमाग्न्यक्तिले सोमारोइं तु बह्वे ११।२५४ सोऽसहायेन मृढेन ७।३० सोऽस्य कार्याणि संपटा१० स्कन्धेनादायमुसलं ८।३१५ स्तेनगायनयोश्चान्नं ४।२१० स्त्रियं स्पृशेददेशेयः ८।३५८ स्त्रियां तु रोचमानायां ३।६२ स्त्रियां तु यद्भवेद्वित्तं९।१९८ खियाप्यसम्भवे कार्यं ८।७० खियोऽप्येतेन क 23156 स्त्रियो रत्नान्यथो रार४० स्त्रीणां साच्यं स्त्रियः ८।६८ स्त्रीणां सुरपोद्यम स्त्रीणामसंस्कृतानान्तु ५।७२° स्रीधनानि तु ये मोहा ३।५२ स्त्रीधर्मयोगं ताप १।११४ स्त्रीपुंधर्मो विभागस्य ८।७ स्त्रीबालोन्मत्तवृद्धा ९।२३० स्त्रीष्वनन्तरजातासु १०।६

स्थळजीदकशाकानि ६।१३ स्थानासनाभ्यां 331338 स्थावराः कृमिकीट १२।४२ स्प्रशन्ति बिन्दवः ५।१४२ 391986 स्पृष्ट्वा द्त्वा च स्पृष्ट्वेतानशुचिनि शावश्व 61383 स्यन्दनाश्वैः समे ८।३३२ स्यात्साहसं खन्व खोतासां भेदको 31953 स्वचेत्रे संस्कृतायां ९।१६६ स्वधर्मा विजय 901998 स्वधास्त्वत्येष तं इ।२५२ 21969 स्वप्ने सिक्खा स्वभाव एव नारी २।२१३ स्वभावेनेव यद्बू 2012 स्वमांसं प्रसांसेन शपर स्वमेव बाह्यणो 31303 स्त्रयं वा शिश्न ११।१०४ स्वयंकृतश्च कार्या ७।१६४ स्वयमेव तुयो दुद्या ८।१८६ स्वराष्ट्रं न्यायवृत्तः ७।३२ स्वर्गार्थस्यस्यार्थे १०।१२२

स्ववीयोद्गाजवीर्या 33135 स्वादानाहर्णसंस टा१७२ स्वाध्यायं श्रावये इ।२३२ स्वाध्याये" "स्याहा स्वाध्याये ' 'स्याहैवे ३।७५ स्वाध्यायेन वतेहाँमैः २।२८ स्वाध्यायेनार्चयेतर्षी ३।८१ स्वानि कर्माणि कु स्वास्यमात्योपुरंराष्ट्रं ९।२९४ स्वां प्रसृतिं चरित्रं च ९।७ स्वायस्भवस्यास्य स्वायम्भुवाद्याः सप्त १।६३ स्वारोचिषश्चोत्तसस्य १।६२ स्वेद्जं दंशमशकं 3184 31996 स्वेभ्योंऽशोभ्यस्तु 33100 स्वेभ्यः स्वेभ्यस्तु स्वे स्वे धर्मे निवि शहाथ हत्वा गर्भमविज्ञा 99160 3133 हरवा छिचा च हत्वा छोकानपी 991259 हत्वा हंसं बळा 991934

हन्ति जातानजातां ८।९९ हरेत्तत्र नियुक्तायां ९।१४% हर्षयेद् बाह्यणांस्तु इ।२३३ इ।२६६ हविर्यचिर 331343 हविष्यान्तीयम हविष्यभुग्वाऽनुस ११।७७ हस्तिगोऽश्वोच्ट्रद 31943 हस्तिनश्च तुरङ्गाश्च १२।४३ हिमवहिन्ध्ययोर्मध्यं २।२१ 29618 हिरण्यं भूमिमश्वं 81368 हिरण्यमायुरन्न अ 20510 हिरण्यभू मिसम्प्रा हिंसा भवन्ति क 22148 हिंसाहिंसे मृद्करे 9175 हीनक्रियं निष्पुरुषं 310 हीनजातिस्त्रियं मो ३।१५ हीनाङ्गानतिरिक्ता 81383 हीनान्नवस्रवेषः 51998 हुत्वाग्नी विधिव ११।११९ हुङ्कारं ब्राह्मणस्यो ११।२०४ रार्ट हद्राभिः प्रयते वि होसे प्रदाने भाज्ये इ।२१%

प्राप्तिस्थानम्

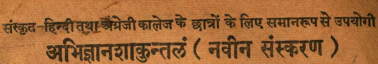
# चौख्म्बा संस्कृत पुस्तकालय

पो॰ बाक्स नं॰ ८, बनारस-१

#### प्रक्षिप्त श्लोकानुकमाणिका

| য়                       |       | 3 X                           |               | <b>ज</b>                           |             |
|--------------------------|-------|-------------------------------|---------------|------------------------------------|-------------|
| अकामोपहतं                | 9210  | उत्तमः पुरुषः                 | १२१६          | जननेऽप्येव                         | प्राप       |
| भक्रताशांस्तथा           | ७।५   | उत्पन्नयोरध                   | 3190          | जन्मप्रसृति यत्                    | शह          |
| भक्तोधो गुरु             | शावद  | उद्यतासिविषा                  | ८।२४          | जन्मप्रभृतिसंस्कारैः               | 9910        |
| अझिदो गर                 | टा२३  | उपेत्य स्नातको                | श्राइ         | जरायुजाण्डजा                       | 315         |
| अग्निष्वात्ताः           | २१३३  | उभयत्र दशा                    | 913           | जित्वा धनानि                       | 916         |
| <b>अ</b> ग्निहोत्रस्य    | २१७   | <b>4</b>                      |               | ज्ञातिश्रेष्ठयं                    | ३।२०        |
| भजारवं मुखतो             | 91919 | एकः स्वादु न                  | 818           | त                                  |             |
| अतः परं द्वाव            | दाव   | एक मेवाद्वितीयं               | 210           | तद्धं सर्व                         | 9915        |
| अथ शक्तिविहीनः           | 6118  | एकाद्श्यां<br>एवं सम्बन्धनात् | है। १९<br>८।९ | तद्धि कुर्वन्                      | 9912        |
| अदन्तजन्मनः              | प्रा७ | एवमेव विधिः                   | ८।२           | तस्माच्छुतिस्मृति                  | शश          |
| अनर्हते यद्              | 313   | एष एव परो                     | ७।७           | तीरितं चानुशिष्टं                  | ९१६         |
| अनृती तु सृदा            | पारव  | एष वोऽभिहितः                  | 99198         | तेषां न पूजनीयो                    | 9190        |
| अनेन विधिना              | 6194  | क                             |               | तेषामन्ये पङ्कि                    | ३।२         |
| अन्तरा ब्राह्मणं         | श्राह | कर्मणि चाति                   | હાક           | त्रपु सीसं तथा                     | 3015        |
| अब च नो बहु              | ३।१२  | कामाभिपातिनी                  | ८।२६          | त्रिद्ण्डं धारयेद्                 | 1512        |
| अन्नहीनो                 | 3318  | कालप्रमाणं<br>काले न्यायगतं   | ३१४           | त्रिपिबं स्विन्द्रिय               | ३।१५        |
| अपां पिबेच '             | 99199 | कुर्यादासन्न                  | थाड<br>७१६    | त्रिविधं च                         | 3513        |
| अम्रातृकां प्रदा         | ९।३   | कुर्वन् प्रतिपदि              | ३।१६          | त्र्यहकृतशौचाना <u>ं</u>           | प्रावद      |
| अस्तं बाह्मण             | 8138  | क्रीत्वा विक्रीय              | ८।३७          | द                                  |             |
| अ जिकं तु                | ८१२९  | चत्रविट्शूद                   | 4199          | दुन्तवद्दन्त                       | पावड        |
| अष्ट-यामपि               | 3196  | चत्रियां चैव                  | ८।२७          | दानास्त्रसृति<br>दीपहर्ता भवेदन्धः | 3318        |
| अष्टावैणेय               | इ।१४  |                               |               | देशकालविधा                         | ७।८         |
| असद्वृत्तस्तु            | २।१   | चीराणि यान्य<br>ग             | 413           | दैवेन विधिना                       | <b>ा</b> ३८ |
| असुतास्तु पितुः          | 318   | गृहीत्वा मुसळं                | ઢારર          | दुवन (पावना                        |             |
| 公司 人名英格兰 医多种性 医多种性 医皮肤炎  |       | गौरमेध्यामुखे                 | 4196          | धर्मव्यतिक्रमो                     | राष्ट       |
| भहिसा सत्य               | 8133  | ग्रैष्मान् हैमन्ति            | ६।३           | ध्वजिनी मित्सनी                    | 6199        |
| अवाराश्चेव<br>आवाराश्चेव | 913   | अन्साम् इनान्त                | पाद           | न                                  |             |
| भानृशंस्यं च्रमा         | 8130  | चतुर्वेदसमं                   | 12110         | न कृतध्नैरनु                       | श्राप       |
| आयुग्ययस्य               |       | चन्द्रसूर्यप्रहे              | 8199          | न निर्वपति यः                      | 316         |
| 2                        | ७।३   | चन्द्राकीद्याः                | ७।१६          | न भैंचं परपाकः                     | राष्ट्र     |
| इन्द्रियाणां             | शह    | चिकित्सककृत                   | 8196          | न विद्यमानमेवं                     | 8198        |
|                          |       | 1 Aldres A. Seco              |               | THE PERSON NAMED IN                |             |

| न विश्वसेदवि                | ७।१०  | ਮ                        |        | ্য ব্য                        |                |
|-----------------------------|-------|--------------------------|--------|-------------------------------|----------------|
| न वेदबलमा                   | 9216  | भार्या पुरोहित           | ८।३०   | शास्त्रस्य पारं               | <b>કાર</b>     |
| नातिस्थुळां                 | 319   | भार्यायां रच             | 319    | श्रुचिरप्तिः श्रुचिः          | <b>प्रा</b> १६ |
| नारायणपरो                   | 318   | भार्यारिक्थाप            | टा२४   | शुनाऽऽघ्राताव                 | 99190          |
| नासूर्यं हि वजे             | ६।४   | भृत्येभ्यो विज           | . ७१९  | शुभैः प्रयोगैः                | १२।२           |
| नास्ति सत्यात्              | 619   | भैचस्यागम                | २११०   | शुद्रोत्पन्नांश 🔧             | ८१२८           |
| <b>T</b>                    |       | म्                       |        | शौचिमज्या तपो                 | शावर           |
| पंचा <b>दा</b> दिषु         | 3129  | मनुः स्वायम्भुवो         | 35133  | श्राद्धकर्मातिथेयं            | 9019           |
| पणा द्वादश                  | 6196  | सन्दरस्यापि              | ७।६    | श्राद्भभुक्पुन                | ३।१३           |
| पतितं पतिते                 | ८।२२  | मासत्रये त्रिरात्रं<br>य | 9190   | श्रीकामो वर्जये               | શાક            |
| पत्यौ जीवति                 | पारर  | यतः पत्रं समा            | ६२     | श्रतिं पश्यन्ति               | - २।३          |
| प्रवाकान्न                  | ३।६   | यत्र तत्स्यात्कृतं       | 618    | • •                           |                |
| परपूर्वासु पुत्रेषु         | पाप   | यथा कर्म यथाकाल          | हं ११७ | षष्टाष्ट्रम्यी त्वमा          | 810            |
| परपूर्वासु भार्यासु         | पाट   | यथा त्रिवेदा             | 3133   | स                             |                |
| परस्परानुप्र                | 316   | यदा भर्ता च              | ३।२    | संयुक्तस्यापि                 | ७।१५           |
| परस्य चैते                  | ७।१२  | यद्यदिष्टतमं             | ३।७    | सञ्चयं कुरुते                 | 8199           |
| परोचं सत्कृपा               | 2133  | यहिनाऽऽगम्               | ८।१३   | सत्यां वाचमहिंसां             |                |
| पशुवत्''यद्या               | 6190  | यस्य धर्मध्वजो           | 816    | सत्रधर्मप्रवृत्तस्य           | પાષ્ટ          |
| पशुवत्                      | टा१११ | ये पठन्ति द्विजाः        | 92192  | सदा यजित                      | પાર            |
| पश्न चुद्रांश्र             | इ।१७  | येऽप्यतीताः स्व          | ८।१२   | सद्यः प्रचालिको               | 813            |
| पात्रभूतो हि                | श्राव | राजन्यवैश्ययो            | प्रावर | सन्धिवग्रह                    | ७१३            |
| पात्रे प्रदीपते             | ७१९   | व                        |        | संन्यसेत्सर्व                 | दा६            |
| पुराणं मानवो                | 9213  | वने वनेचराः              | ७।११   | सप्तोद्धत्य ततः               | श्राद          |
| पृथग्बाह्यण                 | 3318  | वर्णानामानु              | 9916   | समाहर्तुं प्रकु               | ७।२            |
| प्रतिप्रहेण                 | ३।५   | वाग्दण्डोऽथ              | 1518   | समुक्षपंपकर्षाः               | હારક           |
| प्रयच्छे <b>न्न</b> प्तिकां | ् ९।२ | वाग्दण्डो हन्ति          | १२।३   | ~ ~ ~                         | प्रावश         |
| प्राक्संस्कार 🔧             | पाद   | विकियाद्यो धनं           | 614    |                               | राद :          |
| प्रायो नाम तपः              | 9314  | विप्रः शुद्धोद्          | पा१३   | 6.6                           | 6198           |
| ा ।                         |       | विप्रकृष्टेऽध्वनो        | ७।१३   | स्वाचतुःवशाव<br>स्वयम्भुवे नम | 919            |
| ब्रह्मचर्यं जपो             | 99192 | विप्रचित्रयवत्           | ८।२०   |                               |                |
| बाह्यं कृतयुगं              | 119   | विरुद्धा च विगीत         |        |                               | 0.00           |
| ब्राह्मणस्तु निधि           | , ८।३ | बृद्धी च माता            | 9919   | हरेरबृत्विजो                  | લાય            |
| बाह्यणो वै मनु              | ८।६   | वैकारिकं तैजसं           | 914    | हिंसां यः कुरुते              | C13            |
|                             |       |                          |        |                               |                |



'किशोरकेलि' संस्कृत-हिन्दी टीका विस्तृत प्रस्तावना नोट्स सहित परिकर्ता—प्रोफेसर कान्तानाथ शास्त्री तेलङ्ग एम० ए०

'किशोरकेलि' टीका में मूल का प्रत्येक पद का प्रतिशब्द, पर्याय, कोष, ज्याकरण, समास, अलङ्कार सरल हिन्दी भाषार्थ आदि से प्रन्थ के अभिप्राय को बड़ी सरलता से व्यक्त किया गया है। नवीन शिक्षापद्धति के अनुसार काशी हिन्दू विश्वविद्यालय के प्रोफेसर तेलंग शास्त्री जी ने इस संस्करण में संपूर्ण प्रन्थ पर विशेष विवरण नोट्स, महाकवि की जीवनी, समालोचनात्मक प्रस्तावना (शाकुन्तलसमीक्षा) आदि से इस संस्करण को अलंकृत कर पूर्ण परीक्षोपयोगी बना दिया है। अब संस्कृत-हिन्दी-अंग्रेजी कालेज़ के छात्रों के लिए नवीन आकार प्रकार का यह संस्करण समान रूप से उपयोगी हो गया है। दितीय संस्करण ६)

### उत्तररामचरितं (नवीन संस्करण)

चन्द्रकला-विद्योतिनी-संस्कृत-हिन्दीटीका विशेषविवरण्(Notes)सहित

पं॰ कान्तानाय शास्त्री तेलंग एम॰ ए॰ लिखित विशेष विवरण— नोट्स' समलंकृत ऐसी सारविवेचिनी स्रविस्तृत व सरल संस्कृत-हिन्दी टीका आजतक प्रकाशित नहीं हुई थी। इसकी स्रविस्तृत सरल व्याख्या में पूर्व प्रकाशित सभी टीकार्ये गतार्थ हो सुकी हैं। प्रत्येक विषय का इतना सुन्दर और सरल रीति से स्पष्ट प्रतिपादन किसी भी अंग्रन्य टीकार्यों में मिलना दुर्लभ है। यह संस्करण संस्कृत-हिन्दो-श्रंप्रेजी कालेज के छात्रों के लिए समानक्ष्य से उपयोगी है। छपाई कागज जिल्द गेटश्रप अत्यन्त सुन्दर।

#### मालविकाग्निमत्रम्

'प्रकाश' नामक संस्कृत हिन्दी टीका द्वयोपेतम्।

टीकाकार पं॰ रामचन्द्र मिश्र प्रोफेसर संस्कृत कालेज, मुजफ्फरपुर ने नाटकीय हंगपर इसकी ऐसी सरल टीका लिखी है कि परीक्षार्थी स्वयं भी इस प्रथ का अभ्यास कर सकते हैं। इस संस्करण के समान अन्य कोई संस्करण नहीं है। ३)

#### रत्नावली-नाटिका

'प्रकाश' नामक संस्कृत-हिन्दी टीका ( Notes ) नोट्स सहित

टीकाकार पावर्नमेण्ट संस्कृत कालेज, मुजफ्फरपुर के अध्यापक, व्याकरण-साहित्य-वेदान्ताचार्य श्री पं० रामचन्द्र मिश्र । इस टीकाकी विशेष प्रशंसा करना सूर्य को दीपक दिखाना है । इस संस्करण में सब से अधिक विशेषता यह है कि मूल के प्रत्येक शब्द का पृथक् २ पर्याय, कोशा, व्याकरण, आर्लकार, भावार्थ आदि देकर प्रनथ के अन्त में सरल राष्ट्रभाषा में विविध परिशिष्ट तथा आदि में समा-लोचनात्मक प्रस्तावना, कवि की जीवनी, संक्षिप्त कथासार आदि अनेकानेक विषय से प्रनथ को पूर्णसुसज्जित कर दिया गया है । मूल्य ३)

## वेणीसंहारनाटक-प्रबोधिनी टीका

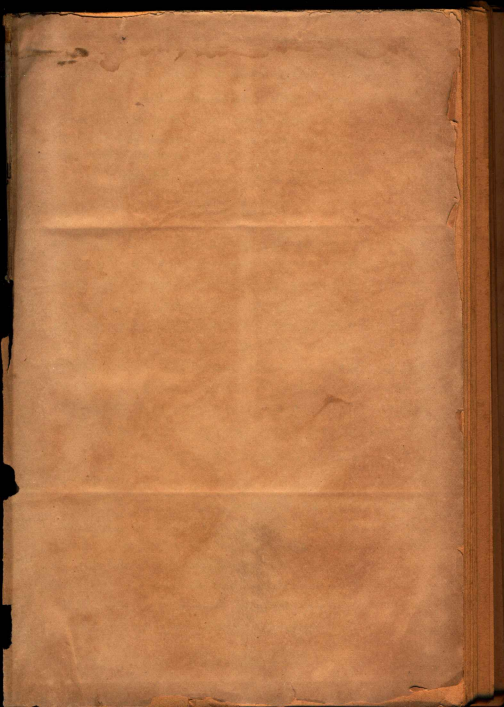
'प्रबोधिनी' तथा 'प्रकारा' संस्कृत हिन्दी टीकाद्वयोपेतम्।

प्रवोधिनी और प्रकाश (संस्कृत-हिन्दी) टीकाओं से, रलोक, प्राकृत तथा गय को इस तरह सममाया है कि, सुकोमल विद्यार्थी मी स्वयं इससे ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। इसमें प्रत्येक पात्र का लक्षण तथा नाटक, चम्पू, काव्य और महाकाव्य श्रादि के लक्षण भी जगह २ पर दे दिये गये हैं जो कि श्राजतक किसी भी श्रम्य संस्करणों में नहीं पाये जाते। इतना ही नहीं विस्तृत 'मूमिका' में सम्पूर्ण प्रम्थ की समालोचना कर सभी श्रद्धों का संक्षिप्त 'कथासार' भी श्रलग लिख दिया गया है, जिससे संचेप में इस प्रम्थ का कथानक सममाने में बड़ी सुगमता हो गई है। गवर्नमेंट सं॰ कालेज के माननीय महामहोपाध्याय तथा सभी माननीय विद्वानों ने मुक्त कण्ठ से इस संस्करण की प्रशंसा की है [ ह. १२१ ] ३)

#### प्रतिमानाटकम्

'प्रकाश' नामक संस्कृत हिन्दी टीका द्रयोपेतम् ।

टीकाकार—श्री रामचन्द्र मिश्र श्रोफेसर धर्मसमाज संस्कृत कालेज मुजफ्फरपुर । महाकवि भास प्रणीत इस नाटक की प्रकाश' टीका का जितना वर्णन किया जाय थोड़ा होगा । इस टीका में प्रतिशब्द, पर्याय, कोश, व्याकरण, श्रलंकार, भावार्थ श्रादि से प्रन्थ के श्राभिप्राय को बड़ी सरलता से व्यक्त किया गया है । २॥)



#### अस्पत्प्रकाशित-धर्मशास्त्र-कर्मकाण्ड-ग्रन्थाः-अन्त्यकर्मदोपकः । श्रशौचकालनिर्णय सहितः । प्रेतकर्म-ब्रह्मोभृत यतिकर्मनिरूपणात्मकः । निरयानन्दपन्तपर्वतीयकृतः 211) अशोचनिर्णयः । म. म. वाचस्पति-रद्रधरकृतः । भाषा टीका 11) आपस्तम्बगृह्यस्त्रम् । अनाकुला-तात्पर्यदर्शन-व्याख्याद्वयुतम् (2) आपस्तम्बधमंख्त्रम् । उज्ज्वलावृत्ति सहितम् (2) कातीयेष्टिदीपकः । दर्शपौर्णमासपद्धतिः । नित्यानन्दपन्तपर्वतीयकृतः (118 कात्यायनश्रीतसूत्रम्-कर्कभाष्य सहितम् । सम्पूर्णम् 23) कृत्यसारसम्बयः। गंगाधरमिश्रकृत टिप्पणी सहितः 811) गोभिलगृहासूत्रम् । म. म. मुक्रन्दशर्मकृत 'मृद्ला' व्याख्यायुतम् 311) तिथिनिर्ण्यः। भट्टोजिदीचितकृतः, नागोजिभद्रकृतश्च (119 निर्णयसिन्धः । कृष्णंभद्रकृत व्याख्या सहितः 22) पारस्करगृह्यस्त्रम् । हरिहर-गदाधर-जयरामभाष्यत्रययतम् 5) बोधायनधर्मसूत्रम् । श्रीगोविन्दस्वामित्रणीतविवरणसमेतम् (9) याज्ञवल्क्यस्मृतिः । 'वीरमित्रोदय' 'मितात्तरा' व्याख्या द्वयोपेता () याञ्चवल्क्यसमृतिः । 'वालम्भद्री' 'मिता तरा' टीका व्यवहाराध्यायः १६॥) लाटवायनश्रीतसूत्रम् । अभिष्टोमान्तम् । सटीकम् २॥) वर्षकृत्यदीपकः। म॰ म॰ श्रीनित्यानुन्दपन्त पर्वतीयकृतः (0) चीरमित्रीदयः। म. म. श्री मित्रमिश्र कतः १-१२ प्रकाशः (ווצם श्राद्धकलपलता । श्रीनन्दपण्डितक्रता 811) श्राद्धपद्धतिः। म॰ म॰ वाचस्पतिमिश्रकृता परिशिष्ट बहिता (1118 श्राद्धविवेकः । म. म. रहघरक्रतसटिप्पणः 2) श्राद्धविद्रका । भारद्वाज दिवाकरभट्टनिर्मिता 3) श्रीत्रस्त्रम् । कात्यायनप्रगोतं देवयाज्ञिकपद्धति सहितम् 22) षडशोतिः । शुद्धिचिद्धका व्याख्यया समलंकृता **a**) संस्कारदीपकः-म॰ म॰ पण्डित श्रीनित्यानन्दपन्त पर्वतीय विरचितः। प्र॰ भाग ४) दि॰ भाग ४॥) तु॰ भाग ४॥) १-३ भाग संपूर्ण 14) संस्कारगणपतिः । पारस्कागृ ग्रस् त्रस्यातिविस्तृतव्याख्यानस्वरूपा (x) स्मृतिसारोद्धारः । ऋत्युत्तमोऽयं धर्मशास्त्रप्रन्थः (3

प्राप्तिस्थानम्—चौखावा संस्कृत पुस्तकालय, बनारस—१